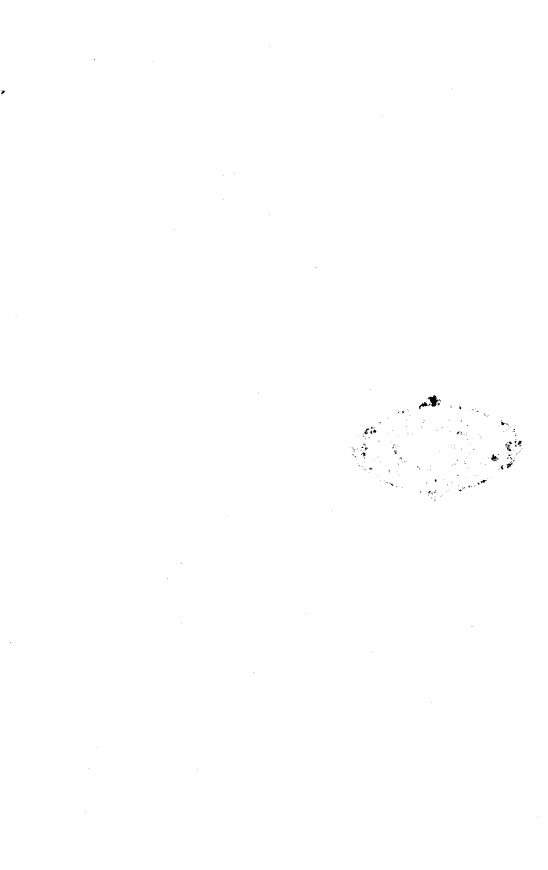
# اعور المارة على المارة على المارة على المارة على المارة المارة المارة على المارة المارة على المارة ا

الجئزء الأولس

دڪتور منظم بن جبر (لغريز) آلويز) فور منظم بن جبر (لغريز) آلويز)



ارمول الفقام اصول الفقام وابنتمية الطبعة الثانية

حقوق الطبع محفوظة للمؤلف





# المعترتت

إن الحمد فله نحمده ونستعينه ونستغفره ونتوب إليه ونعوذ بالله من شرور أنفسنا وسيئات أعمالنا . من سد الله فلا مضل له ومن يضلل فلا هادى له . وأشهد أن لا إله إلا هو وحده لا شريك له هو الهادى إلى سواء السبيل ، وفق أقواماً لحدمته ونعمهم بلذيذ قربه فاستعذبوا المصائب والصعاب فى سبيله وصاروا كما قال قائلهم :

وأشهد أن سيدنا ونبينا وحبيبنا محمداً عبد الله وخليله وصفيه من خلقه ورسوله أخرج الناس به من الظلمات إلى النور صلى الله عليه وعلى آله وأصحابه ومن اهتدى بهديه ودعا بدعوته إلى يوم الدين وسلم تسليما كثيراً.

#### أما بعــد :

فلقد هيأ الله لهذا الدين رجالا اصطفاهم له بجاهدون في الله حق جهاده لا تأخذهم فيه لومة لائم ، ومن هؤلاء شيخ الإسلام ان تيمية رحمه الله الذي كان مثالا للعالم العامل المجاهد الصابر الحليم الرحيم المتخلق بأخلاق النبوة السمحة ، ذلك المنار الذي جعله الله هداية للسا لكين ونبر اساً للعاملين ، وأن حياة ذلك الشيخ لمي حافلة بالأحداث العظيمة حافلة بالجهاد باللسان والبذل العظيم للعلم والوقت النفيس بعزيمة صابرة فولاذية محتسبة لا تعرف الكلل ولا الملل .

ولقد أصبح شيخ الإسلام ان تيمية محق في المكانة الجدر بها ، و في عصرنا هذا قام الكثير من العلماء المنصفين فأحيوا ذكره فترحموا حياته وأرزوا حقيقته للناس خالصة من كل شائبة ، وأبرزوا كتبه وآراءه ، وحمعوا ذلك في مؤلفات كبيرة واعتنق الكثير آراءه معجبين بها كما ترجيم بعض المستشرقين جوانب كبيرة من حياته(١) ، وممن ترجم لحياته وآرائه وفقهه فضيلة الشيخ الأستاذ الكبر محمد أبو زهرة طيب الله ثراه ، والأستاذ الفاضل محمد المهدى الاستامبولى ، في كتابه ( ان تيمية بطل الإصلاح الديني) والدكتور الفاضل محمد يوسف موسى فى كتابه ( ان تيمية ) والدكتور الشيخ محمد خليل الهراس في كتابه ( ابن تيمية السلني ) والشيخ الكبير علامة الشام مجمد بهجت البيطار في كتابه (شيخ الإسلام ابن تيمية) كما كتب كثر من العلماء في أسبوع الفقه الإسلامي في المهرجان الذي أقم للإمام ان تيمية في دمشق من ١٦ – ٢١ شوال عام ١٣٨٠ هجرية جوانب كبيرة من حياته وقد كنت من قراء كتبه والمعجبين بأفكاره وآرائه ، ولما كان شيخ الإسلام ان تيمية رحمه الله وهو عالم القرن السابع والثامن الهجرى أحد العلماء الذين أسهموا بجهود كبيرة في هذا الفن لما بلغه من مكانة علمية رفيعة ، ولما كان له من جدية في البحث والاجتهاد في المسائل العلمية والأخذ من حيث أخذ الأئمة الإعلام قبله ، وقد تهيأت له أسباب العلم ووسائله ، وانفتح له درب المعرفة في مختلف علوم الشريعة وأعلن آراءه الفقهية والأصولية فى جرأة الواثق من نفسه ، المؤمن بربه ، وقد لاقى عنتاً شديداً من خصومه ، وأهل عصره ، وظل من سمن إلى سمن ولكنه مع هذا كله لم تلن له قناة ، ولم تفل الحوادث من عزمه وظل على نهجه صادعاً بالحق حتى لتي الله وخلف وراءه ثروة علمية هائلة كان لعلم الأصول فها قدر كبير ، إلا أن المسائل الأصولية كانت موجودة فى ثنايا محته العام مفرقة فيها كتبه فى العقائد والتصوف والفقه والتفسير والحديث والمنطق وغير ذلك ، وقد احبرت

 <sup>(</sup>۱) من هؤلاء المستشرقين المستشرق الفرنسي ( هنرى لادست ) كتب محشاً لآر اء
 أبن تيمية الاجهاءية والسياسية .

طبعة المعهد الفرنسي للآثار الشرقية ، بالقاهرة سنة ١٩٣٩ م .

أن يكون موضوع رسالتي للدكتوراه ( أصول الفقه وابن تيمية ) وكان الدافع لهذا الموضوع هي الرغبة في المساهمة في إحياء جانب من التراث الفكري الضخم الذى تركه لنا هذا العالم الإمام والمصلح العظيم الذى بذل وقته وجهده في سبيل علم الشريعة والذب عنها ، وتخليصها مما شامها من أنواع البدع وخمود الفكر ، وكانت الغاية من هذا البحث دراسة شخصية ابن تيمية كعالم أصولي له سماته الممنزة ، واستقلاله في مناهج البحث ، وطرائق النقد ، وكيفية الاستنباط ، وعرضه على القراء عرضاً أميناً ، ودراسة آرائه دراسة مقارنة ، نزبهة ، بعيدة عن أى مؤثر ، تتبين منها مواضع الصواب ومواطن الخطأ عنده ، وقد قرأت العديد من مؤلفاته رحمه الله في شتى مباحثه ، وكان رحمه الله يذكر البحث ، ويذكر خلاف العلماء فيه غالباً ثم يختار ما يراه راجحاً في نظره ، ثم يدلل عليه ، ويأتى بالتقعيدات الأصولية ليبين ، استناد هذا الاختيار إلى الأصول ، ويويد قوله كثيراً بالمنقول والمعقول ، فكنت أحمع ثمرات هذه القراءة في كراريس حتى ظفرت بالشيء الكثير من ذلك ، ثم رتبت هذه الحصيلة ، وقد استقيت مادة محتى هذا من مصادر عديدة في شي الفنون ، فرجعت إلى ما أمكنني الرجوع إليه ، من كتب الأصول ، وكتب الفقه ، وكتب الحديث ، وكتب التفسير ، كما رجعت إلى أهم كتب التراجم ، والطبقات ، بالإضافة إلى كتب المعاجم ، والقواميس وقمت بتخريج ما استشهدت به في هذه الرسالة من شواهد من القرآن والسنة، أو الأثر ، كما ترحمت لكثير مما ورد فيها من أعلام ، وقد تحريت وأنا أكتب مباحث هذه الرسالة جانب التجرد ، والموضوعية ، ولم أقصد نصرة مذهب من المذاهب بدافع التعصب ، بل قصدت نصرة الحق ، فإن الحق أحق أن يتبع ، وقد دونت رسالتي هذه في تمهيد وثلاثة أبواب وخاتمة .. تناولت فى التمهيد نشأة علم أصول الفقه ، وأطواره التي مر بها ...

# ولقدأفردت :

الباب الأول: للتحدث عن حياة ان تيمية ، والبيئة التي نشأ فيها ، وعن مشائحه ، وتلاميذه ، وحياته العلمية ، ومهجه الأصولي .

أما الباب الثانى: فقصرته على أصول ابن تيمية التى اعتمد علمها فى الاستنباط ، ورأيه فيا جاء من أحكام الشرع مما يظن أنه مخالف للقياس ، وذكرت بعض المسائل الأصولية التى خالف فمها غيره و نماذج من تطبيقاته .

وخصصت الباب الثالث: عمقارنة عامة بين أصول ابن تيمية وأصول كل من الإمام أحمد ، وأصول ابن القيم ، وأصول غيره من آل تيمية وختمت الرسالة ، بأثر ابن تيمية في الفقه الحنبلي خاصة ، ومجهوده في الفقه الإسلامي عامة .

فكانت خطة محثى على النحو التالى :

يتكون من تمهيد و ثلاثة أبواب وخاتمة :

التمهيد . . ويتناول :

نشأة علم أصول الفقه ، وأطواره التي مرجما بإيجاز .

وأما الأبواب الثلاثة فهي ما يلي :

## الباب الأول

الباب الأول: في حياة ان تيمية وفيه فصلان:

الفصل الأول: البيئة التي نشأ فيها .

الفصل الثانى: حياته العلمية ، وتناولت منها:

(أ) تمهيسد.

(ج) نماذج من مناظراته .

- ( د ) نماذج من موالفاته .
  - ( A ) مهجه الأصولى .
    - (و) تقدره.

#### البساب النسابي

الباب الثانى : وفيه ثلاثة فصول :

الفصل الأول: الأصول التي اعتمد عليها ان تيمية في الاستنباط وهي:

الأصل الأول: « الكتاب » .. وتناولت في هذا الأصل:

- (أ) مكانة الكتاب.
- (ب) الزيادة على النص .
- (ج) نسخ القرآن بالسنة .
- ( د ) نسخ القرآن بأخبار الآحماد .
  - (ه) نسخ النصوص بالإهماع ,

الأصل الثاني : « السنة » .. وتناولت في هذا الأصل ما يلي :

- (أ) المراد بالسنة .
- (ب) وجوب طاعة الرسول عليه الصلاة والسلام .
  - (ج) مرتبة السنة بالنسبة للكتاب وأنواعها .
- (د) أنواع السنة من حيث السند ، ونوع العلم الذي يفيده كل توع .
  - (ه) أفعال الرسول صلى الله عليه وسلم .

#### الأصل الثالث: « الإخاع » . . وتناولت في هذا الأصل ما يلي :

- ۱ تعریفسه .
- ٢ \_ إمكان الإحماع.
  - ٣ العلم بــه .
- ٤ ان تيمية ووجود الإحماع .
  - ه حجيتـه.
- ٦ –ان تيمية وحجية الإهماع .
  - ٧ \_ مستند الإحماع .
- ٨ نوع الدليل الذي يصلح مستنداً للإجماع على رأى ابن تيمية .
  - ٩ ـ حكم منكر الإهماع .
  - ١٠ ــ اشتر اط انقر اض العصر في الإحماع .
- ١١ موقف ابن تيمية من خلاف التابعى الذى بلغ رتبة الاجتهاد فى عصر الصحابة لإحماع الصحابة .
  - ١٢ اقسام الإحماع .
  - ١٣ مرتبة الإحماع بالنسبة للنصوص .
  - ١٤ هل يقدم الإحماع على الكتاب والسنة والقياس ؟
    - ١٥ هل الإحماع ينسخ النصوص ؟
  - ١٦ موقف ابن تيمية من القائلين بأن الإحماع مستند معظم الشريعة .
  - / ١٧ ــ موقف ابن تيمية فيها إذا نقل عالم الإحماع ، ونقل آخر النزاع .
- 1A إذا اختلف الصحابة أو غيرهم في مسألة ثم أحمع من بعدهم على أحد قولين .

- ١٩ إجماع أهل المدينة على ساكنها أفضل الصلاة والسلام .
  - ٢٠ ــ أبن تيمية وإجماع أهل المدينة .
    - الأصل الرابع: قول الصحابي .

الأصل الخامس: « القياس » . . و تناولت في هذا الأصل ما يلي :

- ١ تعريف القيـاس .
- ٢ حاجة الناس إليه.
  - ٣ \_ أمثلت\_\_ ه .
  - ٤ -- حجيتــه .
    - اركانه
    - ٦ \_ العلـــة .
- ٧ الاجتهاد فيها .. وهو على ثلاثة أضرب :
- (أ) تحقيق المناط: أنواعه: تعريف كل نوع.
  - (ب) تنقيح المناط : تعريفه .
  - (ج) تخريج المناط : تعريفه .
  - سبب الغلط فيه في نظر ابن تيمية .
    - ٨ تعليل الحكم بعلتين فأكثر .
- ٩ موقف ابن تيمية فيها جاء من أحكام الشرع محالفاً للقياس في نظر
   بعض الفقهاء ، ذكر شيء من الأمثلة لذلك وتوجيه ابن تيمية لها .
  - الأصل السادس: الاستصحاب .. وتناولت في هذا الأصل ما يلي :

٧ ... مكانه الاستصحاب و فائدته .

#### ٣ ــ أنواعه :

- (أ) استصحاب الإباحة الأصلية للأشياء التي لم يرد دليل على تحريمحها ، والبراءة العقلية ، والعدم الأصلي ، ودليل ذلك وذكر شيء من فروع هذا النوع .
  - (ب) استصحاب العموم.
  - (ج) استصحاب النص.
  - (د) استصحاب حكم الإجماع في محل النزاع.
    - ٤ موقف ان تيمية من الاستصحاب .

الأصل السابع: والمصلحة المرسلة » .. وتناولت في هذا الأصل ما يلي :

- ١ تعريف المصلحة.
- ٧ ... مراعاة الشارع المصالح في تشريعاته .
- ٣ أقسام المصالح حسب دلالة الشرع علما .
  - ٤ حكم العمل بالمصلحة المرسلة .
  - المصلحة ومعارضة النصوص لحا .
    - ٦ ــ ان تيمية والمصلحة المرسلة .
- ٧ ... هل المصلحة المرسلة من أصول التشريم ؟
  - ٨ تماذج من المصالح المرسلة.

الأصل الثامن: « الذرائع » . . وتناولت في هذا الأصل ما يلي :

- ١ تعريف اللوائع .
- ٧ \_ مكانتها في الإسلام.

- ٣ موقف العلماء منها.
- ٤ -- أقسام الذرائع .
- - تحرير محل النزاع .
- ٦ ابن تيمية والذرائع.
- ٧ الفرق بن السبب والذريعة .
- ٨ الفرق بين الذرائع و الحيل .
- ٩ حجة من قال بسد الذرائع .
  - ١٠ المختسار
- ١١ أمثلة لفتح الذرائع وسدها .
- الأصل التاسع : « العرف » . . و تناولت في هذا الأصل ما يلي :
  - (أ) تمهيد.
  - (ب) تعريف العرف.
  - (جَ) الفرق بين العرف والعادة .
  - (د) الفرق بن العرف والإحماع.
  - (٨) أدلة ثبوت العرف واعتباره.
  - (و) مكانة العرف الشرعية ، وموقف العلماء منه .
    - (ز) أمثلسة للعبير ف.

#### أما الفصل الثاني :

فجعلته فى المسائل الأصولية التى خالف فيها ابن تيمية غيره ، وذكرت ما استدل به كل فريق ، وما تقتضيه حرية البحث من المناقشة والترجيح وأعنى بالمسائل التى خالف فيها ان تيمية غيره ، ما تصدى فيها للمخالف بالرد والاستدلال على ما ذهب إليه مع قطع النظر عن كون تلك المسائل قال مها أحمد بن حنبل أو غيره من علماء المذهب الحنبلي .

#### وأما الفصل الثالث :

فخصصته بإيراد نماذج من تطبيقاته المسائل الأصولية على مسائل فرعية

#### الباب الثالث

وأما الباب الثالث: فنى المقارنة العامة بين أصول ابن تيمية وأصول غيره و ذلك فى ثلاثة فصول:

الفصل الأول: في المقارنة بين أصول ابن تيمية وأصول الإمام أحمد. الفصل الثانى: في المقارنة بين أصول ابن تيمية وأصول آل تيمية.

الفصل الثالث : في المقارنة بين أصول ابن تيمية وأصول تلميذه ابن القيم .

وفى ختام هذه الرسالة تكلمت على أثر ابن تيمية فى الفقه الحنبلى خاصة ومجهوده فى الفقه الإسلامى عامة .

وايعلم أنى اقتصرت على تلك المباحث فحسب ، وتركت كثيراً من المباحث المندرجة تحت هذه الأصول ، خوفاً من التطويل ، ولعدم بروزها ولأنى لم أر لابن تيمية فيها خلافاً ورأياً مستقلا عن غيره ، كما أنى قد أترك بعض المباحث التى ذكرها ابن تيمية حيث أنه ذكرها عرضاً ، ولم يظهر لى منه خلاف لغيره فيها وقد أترك ذكر الحلاف فى بعض المسائل حيث إن ابن تيمية يوافق الجمهور فيها وليس له فيها رأى مستقل حتى أذكر خلافه ، ودليله ، بل ربما اكتفيت برأى الجمهور ودليلهم إذ هو فرد من أفرادهم ،

وقد ذكرت الذرائع من بين الأصول التى أخذ بها ابن تيمية ولم أتعرض للحيل الا بما يتصل بالمقارنة بينها وبين الذرائع .. ليتبين مدى الوفاق والحلاف بينهما ذلك لأنى بصدد الكلام على الذرائع كأصل من الأصول التى اعتمد عليها ابن تيمية .. وليعلم أيضاً أننا حينا نذكر العرف أصلا من أصول ابن تيمية فليس معنى هذا أن العرف دليل شرعى يوجب أو يحرم أو يسن أو يبيح كالكتاب والسنة والإحماع مثلا . كلا ، بل هذا الكلام فيه تسامح ، وإنما معنى ذلك أن العرف الذي وجد كان منشأ للحكم الشرعى أو بعبارة أوضح هو أن الواقع العرف له حكم في الأدلة الشرعية فبالنظر للأدلة تبين لنا حكمه فعملنا بمقتضاه حيث إن الشارع جاء به .

وقبل أن أنهى هذه المقدمة أتوجه بالشكر إلى ذلك الشيخ الكريم الذى أقنعني بالسير في هذا الطريق وشجعني على المضي فيه ، على الرغم من ترددى ، وتخوفى من سلوكه ، إنه فضيلة الشيخ الكريم يس شاذلى شاذلى الأستاذ بكلية الشريعة والقانون مجامعة الأزهر، ولقد دلني على رجل من خبرة الرجال ، على إمام كبير وأستاذ فاضل ، يتمتع بالعلم الوافر والحلم ، ورحابة الصدر ، والحلق القوم ، كتب له كتاباً يعرفه بى ، ويطلب منه التكرم بقبول الإشراف على رسالتي . ذلك هو فضيلة الأستاذ الكبير الدكتور عبد الغني عبد الحالق: رئيس قسم أصول الفقه سابقاً بكلية الشريّعة والقانون مجامعة الأزهر . ولقد كان محق من أفذاذ رجال العلم والحلم والمروءة . وقد قبل مشكوراً الإشراف على رسالتي وأشاد بشخصية شيخ الإسلام ابن تيمية ، وما قدمه للمجتمع الإسلامي وذكر أن الأمة الإسلامية تحاجة إلى دراسة هذه الشخصية من حميع جوانبها لا سيا الجانب الأصولى من حياته ولقد أسدى إلى من النصح والتوجيه ما كأن أكبر عون لي بعد الله . ولا يسعني إزاء هذا إلا أن أرفع كف الضراعة إلى الله عز وجل أن بجرى عنى هذين الشيخين وعن الأمة الإسلامية أفضل الجزاء ، ويبارك في حياتهما وعلمهما ، وفى الختام أضع هذه الرسالة أمام القراء الكرام فما كان فيها من حق وصواب فمن الله وما كان من خطأ فمنى ومن الشيطان ، وأن العصمة لله ، والله أسأل بأسمائه الحسني ، وصفاته العلا أن يلهمني السداد والتوفيق ، ولا يكلني إلى نفسى ولا إلى أحد من خلقه طرفة عين ، وأن يجعل عملي خالصاً لوجهه

الكريم ولا محرمني فضله العظيم ، فهو المولى الكريم ، كما أسأليه تعالى أن يعفو عن هفوات لساني وشطحات قلمي ، ويغفر لى ولوالدى ومعلمي الحيرومن له علينا حق ، وبجزى عنى كل من أسهم في هذه الرسالة أو دلني على علم أو تسبب في تسهيل مراجعه وتذليل صعبه جزاء حسناً ، ولا حول ولا قوة إلا بالله العلى العظيم ، وهو حسبنا و نعم الوكيل ، وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين ، وصلى الله وسلم على سيدنا محمد وآله وأصحابه ومن تبعه و دعا بدعوته إلى يوم الدين . آمين .

المؤلف **صالح بن عبد العزيز آل منصور**  عهير



نشأة علم أصول الفقه وأطواره التي مر بها بإيجاز :

- (أ) أول من صنف في هذا الفن .
  - (ب) إشكال وجوابه .
- (ج) منهج الشافعي رحمه الله في الرسالة .
  - (د) أصول الفقه بعد الشافعي .
- (هـ) التدوين لأصول الفقه من نهاية القرن الرابع إلى آخر القرن الرابع عشر .
- (و) طريقة المتكلمين في تأليف أصول الفقه وموالفاتها ، وخصائصها .
- (ز) طريقة الفقهاء في تأليف أصول الفقه ومؤلفاتها ، وخصائصها .
  - (ج) المؤلفات التي حمعت بين طريقتي المتكلمين والفقهاء .



# نشأة علم أصول الفقه ، وأطواره التي مر بها بإيجاز :

كان النبي صلى الله عليه وسلم ينزل عليه القرآن ، ويبينه للناس بقوله ، وفعله ، وأصحاب الرسول عليه الصلاة والسلام هم العوب الخلص أربّاب الفصاحة والبيان ، والذكاء المفرط ، والفطنة الحادة والذهن الصافي ، وقد تربوا في أحضان النبوة ، وشربوا من لبان الوحيين ، فمن البدهي أن يعرفوا مناسبة نزول الآيات ، وأسبانها وحكمها ، وأسرارها ، فيعرفوا أوامر الشارع ونواهيه ، فيميزوا بين الواجب والمندوب ، والحرام ، والمكروه ، كما يعرفون العام والخاص والمطلق ، والمقيد ، والمنطوق ، والمفهوم ، والعام المراد به الخصوص ، ونحو ذلك ، كما يستطيعون أن يقارنوا بين الأحكام التي جاء بها الشارع ، وما يشابهها من قضايا ، فيعطوها حكمها ، وهذا ما يعرف بالقياس ، كل ذلك بمجرد سليقتهم الفطرية ، فليسوا بحاجة إلى تدوين شيء من هذه القواعد ، شأنهم في ذلك شأنهم في اللغة : يعرفون معانيها ، وألفاظها البليغة ، وأسرارها ، فهي سليقتهم الفطرية ، ليسوا محاجة إلى تدوين ضوابط اللغة ، ظل الأمر كذلك في عهد الصحابة ، ومن بعدهم التابعون ، الذين سلكوا مسلك الصحابة ، حيث عاصروهم ، وعاشوا معهم ، وتربوا على أيديهم ، وأوقفوهم على الشريعة ، وأسرارها ، وما زالت اللغة العربية تسيطر عليهم ، فهي جزء من كيانهم ، وهم الحجة فيها ، وهم أرباب الفصاحة والبيان ، والفطنة ، والذكاء الحاد ، والذهن الصافى ، فكأنوا يفهمون من نصوص الشارع كما كان الصحابة ، ولربما كان لهم فهم صائب يخالف بعض الصحابة في بعض المسائل ، وقد استمر الحال على ذلك حتى كان أواخر القرن الثاني الهجري حيث اتسعت الفتوحات الإسلامية وعظمت رقعة الإسلام ، واختلطت الأمة العربية بأمم أعجمية ودخل كثير من هذه الأمم في الإسلام ، وتعلم الكثير منهم اللغة العربية وحصل النزاوج بين الكثير منهم . فحصل الامنزاج بين الأمة العربية

والأعجمية ، فنقلوا للعالم الإسلامي عاداتهم وتقاليدهم ولغاتهم ، فكان لذلك أعظم الأثر وأعمقه ، إذ ظهرت قضايا جديدة لم يسبق لهما وجود في العالم الإسلامي الأول بما أحدث الإشكال ، وأوجد الشبه ، ساعد على ذلك وجود نشء جديد تلوثت أفكاره ، وفسدت لغته ، وضعف تصوره ، بالإضافة إلى هؤلاء الدخلاء الذين أسلموا وتعلموا اللغة العربية ، فكان أحدهم يقرأ القرآن والسنة ، فيحاول أن يفهمها من واقعه ، فمن البدهي أن يحصل الاختلاف في المفاهيم والحطأ في فهم مراد الشارع الحكيم ، مما أدى إلى كثر ة الحلاف بيهم في الفروع ، ووقوع صراع مرير بين الفقهاء ، واجترأ ذوو الأهواء على الاحتجاج بما لا يحتج به ، وإنكار بعض ما يحتج به ، الأمر الذي دفع الأئمة إلى وضع ضوابط وقواعد تكون بمثابة ميزان للأحكام الفقهية يستطيع العالم الراغب في الحق أن بزن هذه الأشياء الجديدة لهذا الميزان فيعرف بعد ذلك مكانها في الإسلام من حل ، أو حرمة ، أو وجوب، أو ندب ، أو كراهة ، أو إباحة ، كما يستطيع أن يعرف عام الشريعة فيدخل تحت هذا العام من الأمور الجديدة ما يراه فرداً من أفراده التي أرادها الشارع الحكيم ، ويعرف الحاص فيستطيع أن يحكم بأن هذا الحكم مثلا لايدخل تحته ، كما يعرف مطلقها من مقيدها ، ومنطوقها من مفهومها ، وأشباهها ، إلى غبر ذلك .

#### (أ) أول من صنف في هذا الفن :

وأول من صنف فى هذا الفن وحمع قواعده الإمام الشافعى رحمه الله إذ وضع رسالته المشهورة التى رواها عنه صاحبه الربيع بن سلمان المرادى(١) وكانت كمقدمة لكتابه فى الفقه المعروف بالأم.

<sup>(</sup>۱) هو الربيع بن سليمان بن عبد الجبار المرادى مولاهم ، وكان مؤذناً بجامع عمرو بن العاص بمصر ، اتصل بالشافعي حتى صار راوية كتبه والثقة الثبت فيما يرويه عنه ، روى عنه الأم و تت من كتبه ، وعن طريقه وصل إلينا كتابا الرسالة والأم ، قال عنه الشافعي : وقال فيه : الربيع راويتي ، وهو آخر من روى عن الشافعي بمصر وإليه كانت

#### (ب) إشكال وجوابه :

ذكر العلماء أن الإمام الشافعي رحمه الله أول من صنف في هذا الفن قال ابن خلدون(۱) في مقدمته : وكان أول من كتب فيه (أي في علم أصول الفقه) الشافعي رضى الله عنه ، أملي فيه رسالته المشهورة تكلم فيها في الأوامر والنواهي ، والبيان والحبر والنسخ ، وحكم العلة المنصوصة من القياس ، تم كتب فقهاء الحنفية وحققوا تلك القواعد ، وأوسعوا القول فها(٢) .

وقال الفخر الرازى : كان الناس قبل الإمام الشافعي رضى الله عنه يتكلمون في مسائل أصول الفقه ، ويستدلون ، ويعتر ضون ، وليكن ماكان لهم قانون كلي مرجوع إليه في معرفة دلائل الشريعة ، وفي كيفية معارضاتها ، وترجيحاتها ، فاستنبط الشافعي رحمه الله تعالى علم أصول الفقه ووضع الخلق قانوناً كلياً يرجع إليه في معرد، مراتب أدلة الشرع (٣) .

وقال الأسنوى فى التمهيد: أن الركن الأعظم والأمر الأهم فى الاجتهاد إنما هو علم أصول الفقه. وكان إمامنا الشافعى رضى الله عنه هو المبتكر لهذا العلم بلا نزاع ، وأول من صنف فيه بالإجماع ، وتصنيفه المذكور

<sup>-</sup> لتاتى كتب الشافعى وعلمه ، وكان أصحاب الشافعى يقدمون روايته على رواية المزنى عند التعارض مع علو قدر المزنى عاماً وديناً وجلالا . . و توفى رحمه الله سنة ٢٧٠ ه الوفيات ص ٢٥٨ ـ ١ .

<sup>(</sup>۱) قاضى القضاة ولى الدين أبو زيد عبد الرحمن بن محمد بن خلدون الحضر مى الأشبيلي أصلا التونسى ،ولداً ، الحافظ المتبحر في سائر العلوم أخذ عن أعلام مهم والده المتوفى سنة ٧٤٩ ه تعلم القراءات وسمع مسلم والموطأ وغيرهما من كتب الحديث وعنه أخذ ابن عمار وابن حجر ومن لا يعد كثرة ، شرح البردة ولحص كثيراً من كتب ابن رشيد وألف في الحساب وأصول الفقه وألف تاريخه السير والعبر المشهور يشتمل على مقدمة وثلاث كتب أيد آراءه المدونة في المقدمة بأمثلة غريبة استمدها من النواريخ السوية تولى قضاء القضاة بالقاهرة . مولده بتونس سنة ٧٣٧ ه و توفى بالقاهرة سنة ٧٨٠ ه ( شجرة النور الزكية ٧٢٧ ) .

<sup>(</sup>٢) المقدمة لابن خلدون ١٦٤ ـ ٣ .

<sup>(</sup>٣) انظر مناقب الشافعي للفخر الرازي ص ٧٠ .

موجود بحمد الله تعالى ، وهو الكتاب الجليل المشهور المسموع عليه المتصل بإسناده الصحيح إلى زماننا المعروف بالرسالة(١) .

وقال الإمام الجويبي (٢) والد أبي المعالى في شرحه على الرسالة: — لم يسبق الشافعي أحد في تصنيف الأصول ومعرفتها ، وقد حكى عن ابن عباس تخصيص عموم ، وعن بعضهم القول بالمفهوم ، ومن بعدهم لم يقل في الأصول شيء ، ولم يكن لهم فيه قدم ، فإنا قد رأينا كتب السلف من التابعين وغيرهم فما رأيناهم صنفوا فيه (٣).

فإذا كان الأمر كذلك فما الموقف مما قاله ان الندم(؛) في ترحمة إلى يوسف : إن له من الكتب في الأصول والأمالي ، كتاب الصلاة ، وكتاب الزكاة ، وكتاب الصيام ، وكتاب الفرائض ، وكتاب البيوع ، وكتاب الحدود : إلخ(ه) .

<sup>(</sup>١) انظر التمهيد ص ٣ ، ص ٤ .

<sup>(</sup>۲) هو عبد الله بن يوسف بن عبد الله بن يوسف الشيخ أبو محد الجويى والد إمام الحرمين أوحد زمانه علماً وديناً ، كان يلقب بركن الإسلام ، له المعرفة التامة بالفقه والأصول والنحو والتفيير – سمع من القفال وجماعة ، وروى عنه ابنه إمام الحرمين وغيره . له تصانيف كثيرة مها الفروق ، ومختصر المحتصر وشرح الرسالة .. توفى سنة ٣٨٤ ه بنيسابور ( طبقات الشافعية البكبرى ٧٣ ـ ٥ ) .

<sup>(</sup>٣) كتاب الإمام الشافعي للشيخ مصطفى عبد الرازق ص ٦٦ .

<sup>(</sup>٤) هو أبو محمد بن إبراهيم بن ماهان بن بهمن المعروف بابن النديم الموصل كان من ندما. الحلفاء ، وله الظرف المشهور والحلاعة والغناء اللذان تفرد بهما ، وكان من العلماء باللغة والأشمار وأيام الناس ، روى عه مصعب بن عبد الله الزبيرى وغيره ، وكان له يد طولى في الحديث والفقه وعلم الكلام ، عمى قبل وفاته بسنتين ولد سنة ، ١٥ ه و توفي سنة ٢٣٥ ه ص ١٩ ـ ١ وفيات الأعيان .

<sup>(</sup>ه) الفهرست لابن النديم ص ٢٨٦ ، ٢٨٧ ومفتاح السعادة ص ٣٧ ـ ٢ وضحى الإسلام لأحمد أمين ص ٢٢٩ ـ ٢ ـ الإمام الشافعي لمصطفى عبد الرازق ص ٦٨ه ومقدمة الأفغاني لأصول السرخسي ص ٣ ـ ١ .

وما قاله فى ترجمة محمد بن الحسن الشيبانى(١) أن له من الكتب فى الأصول : كتاب الصلاة ، وكتاب الزكاة ، وكتاب المناسك وكتاب النكاح . . . إلخ(٢) .

وما جاء فى الموطأ للإمام مالك من قواعد أصولية لاسيا فيها جرى بينه وبين الليث ابن سعد(٣) من مكاتبة حول حجية عمل أهل المدينة ، وكان للأثمة الذين سبقوا الإمام الشافعى ، أو عاصروه قواعد يعتمدونها فى اجتهادهم ، ويعولون عليها فى استنباطهم الأحكام الشرعية غير أن هذه التراعد لم تجمع فى مؤلف واحد ، وإنما كانت مبثوثة فى ثنايا كتب الفقه ، وفى المناظرات التى كانت تجرى بين العلماء آنذاك ، وقد نقلت إلينا كتب الفقه وغيرها كثيراً من المناظرات التى دارت بينهم فى الاستحسان ، وفى اتقديم القياس على خبر الواحد ، وفى اشتراط الشهرة للعمل بالحديث إلى غير ذلك ، ومن المعلوم أن هذه المناظرات لم يكن محورها الفروع وإنما غير ذلك ، ومن المعلوم أن هذه المناظرات لم يكن محورها الفروع وإنما كانت تدور على الأصول ، وما يذكر فيها من الفروع ، فإنما هو لتأبيد قاعدة أو نفها .

<sup>(</sup>۱) هو محمد بن الحسن الشيبانى الفةيه الأصولى ويكنى بأبى عبد الله ولد بواسط بالعراق ونشأ بالكرفة . حضر دروس الإمام أبى حنيفة ثم لازم أبا يوسف وتفقه عليه ، وسمع من مالك والشافعى وغيرها حتى صار مرجع أهل الرأى فى العراق . وصنف فى الفقه والأصول كتبا كثيرة منها : الجامع الكبير والجامع الصغير فى الفقسه . وكتاب الصلاة والزكاة والمناسك فى الأصول . توفى سنة ١٨٦ ه بقرية من قرى الرى (الفتح المبين ١١٠ - ١).

<sup>(</sup>٢) المراجع السابقة . رقم (٥) .

<sup>(</sup>٣) هو أبو الحارث الليث بن سعد بن عبد الرحمن . كان مولى قيس بن رفاعه وهو مولى عبد الرحمن بن خالد بن مسافر الفهمى وأصله من أصبهان وهو إمام أهل عصره فى الفقه والحديث قال الشافعي رضى الله عنه : الليث كان أفقه من مالك إلا أن أصحابه لم يقوموا به . وكان الليث من الكرماء الأجواد ، ولد فى سنة التنتين وتسعين أو فى سنة أربع وتسعين وترفى يوم المحميس فصف شعبان سنة ١٧٥ ه – ودنن يوم الجدمة بمصر بالقرافة الصغرى – وفيات الأعيان هي ١٧٥ ه .

#### فالجسواب:

إذا صح ما نقله ابن النديم فهو محمول على أصول الإسلام وما ذكر معها من الفروع تابع لها .

أو نقول : إن الشافعي هو أول من دون قواعد هذا العلم و بحوثه مجموعة مستقلة مرتبة مؤيداً كل ضابط بالبر هان ووجهة النظر فيه .

### (ج) منهج الشافعي(١) رحمه الله في الرسالة :

أوضح الشافعي رحمه الله في رسالته الضوابط والموازين التي يوزن بها اجتهاد المحتهدين في كل عصر ومصر ، وقد ابتدأها بالبيان فأوضح معناه ثم قسمه إلى بيان القرآن بالقرآن ، وبيان القرآن بالسنة ، وبيانه بالاجتهاد وهو القياس ، ثم أكد أن لسان العرب أوسع الألسنة مذهباً وأكثرها ألفاظاً ، وأن القرآن يدل على أنه ليس من كتاب الله شيء إلا بلسان العرب ، ثم أوضح أن من القرآن عاما راد به العام ، وعاما يدخله الحصوص ، وعام الظاهر وهو بجمع العام والحاص ، وعام الظاهر ويراد به الحاص ، ثم تناول الصنف الذي يبن سياقه معناه ، ولما فرخ منه شرع ببيان ما نزل عاما ودلت السنة على أنه يراد به الحاص ، ثم بين أن الله تعالى فرض في كتابه اتباع سنة نبيه صلى الله عليه وسلم ، وأنه تعالى فرض طاعة رسوله مقرونة بطاعته ومذكورة وحدها ، ثم انتقل رحمه الله الحديث عن الفرائض فذكر الفرائض التي أنزل الله نصاً ، ثم الفرائض المنصوصة التي سن رسول الله صلى الله عليه وسلم معها ، ثم أعقبها بذكر الفرض المنصوصة التي سن رسول الله صلى الله عليه وسلم معها ، ثم أعقبها بذكر الفرض المنصوصة التي سن رسول الله صلى الله عليه وسلم معها ، ثم أعقبها بذكر الفرض المنصوصة التي سن رسول الله صلى الله عليه وسلم معها ، ثم أعقبها بذكر الفرض المنصوصة التي سن رسول الله صلى الله عليه وسلم معها ، ثم أعقبها بذكر الفرض المنصوصة التي سن رسول الله صلى الله عليه وسلم معها ، ثم أعقبها بذكر الفرض المنصوصة التي سن رسول الله صلى الله عليه وسلم معها ، ثم أعقبها بذكر الفرض المنصوصة التي سن رسول الله صلى الله عليه وسلم معها ، ثم أعقبها بذكر الفرض المنصوصة التي سن رسول الله صلى الله عليه وسلم معها ، ثم أعقبها بذكر الفرض المنصوصة التي سن رسول الله صلى الله عليه وسلم معها ، ثم أعقبها بذكر الفرض المنصوصة النه المنافر الله من ماحث ، ثم أعقبها بذكر الفرض المنافر النه الله صلى الله عليه وسلم معها ، ثم أعقبها بذكر الفرف المنافرة المنافرة المنافرة المنافرة المنافرة المنافرة المنافرة المنافرة الله المنافرة المنافرة

<sup>(</sup>۱) الشافعي .. هو أبو عهد الله محمد بن ادريس بن العباس القرشي الإمام المجهد الفقيه الهدث الشاعر ، وإليه ينسب مذهب الشافعية . وهو أول من صنف في علم أصول الفقه وجمع قواعده وله مؤلفات كثيرة أشهرها : الآم والرسالة والمسند .. تونى بمصر سنة ٢٠٤ ه (طبقات الفقهاء الشيرازي ص ٧١ والطبقات الكبري لابن السبكي ص ٧٧٧).

رحمه الله عن العلل فى الأحاديث ، وتكلم بعد ذلك عن خبر الواحد ، والاحتجاج به ، ثم انتقل إلى الحديث عن الإحماع ، ثم القياس الذى قال عنه : انه والاجتهاد اسمان لمعنى واحد ، وبعد أن استدل لها تناول الاستحسان فأنكره وبين أن القول به غير جائز ، واستدل لذلك بالمنقول والمعقول ، ثم ختم الرسالة بباب الاختلاف بين العلماء ، فقسمه إلى اختلاف محرم ، وجعل الصفحات الأخيرة من الرسالة فى بيان هذين القسمين ، ولم يكن هذا هو كل ما أثر عن الشافعي فى علم الأصول ، بل القسمين ، ولم يكن هذا هو كل ما أثر عن الشافعي فى علم الأصول ، بل أثر عنه أيضاً كتاب حماع العلم ، وكتاب إبطال الاستحسان(۱) .

وقد سلك رحمه الله سبيل الحوار ، وهو يعرض هذه الموضوعات في رسالته نزيادة في الإيضاح ، حرص رحمه الله على الإكثار من الأسئلة التي كان بجيب علمها إجابة وافية مدعمة بالحجج والبراهين كما حرص على التطبيق للكثير من الأدلة على قضايا في أصول الشريعة وفروعها مع نقاش علمي لمن خالف ، مما يدل على إحاطته رضى الله عنه إحاطة تامة بكل أنواع الفقه والحديث في عصره وتمرسه بالجدل والمناظرة ، ومعرفته الواسعة بدقائق القرآن الكريم وسنة النبي صلى الله عليه وسلم (٢).

#### ( د ) أصول الفقه بعد الإمام الشافعي رضي الله عنه :

كان تأليف الإمام الشافعي رحمه الله تعالى في أصول الفقه بمثابة حجر الأساس للصرح المشيد ، وكأصل للدوحة العظيمة التي نمت فروعها ، وبسقت أشجارها ، وأينعت نمارها ، فقد فتح رحمه الله الباب لمن جاء بعده من العلماء فولجوا في هذا الفن ما بين شارح لرسالة الشافعي وزائد عليها ، وما بين مسهب وموجز ، فكتب الإمام أحمد بن حنبل ، في طاعة الرسول صلى الله عليه وسلم والناسخ والمنسوخ ، والعلل .

<sup>(</sup>١) أصول الفقه للشيخ محمد الحضرى بك ص ٥٥ وأصول الفقه للأساتذة محمود شوكت العدوى وزملائه ص ١٤ .

<sup>(</sup>٢) مقدمة الأحكام للآمدى لشيخنا عبد الرازق عفيني عفا الله عنا وعنه – بتصرف .

وممن ألف فى هذا الفن أبو إسحاق إبراهيم المروزى(١) صاحب المزنى الذى هو تلميذ الشافعى ، ألف كتاب (الخصوص والعموم) وألف داود الظاهرى (٢) كتاب (إبطال التقليد) وكتاب (إبطال القياس) وكتاب (خبر الواحد) وكتاب (الحجة) وكتاب (الخصوص والعموم) وكتاب (المفسر والمحمل) وغير ها(٣).

ومنهم عبد الله بن سماعة(٤) وهو من تلاميذ الإمام أبى يوسف له كتب مصنفة فى أصول الفقه(٥) .

ومع كل هذا فإنها في الكثير الغالب لا تتناول إلا جزئيات محدودة

<sup>(</sup>۱) هو إبراهيم بن أحمد المكنى بأبى إسحاق ، أقام ببنداد دهراً طويلا يدرس ويفتى ، وتخرج عليه خلق كثير ، وانتهت إليه رئاسة الشافعية ببنداد بعد ان شريح ، وله موافات كثيرة منها الفصول في معرفة الأصول ، وكتاب الوصايا ، وكتاب الشروط ، وقد انتقل إلى مصر في آخر حياته فاجتمع الناس عليه وسار في الآفاق من طلابه سبون إماماً من أصحاب الحديث ، ثوني سنة ٣٤٠ «مجرية ودفن بالقرب من مقبرة الشافعي رضى الله عنهما ( ١٨٨ ـ ١ مالفنع المبين).

<sup>(</sup>۲) داود الظاهرى . . هو داود بن على بن داود الأصبهانى المكنى بأبى سليمان . سكن بغداد وانهت إليه رئاسة العلم فيها . وكان ورعاً زاهداً وكان زعيم أدل الظاهر . وخلاصة مذهبهم : الأخذ بظاهر نصوص الكتاب والسنة ، ورفض التأويل والقياس والرأى . وقد ألف فى الأصول كتباً منها : - إبطال القياس - وخبر الواحد - والحجة . وله كتب كثيرة فى أبواب الفقه . ولده سنة ۲۰۷ ه ( الفتح المبين ۵۰ ۱ - ۱ ) .

<sup>(</sup>۲) تاریخ التشریع للحضری ص ۲۹۷ و الفتح المبین ص ۱۹۰ ـ ۱ .

<sup>(</sup>٤) ابن سماعة . . هو عبد الله بن هلاك بن وكيل أبو عبد الله التهمى حدث عن الليث بن معد وأب يوسف ومحمد ، وأخذ الفقه عهما وعن الحسن بن زياد ، وكتب النوادر عن أبي يوسف ومحمد ، ولد سنة ١٣٠ ه ومات سنة ٢٣٣ ه وولى القضاء المأمون ببغداد بعد موت يوسف ابن الإمام أبي يوسف سنة ١٩٢ ه واستعلى لما ضعف يصره ولما مات قال يحيى بن معين : مات ويحانة أنم من أهل الرأى . له كتاب (أدب القاضى والمحاضر والسجلات والنوادر وغيرها) وكان من الحفاظ الثقات – تاريخ التشريع الإسلامي المسايس وزميله .

<sup>(</sup>٥) الفهرست لابن النديم ص ٢٨٩ المطبعة الرحمانية بمسر .

من علم الأصول وقل أن تجد كتاباً شاملا لكل الموضوعات الأصولية قبل أن تتبلور المدارس الفقهية وتثبت أقدامها(١).

والذى يظهر من عناوين هذه الكتب التى ذكرنا بعضها أن أكثرها مؤلف في المسائل الحلافية . وأن اعبر اضات مؤلفها كانت تنحو إلى إقرار المذهب وإبطال آراء الحصوم ، وهي تعكس في الوقت ذاته ارتضاء الجمهور من العلماء للمبادىء والأسس التى قررها الشافعي في الرسالة وعن سيطرتها على المناهج الأصولية في العالم الإسلامي لفترة طويلة(٢) عدا تلك الأمور المختلف علمها كاجهاد الرأى والقياس ، وخبر الواحد ، وإجماع أهل المدينة ، فقد ألف المخالفون رسائل خاصة لتقرير وجهات نظرهم . ولعل ذلك كان فقد ألف المخالفون رسائل خاصة لتقرير وجهات نظرهم . ولعل ذلك كان عمل ردوداً على ما أورده الإمام الشافعي في الرسالة من آراء في بعض تلك المسائل ، أما الكتب الجامعة لمختلف الموضوعات الأصولية فالذي يبدو أنها كانت متأخرة زماناً عن طريقة التأليف السابقة ، وريما كانت متوافقة تاريخاً مع ما بدا من تمحيص وتحقيق لآراء الشافعي المذكورة في الرسالة حيها شرع أبو بكر الصير في (٣) سنة ٣٣٠ ه في وضع شرحه علمها .

ومن الكتب المؤلفة في هذه الفترة ما ذكره ابن النديم من أن أبا الفرج عمر بن محمد المالكي (١) ألف كتابا في أصول الفقه اسمه اللمع .

<sup>(</sup>١) أصول الفقه تدوينه وتطور. ص ٢١٤.

<sup>(</sup>٢) مناهج البحث عند مفكرى الإسلام ص ٦٣ للدكتور سامى النشار نقلا عن أصول الفقه تدوينه وتطوره ص ٦١٥ .

<sup>(</sup>٣) هو محمد بن عبد الله البغدادى المكنى بأبى بكر والملقب بالصير فى – بفتح الصاد – قال ابن خلكان : إن له فى أصول الفقه كتاباً لم يسبق إلى مثله ، وهو أول من صنف فى علم الشروط كتاباً أحسن فيه كل الإحسان ، وله فى الأصول كتاب ( البيان فى دلائل الإعلام على أصول الأحكام ) وكتاب ( فى الإجماع ) وشرح لرسالة الشافعى ، وله كتاب فى الفرائض توفى سنة ٣٠٠ ه ١٩٤١م ( الفتح المبين ص ١٨٠ - ٢ ) .

<sup>(</sup>٤) هو عمر بن محمد بن عمر الليثى البندادى أصله من البصرة ونشأ ببنداد برع في العلوم والفنون حتى صار حجة فقيها لغوياً ، ثبتا ، تولى قضاه طرسوس ، وغيرها ، وألف كتاب (الحلوى في الفروع) وألف في أصول الفقه كتاب (اللمع) توفي عطشاً في البرية في طريق رجوعه من بغداد إلى البصرة سنة ٣٣١ه (الفتح المبين ١٨١-١).

وأن أبا بكر محمد بن عبد الله الأمهرى(١) له كتاب فى أصول الفقه الطيف وأن القاضى أبا حامد البصرى الشافعى (٢)ألف كتاب الإشراف على أصول الفقه ، وأن أبابكر محمد عبد الله البردعى(٣)الذى شاهده ابنالنديم سنة ٣٤٠ هله كتاب ( الجامع فى أصول الفقه )(٤).

ومن هذه المؤلفات أيضاً شروح رسالة الشافعي التي حفظ التاريخ أسماء ثمانية منها ، عدا شرح الصير في الذي أشرنا إليه سابقاً (٥) ومنها كتاب ( مأخذ الشرائع ) وكتاب ( الجدل في أصول الفقه )(٦) لأبي منصور محمد

<sup>(</sup>۱) هو محمد بن عبد الله بن محمد بن صالح بن عمر الهميمى الأبهرى نسبة إلى أبهر مدينة بين قزوين وزنجان ، سكن بغداد ، وحدث بها وكان ورعاً زاهداً ، ثقة انتهت إليه رئاسة الماللكية في عصره . مكث ستين سنة في جامع المنصور يدرس ويفتى ولم يكن له قرين في المذهب الماللكي ، وله من التآليف ( كتاب الأصول ، وكتاب إجماع أهل المدينة ، وكتب أخرى ) توفي ببغداد سنة ٧٥٥ ه ( الفتح المبين ص ٢٠٨ ـ ١ ) .

<sup>(</sup>۲) هو القاضى أحمد بن بشر بن عامر العامرى الفقيه الشافعى الأصول منسوب إلىبلدة مرو الروذ – بفتح الميم ، وسكون الراء الأولى وفتح الواو وتشديد الراء المضمومة وبعد الراو ذال معجمة – تفقه على أبي إسحاق المروزى ، وقدم البصرة ودرس بها ، وتخرج عليه كثير من جلة العلماء ، منهم أبو إسحاق ، المهراني وأبو فياض البصرى ، وأبو حيان التوحيدى ، ألف في أصول الفقه ( الإشراف على الأصول ) وفي الفقه ( الجامع الكبير ) الذي يعد عمدة في مذهب الشافعي يقع في ألف ورقة ، وهو أمدح له من كل لسان ناطق ( والحريث من ير ) وشرح مختصر المزنى ، توفي سنة ٢٦٣ ه ( الفتح المبين ص ١٩٩ - ١ ) .

<sup>(</sup>٣) هو محمد بن عبد الله البردعي كان عالماً ، فقيهاً ، أصولياً ، وكان يظهر مذهب الاعتزال ، ويدعو إليه بقلمه ولسانه ، وله آراء خاصة في الفقه والأصول . ومن مؤلفاته المرشد في الفقه والجامع في الأصول وكتاب الإمامة وكتاب الرد على من قال بجواز المتعة . توفي سنة ٥٠٠ ه ( الفتح المبين ص ١٩٥ - ١ ) .

<sup>(</sup>٤) الفهرست ص ٢٨٣ نقلا عن أصول الفقه تدوينه و تطوره ص ٦١٦ .

<sup>(</sup>ه) مناهج البحث عند مفكرى الإسلام للدكتور سامى النشار مطبعة أحمد محيمر سنة ١٩٤٧ م ص ٦٢ نقلا عن أصول الفقه تدوينه و تطوره ٦١٦ .

<sup>(</sup>٦) الشيخ زاهد الكوثرى في مقدمة إشارات المرأم للبياض ص ٧ ـ ١ ، طبعة مصطفى الحلبي نقلا عن أصول الفقه تدوينه و تطوره ص ٦١٦ .

الماتريدى الحنق(۱) ومنها ما كتبه الكرخى الحنق(۲) وأبو بكر الرازى المعروف بالجصاص (۳) ومن المؤسف أنه ليست لدينا معلومات عن هذه اللكتب يتسنى لنا بها تكوين رأى صحيح عنها ويتعرف منها على مدى إسهامها في تطوير المنهج الأصولي باستثناء ما ورد عن بعضهم كأصول الكرخي وأصول الجصاص ، وهي في الحقيقة ليست أصول فقه بالمعنى المفهوم ، وإنما هي مجسوعة صغيرة من القواعد العامة في الفقه والأصول . وإذا ألقينا نظرة على أصول الكرخي نجدها لا تشغل من الصفحات مع ما كتبه علمها الإمام النسني من الشواهد ما يتجاوز تعداده أصابع اليد الواحدة ، وهي بالفقه الصق منها بالأصول .

ومن أصوله التي ذكرها :

١ ــ الأصل أن الظاهر يدفع الاستحقاق ولا يوجب الاستحقاق .

<sup>(</sup>۱) هو محمد بن محمد بن محمود ، كنيته أبو منصور الماتريدى نسبة إلى ماتريد – بفتح الميم وضم الناء وكسر الراء وسكون الياء التحتية في آخره دال مهملة – محلة بسمرقند ، كان إمام المتكلمين ، له من التأليف ( مأخذ الشرائع في الأصول ) وفي الكلام ( كتاب التوحيد ) ( وكتاب المقالات ) ( وكتاب بيان أوهام الممتزلة ) وكتاب ( الرد على القرامطة ) ، وفي التفسير كتاب ( تأويلات القرآن ) توفي بسمرقند سنة ٣٣٣ ه الفتح المبين ص ١٨٢ ـ ١ .

<sup>(</sup>۲) هو عبيد الله بن الحسن بن دلال بن دلم ، الممكنى بأبي الحسن الكرخى ولد سنة ٢٦٠ هـ ٨٧٤ م بكرخ جدان – بضم الجيم – ثم انتقل إلى العراق أخذ عن إسماعيل بن إسحاق القاضى ١٩٥ م بكرخ جدان و عمد بن عبد الله بن سليمان المصرى ، و درس ببغداد و تفقه عليه كثير و ن متهم ابن حيوية و ابن شاهين و ابن التلاج ، و أبو مجمد بن الأكفاف القاضى ، و انتهت إليه رئاسة الحنفية في عصره و له من المؤلفات المحتصرة في الفقه ، و شرح الجامعين الصغير والدكبير لمحمد ابن الحسن و رسالة في الأصول التي عليها مدار كتب أصحاب أبي حنيفة ، كان من رءوس المعتر لة توفي سنة ، ٣٤٠ هـ ٢٥ ٩ م ببغداد ( الفتح المبين ص ١٨٦ - ١ ) .

<sup>(</sup>٣) هو أحمد بن على المسكنى بأبي بكر الرازي الحنى الملقب بالجساس ولد سنة ٣٠٥ه ودخل بغداد في شبيبته , وجد في طلب الفقه والحديث حتى صار إمام الحنفية ببغداد . وكان زاهداً ورعاً ، وله من التآليف أصول الجساس الذي جمله مقدمة لكتابه أحكام القرآن ، وله غتصر الكرخي في الفقه ، وشرح الجامع الكبير والجامع الصغير للإمام محمد بن الحسن الشيباني توفى وحمد الله سنة ٣٠٠ ه عن خس وسبعين سنة . (الفتح المبين ٢٠٣ ـ ١).

٢ – الأصل أن من ساعده الظاهر فالقول قوله ، والبينة على من يدعى خلاف الظاهر .

٣ -- الأصل أنه قد يثبت من جهة الفعل ما لا يثبت من جهة القول كما في الصبى .

٤ – الأصل أن القول قول الأمين مع اليمين من غير بينة .

الأصل أنه يفرق بين علة الحكم وحكمته فإن علته موجبة وحكمته غير موجبة(۱) ومنحى الكرخى هذا كان لبنة فى بناء صرح طريقة الفقهاء فى كتابة الأصول التى أخذت فى النمو والتطور على يد أبى بكر الحصاص ثم على يد أبى زيد الدبوسى(۲) من علماء الأحناف.

# ( ه ) التدوين لأصول الفقه من نهاية القرن الرابع إلى آخر القرن الرابع عشر :

لقد شهد نهاية القرن الرابع الهجرى التطور الحقيقي من علماء الأصول، والاستعداد التام لحركة التدوين الشاملة التي نشطت نشاطاً عظيا منذ مطلع القرن الحامس تحت تأثير حركة فكرية جديدة هي بدء المتكلمين في التصنيف فيه (٣)

<sup>(</sup>۱) الأصول التي عليها مدار فروع الحنفية للكرخي آخر تأسيس النظر ص ١٩٠ ١٩١، ١٩١، ١١١،

 <sup>(</sup>۳) مناهج البحث عند مفكرى الإسلام للدكتور ساى النشار ص ۹۳ نقلاً عن أصول
 الفقه تدوينه وتطوره ص ۹۱۸ .

و يعتبر القاضى أبو بكر الباقلانى (١) والقاضى عبدالجبار الهمدانى المعتزلى (٢) من أعظم رواد هذه الحركة الجديدة .

قال الزركشي (٣) فى البحر المحيط فى المذكورين : حتى جاء القاضيان . قاضى السنة أبو بكر بن الطيب وقاضى المعتزلة عبد الجبار فوسعا العبارات وفكا الإشارات وفصلا الإحمال ورفعا الإشكال واقتنى الناظر آثارهما(٤) .

وليست لدينا معلومات كافية عن آراء القاضى الباقلانى الممثل الممتاز لمدرسة الأشاعرة وطريقته فى كتابة الأصول ، إذ لم يصلنا إنتاجه الأصولى إلا خلال كتب المتأخرين (٥) .. وقد سار العلماء بعد الباقلانى وعبد الجبار فى التأليف متأثرين بهما مع ما أدخلوه من ترتيب وتنظيم وتنسيق ساروا

<sup>(</sup>۱) هو محمد بن الطيب بن محمد بن جعفر بن القاسم المعروف بالبلاقلانى البصرى المالكى الفتيه التكلم الأصول وكنيته أبو بكر ، نشأ بالبصرة وسكن بغداد ، وقال ابن كثير : لا ينام حتى يكتب عشرين ورقة كل ليلة مدة طويلة من عمره فانتشرت عنه تصانيف كثيرة مها كتاب شرح الإبانة وشرح اللمع ، وأمالى إجماع أهل المدينة ، وله التهيد في أصول الفقه ، والمقنع في أصول الفقه أيضاً . قال ابن كثير ومن أحسها كتابه في الرد على الباطنية الذي سماه كشف الأسر او وهنك الأستار . توفي رحمه الله سنة ٢٠١ ه ( الفتح المبين ص ٢٢١ - ١ ) .

<sup>(</sup>۲) هو عبد الجبار بن أحمد بن عبد الجبار بن أحمد الهمدانى ، يلقب بالقاضى . وكنيته أبو الحسين . كان إمام أهل الاعتزال فى عصره ، وكان ينتحل مذهب الشافعى فى الفروع ، وله التصافيف السائرة ، والذكر الشائع بين الأصوليين .. توفى سنة ه ٤١ هـ الطبقات المكبرى لابن السبكى ص ٢١٩ ـ ٣ .

<sup>(</sup>٣) هو محمد بن بهادر بن عبد الله التركى المصرى الزركشى الملقب ببدر الدين المكنى بأبي عبد الله ، الفقيه الشافعي الأصولي المحدث . ولد بمصر سنة ١٤٥ ه وتعلم صنعة الزركشة فنسب إليها ، وكان أبوه مملوكا تركياً لبعض الأكابر أخذ عن علماء عصره بمصر وحلب ودمشق فتبحر في العلوم وصار يشار إليه بالبنان في الفقه والأدب والحديث فدرس وأفي وانقطع للاشتغال بالعلم ، وأقاربه يكفونه أمور دنياه ، وله تصانيف كثيرة ، مها : البحر المحيط في الأصول وتشفيف المسامع بجمع الجوامع في الأصول أيضاً ولقطة العجلان في أصول الفقه .. وتوفى رحمه المسامع بجمع الجوامع في الأصول أيضاً ولقطة العجلان في أصول الفقه .. وتوفى رحمه المسامع بجمع الجوامع في الأصول أيضاً ولقطة العجلان في أصول الفقه .. وتوفى رحمه

<sup>(1)</sup> أصول الفقه تدويته وتطوره ص ٦١٨ .

<sup>(</sup>ه) مناهج البحث عند مفكرى الإسلام ص ٢٤ نقلا عن أصول الفقه تدوينه وتطوره ص ٦١٨ .

على ذلك شوطاً واسعاً وطويلا من القرن الحامس الهجرى الذى نشط فيه تدوين أصول الفقه نشاطاً ملحوظاً وكتبت فيه أغلب المذاهب أصولها وثبتها بالأدلة والبراهين ثم جاء أبو الحسين البصرى (١) بعد القاضيين أبي بكر وعبد الجبار . فشرح ما كتبه عبد الجبار وألف أكثر من كتاب في هذا الموضوع . كان أهمها وأشهرها كتابه (المعتمد في أصول الفقه) .

وفى هذه الفترة ظهر من مؤلفات الشيعة وغيرها من كتب الأصول: الذريعة إلى أصول الشريعة للسيد الشريف المرتضى (٢) ثم كتاب العدة فى الأصول للشيخ محمد الحسن الطوسى (٣).

كما ظهر كتاب تأسيس النظر لأبى زيد أحمد الدبوسى الحنفى ، كذلك كتاب الأحكام في أصول الأحكام لابن حزم الأندلسي الظاهري(١) وظهر

<sup>(</sup>۱) هو محمد بزعلى الطيب البصرى وكنيته أبو الحسين أحد أنمة الممتزلة كان يشار إليه بالبنان فى علمى الأصول والكلام ، وكان قوى الدارضة فى الدفاع عن آراء الممتزلة ، ولد بالبصرة ونشأ بها ثم وحل إلى بغداد وسكن بها ، له تصانيف كثيرة ، امتازت بغزارة مادتها وبليغ عبارتها ، فأقبل عليها الناس ، يشهد لذلك كتاب المعتمد فى الأصول الذي اعتمد عليه فخر الدين الرازى فى تأليف كتابه المحصول وله كتاب تصفح الأدلة ، وكتاب غرر الأدلة فى مجلد كبير ، وكتاب في الإمامة وأصول الدين ، توفى رحمه الله ببغداد سنة ٢٣٤ ه الفتح المبين ص ٢٣٧ - ١ .

<sup>(</sup>٢) السيد الشريف المرتفى .. هو الإمام الحافظ الشريف المرتفى أبو المعالى ذو الشرفين محمد بن محمد بن زيد بن على العلوى البغدادى نزيل سمرقند – قال السمعانى : هوأفضل علوى فى عصره له المعرفة التامة بالحديث . برع بالحطيب ووزق حسن التصنيف وأمل ببغداد . ولد سنة ٥٠٤ هـ و سنته ٤٠٠ .

<sup>(</sup>٣) هو محمد بن الحسن بن على أبو جعفر ، العاوسى فقيه الشيمة ، ومصنفهم . كان ينتمى إلى مذهب الشافعى و تفقه عليه وقرأ الأصول والكلام على أبى عبد الله محمد بن محمد بن النمان ، المعروف بالمفيد فقيه الامامية ، له تفسير القرآن . وأملى أحاديث و حكايات تشتمل على مجلدين وقد أحرقت كتبه عدة مرات بمحضر من الناس ، توفى سنة ، ٢ ٤ ه طبقات الشافعية الكبرى ص ١٢٦ - ٤ .

<sup>(</sup>٤) هو على بن أحد بن سعيد بن حزم . وكنيته أبو محدد . أصل أسرته بن قارس ولد بقرطبة وتلق العلوم على أكابر العلماء فيها . نشأ شافهي المذهب ثم انتقل إلى مذهب أهل الظاهر . وكان فقيها محدثاً أصولياً طبيباً شاعراً عاملا بعلمه زاهداً في الدنيا بعد الرياسة التي كانت له ولأبيه من قبله في الوزارة . وله مصنفات كثيرة بلغت الأربعبائة من أشهرها في الأصول : مسائل أصول الفقه - والأحكام لأصول الأحكام - توفي رحه الله سنة ٢٥٤ ها الفتح المين ٢٤٣ - ١ -

كتاب اللمع والتبصرة في أصول الفقه لأبي إسحاق الشير ازى الشافعي (١).

وجميع المكتب المتقدمة باستثناء (تأسيس النظر) مكتوبة على طريقة المتكلمين القائمة على تجريد القو اعد العامة من المسائل الفقهية مستندة إلى الاستدلال العقلى ، والبرهنة النظرية (٢)وعلى جر المباحث الكلام، إلى أسول الفقه (٣)،

أما تأسيس النظر: فهو امتداد لما كتبه أبو الحسن الكرخى والجصاص من علماء الحنفية مع شيء من التطويل والتوسيع، وهو يمثل منهج الفقهاء في التأليف القائم على مزج أصول الفقه، وكثرة تفريع المسائل الجزئية وبناء القواعد والمسائل الكلية على النكت الفقهية وفي الربع الأخير من القرن الحامس برز إمام الحرمين الجويني (٤) كأوضح متأثر بالمنطق الأرسطاليسي فيما ألفه في أصول الفقه وكتابه البرهان خبر شاهد.

<sup>(</sup>۱) هو إبراهيم بن على بن يوسف بن عبد الله الفقيه الشافعي الأصولي الملقب بجمال الدين المسكى بأبي إسحاق ، ولد بفيروذ أباذ بكسر أوله وذال معجمة في آخره وبها نشأ ثم انتقل إلى شيراز والبصرة وبغداد في طلب العلم وتعليمه . وكان زاهداً ورعاً شديد الفقر ، انتفع بمؤلفاته كل من أتى بعده من الشافعية وغيرهم ومها : التنبيه والمهذب في الفقه ، واللمع في الأصول توفي سنة ٤٧٦ هودفن بمقبرة دار حرب ببغداد (الفتح المبين ٥٥٥ ـ ١).

 <sup>(</sup>۲) أصول الفقه تدوينه ص ۹۲۰ نقله عن مناهج البحث عند مفكرى الإسلام للدكتور
 ساى النشار ص ۶۶ مطبعة أحمد مخيمر في مصر سنة ۱۹۶۷ م .

<sup>(</sup>٣) المصدر المذكور نقله عن الدكتورة فوقية حسين محمود : الجويبي إمام الحرمين ص ٦ - ٦٢ .

<sup>(</sup>٤) • و عبد الملك بن أبي محسد عبد الله بن يوسف بن عبد الله الجويني الفقيه الشافعي ، الأصولي الأدبيب مكني بأبي المعالى ويلقب بضياء الدين ويعرف بإمام الحرمين ، لأنه جاور بمكة والمدينة أربع سنين يدرس ويفتي ولد سنة ١١٩ هو تفقه على والده وسمع الحديث عليه ثم تفقه وسمع الحديث على كثير من العلماء وله مؤلفات كثيرة ، مها : النهاية في الفقه والشامل في أصول الدين ، وابر دان في أصول الفقه ، وكان أعلم زمانه بالكلام والأصول والفقه بني له الوزير نظام الملك المدرسة النظامية بنيسابور وتولى الحطابة بها وتوفى رحمه الله سنة ٢٧٨ ه ( الفتح المبين ، ص ٢٦٠ - ١ ).

وقد سلك أبو حامد الغزالى (١) (وهو تلميذه) مسلك أستاذه فى هذا المنهاج على الرغم من انتقاده المشكلمين على جرهم مباحث علم الكلام إلى الأصول ، كما انتقد الفقهاء ، وعلماء اللغة على جر كل مهم مباحث إلى هذا العلم ، ولكنه ذكر أنه لا يود أن نخرج عن المألوف .... إلخ .

ثم سلك الأصوليون بعد الغزالى الطريق التي سار عليها وانتهجوا نهجه في تلك المقدمات التي اعتبرها ضرورية ، وقد كانت أكثر المباحث تأثراً بالمنطق الأرسطى مباحث الألفاظ والمقدمات المنطقية المذكورة في أوائل الكتب إلا أنه بجب أن تخرج كتب أصول الحنفية من هذا الحكم لأنهم ساروا في الأصول على طريقة الفقهاء ، ولم يتأثروا بالمنطق ، ولعل أهم مؤلفاتهم بعد ( تأسيس النظر ) ما كتبه فخر الإسلام البزدوى (٢)في كتابه ( كنز الوصول إلى معرفة الأصول ) . وما كتبه شمس الأثمة السرخسى (٢)

<sup>(</sup>۱) هو محمد بن محمد بن أحمد الغزالى الملقب بحجة الإسلام ، وكنيته أبو حامد ، الفقيه الثافعي الأصولى المتصوف ولد بطوس سنة ، ه يم كان يتردد على دروس إمام الحرمين أبى الممال الجوبى وقد برع في الفقه والحلاف وأصول الدين وأصول الفقه . ولا ه الوزير نظام الملك التدريس في مدرسته الممروفة بالمدرسة النظامية ببغداد سنة ١٨٤ ثم انقطع للاشتغال بالعام والعبادة وتصديف الكتب المفيدة ، ومن أشهر مصنفاته الأجوبة الغزالية في المسائل الأخروية ، وإحياء علزم الدين ، والأربعين في أصول الدين ، والمستصفى والمنخول والممكنون وكلها في الأصول توفي سنة ه ه ه ه مطوس (الفتح المبين ٨ - ٢).

<sup>(</sup>٢) هو على بر محمد بن الحسن بن عبد الكريم الفقيه الحنى الأصولى ، يكنى بأبى الحسن ، ويكنى أيضاً بأبى المسر لعسر تأليفه ، ويلقب بفخر الإسلام ، وبزدة ، ويقال لما بزدرة ، قلمة حصينة على بعد ستة فراسخ من نسف ، تلق العلم بسموقند ، واشهر بتبحره فى الفقه كما اشهر بعلم الأصول ، ومن مؤلفاته كنز الوصول إلى معرفة الأصول وغناء الفقهاء ، وشرح الجامع الصغير والكبير ، وله تفسير للقرآن يبلغ عدد أجزائه مائة وعشرين جزءاً ، وقد كان لأصوله أهمية عظيمة دعت العلماء إلى الاعتناء بشرحه فشرحه عدة منهم ، أهمها شرح عبد العزيز البخارى المسمى بالكشف ، وشرح : أكل الدين المسمى بالتقرير ، مات رحمه الله بكش على بعد ثلاثة فراسخ من جرجان سنة ٤٨٦ ه ( الفتح المبين ص ٢٦٣ - ١ ) .

<sup>(</sup>٣) دو محمد بن أحد بن أبي سهل المعروف بشمس الأئمة السرخسي – نسبة إلى سرخس – بله و الله من الله و ال

فى أصو له(١) .

هذا وحيث تميزت بعد الشافعي خصائص طريقة المتكلمين وخصائص طريقة الفقهاء ، والحنفية في التدوين ، يجدر بنا وقد أشرنا إلى هاتين الطريقتين آنفاً أن نوجز أهم خصائصهما فيما يلي :

# طريقة المتكلمين وأشهر الكتب المؤلفة فها:

تمتاز طريقة المتكلمين بتحقيق المسائل وتمحيص ما فيها من خلاف والتبسط في الجدل والمناظرة شأنهم في المباحث الكلامية .

أما الفروع الفقهية فقلما يشتغلون بها إلا على سبيل التمثيل والإيضاح ، وتسمى طريقة الشافعية لأن أول من ألف على وفقها هو الإمام محمد بن دريس الشافعى الذى وضع رسالته فى الأصول فالتزم بتلك الطريقة فى استنباطه للأحكام ، وبطريقته التزم علماء المذهب وفقهاء المالكية والحنابلة (٢) . وإن كان كثيرون منهم على منهج الحنفية .

وعن الشيعة قال محمد تقى الحكيم فى كتابه الأصول العامة : وجل كتب الشيعة الأصولية قائمة على هذا الأساس .

#### ومن خصائص هذه الطريقة :

(أ) أنها تقوم على تجريد قواعد الأصول عن الفقه ، والميل إلى الاستدلال العقلى ما أمكن ، فما أيدته العقول والحجج أثبتوه وإلا فلا ، دون اعتبار لموافقة ذلك للفروع الفقهية فهدفهم ضبط القواعا

الملاه و هو سحين من خاطره من غير مراجعة ، وله شرح محتصر الطحاوى ، وشرح كتب محمد وله كتاب في أصول الفقه يسمى أصول السرخسى ظل سحيناً مدة طويلة بسبب كلمة ذسح بها الحاقان ، ألف فيها أكثر كتبه ، ثم أطلق سراحه فخرج إلى فرغانة فأكرمه الأمير حسن واجتمع إليه الطلبة وأكمل لهم ما بتى من مؤلفاته ، توفى رحمه الله سنة ١٥٨ ه. ولم نقف على تاريخ مولده – الفتح المبين ص ٢٦٤ – ١ والفوائد البهية في تراجم الحنفية ص ١٥٨ .

<sup>(</sup>٢) أصول الفتِّه تدوينه وتطوره ص ٦٢٤ نقله عن عباس متولى حمادة ص ٢١ .

لتكون دعامة للفقه ضابطة للفروع من غير اعتبار مذهبي عكس طريقة الحنفية (١).

(ب) إن الكتب المؤلفة على هذا المنهج ضمت بين طيانها موضوعات هى بعلم الكلام ألصق منها بعلم الأصول كتعرضهم للحسن والقبح العقليين، وعميهم فى عصمة الأنبياء قبل النبوة وما شابه تلك المباحث.

ومن أبرز المؤلفات التي ألفت على هذه الطريقة :

 ١ - كتاب العمدة لعبد الجبار وشرحه المسمى بالمعتمد لأبى الحسين عمد بن على البصرى المتوفى سنة ٤٣٦ ه.

٢ - كتاب البر هان ألبى المعالى عبد الملك بن عبد الله الجوينى المعروف
 بإمام الحرمين .

٣ ــ كتاب المستصفى لأبي حامد الغزالي المتوفي سنة ٥٠٥ ه.

هذه الكتب الثلاثة هي التي تمثل أركان هذا الفن وقواعده على طريقة المتكلمين بعد الرسالة للإمام الشافعي رضي الله تعالى عنه .

وقد جاء بعد هذه الطائفة عالمان جليلان اطلعا على ما كتبوه فانبرى كل واحد مهما لتلخيص هذه الكتب الثلاثة ، هذان العالمان هما : فخر الدين الرازى المتوفى سنة ٢٠٦ه ، وسيف الدين الآمدى (٢).

وقد لخص الأول مستصفى الغزالي ، ومعتمد أبي الحسين البصري والبرهان

<sup>(</sup>١) الأصول العامة ص ٨٤ .

<sup>(</sup>٢) هو على بن أبى على محمد بن سالم التغلى الأصول الملقب بسيف الدين المكنى بأبى الحسن ، ولا سنة ٥١ ه ه بآمد ( بمد الهمزة وكسر الميم بلد من ديار بكر ) نشأ حنبلياً ثم تمذهب بمذهب الشافعي تذن في علم النظر و أحكم أصول الفقه وأصول الدين ، وكان كاير البكاء رقيق النلب ، فصيح السان قال سبط بن الجوزى لم يكن في زمانه من يجاريه في الأصلين ، تنقل بين آمد و بغداد والديار المصرية والشام ، فكان مصباحاً منيراً يستضيء به الناس ، ومصنفاته تدل عي فصله وذكائه منها : الأحكام في أصول الأحكام ومنتهى السول في الأصول ، و تبلغ صحكام في أصول الأحكام ومنتهى السول في الأصول ، و تبلغ صحك كلها في غاية الاتقان توفي رحمه المدسنة ١٦٣ ه الفتح المبين ص ٢٠٠٧ .

الحويني ، وزاد علمها في كتابه ( المحصول ) الذي شرحه أكثر من واحد من العلماء كشمس الدن الأصفهاني (١)وأبي العباس القراق(٢) .

كما اختصره علماء كثيرون :

منهم : تاج الدن محمد ن الحسن الأرموى (٣)فى كتابه الحاصل الذى هو من أشهر هذه المختصرات ، والذى هو أصل كتاب ( منهاج الوصول إلى علم الأصول ) للقاضى البيضاوى(١) الذى شرحه حمال الدن الأسنوى

(١) هو محدود بن عبد الرحن بن أحد الأصفهانى الملقب بشمس الدين المكنى بأبى الثناء ، الفقية الشافعى الأصولى النحوى . ولد بأصفهان ونشأ بها ، واشتغل فيها بالعلم فهر فى كثير من الفنون ، توجه فى بعض رحلاته إلى دمشق والتي بتق الدين شيخ الإسلام ابن تيمية فأعجب به ابن تيمية ثم ذهب إلى مصر فعينه الأمير. قوصون شيخاً للقرافة . وله مصنفات كثيرة مبها : تشييد القواءد فى تجريد العقائد وشرح بديع النظام لابن الساعاتى فى الأصول ، وشرح مهاج البيضاري) فى الأصول أيضاً توفى بالقاهرة سنة ٧٤٩ ه ( الفتح المبين ١٥٨ - ٢ ) .

(۲) هو أخد بن إدريس بى عبد الرحن البهنسي المصرى المالكي ويلقب بشهاب الدين وكنيته أبو العباس ولا بالبهنسا . وكان إماماً عالماً انهت إليه رئاسة المسالكية . قال قاضي القضاة تتى الدين بن شكر ، أجم الثافعية والمالكية على أن أفضل أهل القرن العابع بالديار المصرية ثلاثة القراني ، بمصر القديمة ، وابن المنير بالإسكندرية ، وابن دقيق العيد بالقاهرة ، وله مؤلفات عديدة مبا كتاب التنقيع في أصول الفقه ، وشرح محصول الإمام فخر الدين الراذي في الأصول ، وكتاب الزيرة أو الأصول ، وكتاب الذيرة في الأقد ، وكتاب الروق في أنوار الفروق أربعة أجزاء في الأصول ، وكتاب الذيرة شهرته بالقراني – أنه كان وهو تلميذ يأتى إلى الدرس من جهة القرافة ، فأراد كاتب الدوس يوما أن يحصى الطلبة القراني فاشهر بهذه التسمية منذ عهد التلمذة توفي رحم الله بدير الطين بمصر القديمة ودفن بالقرافة الدكيري بمصر سنة ١٨٤ هـ الفتم المبين ص ٢٠٨ .

(٣) تاج الدين محمد بن الحسين الأرموى . . هو محمد بن الحسين بن عبد الله الأرموى
 ( تاج الدين ) فقيه ، أصولى ، توفى ببنداد سنة ٢٥٦ ه و من مؤلفاته : حاصل المحصول في أصول الفقه – طبقات الشافعية للأسنوى ٢٨ - ١ – وهدية المارفين للبندادى ٢٠١ ٠ ٢ ٠

(٤) هو عبد الله بن عمر بن محمد بن على البيضاوى الشافعي ويلقب بناصر الدين ويكمى بأب الحير ويعرف بالقاضي ولد بالمدينة البيضاء بفارس قرب شير از وكان رحمه الله إماماً صالحاً فقيها أصولياً مفسراً عدداً أديباً نحوياً ، رحل إلى شير از وتولى قضاءها ثم رحل إلى تبريز فنشر فيها العلوم والمعارف له مصنفات قرمة مها : – مهاج الوصول إلى علم الأصول ، وطوالع الأنواد في أصول الدين ، وشرح الكافية لابن الحاجب وأنوار التنزيل ، وأسرار التأويل المعروف بتفسير البيضاوى توفى رحمه الله بتبريز سنة ١٨٥ ه على الأرجح (الفتح المبين ص ٨٥ - ٢) .

الشافعي (١)في كتابه (نهاية السول في شرح مهاج الوصول إلى علم الأصول ) ويلي كتاب الحاصل في الشهرة كتاب ( التحصيل ) لسراج الدين محمود بن أبي بكر الأرموى(٢) وهو تلميذ لفخر الدين الرازى (٣).

وأما سيف الدين الآمدى فقد لحص الرازى أيضاً فى كتابه ( الأحكام فى أصول الأحكام) وقد حظى هذا الكتاب مثل ما حظى به سلفه من الشراح والمختصرين فمن شرجه محمد بن الحسن المالتى المالكى المتوفى سنة ٧٧١ ه(٤) وممن اختصره ابن الحاجب المالكي (٥) فى كتابه ( منهى السول والأمل فى علمى الأصول والجدل ) .

<sup>(</sup>۱) هو عبد الرحيم بن الحسير بن على القرشى الأموى الأسنوى المصرى الملقب بجال الدين المكنى بأبي محمد الفقيه الشافعي الأصولى النحوى المتكلم ولد بإسنا سنة ٢٠٤ ه فأخذ عن كثير من ملماء الفقه والعلوم العقلية وسمع الحديث من أكابر رجاله ، وأخذ العربية عن أبي حيان فبرع في كل هذه العلوم وخاصة الأصول والعربية وانتهت إليه رئاسة الشافعية في عصره وله مؤلفات كثيرة مها ، المبعمات على الروضة في الفقه ، ونهاية السول في شرح مهاج الوصول والتهيد في تنزيل الفروع على الأصول . . توفى رحمه القسنة ٢٧٧ ه بمصر (الفتح المبين ص ٢٠١٦) . (٢) سراج الدين محمود بن أبي بكر حامد الأرموى ويكني بسراج الدين شافعي المذهب ، فقيه ، أصولى ، متكلم سكن دمشق ، وتوفى بمدينة قرنية سنة ١٨٣ ه ومن تصافيفه : — التحصيل وشرح الوجيز المغزالى في فروع فقه الشافعي (طبقات الشافعية للأسنوى ص ٢٠٠ ، هدية العارفين المبغدادي ص ٢٠٠ ع ٢ ) .

<sup>(</sup>٣) أصول الفقه تدوينه وتطوره ص ٦٢٦ .

<sup>(</sup>٤) محمد بن الحسن المسالق المسالكي . . هو محمد بن الحسن بن محمد المسالق . نزيل دستن . فقيه مالسكي ، من شيوخ العربية في عصره له «شرح التسهيل » في النحو «شرح محتصر ابن الحاجب الفرعي » في الفقه لم يتمه ـ توفى سنة ٧٧١ ه ، ( الأعلام الزركلي ص ٣١٩ ـ ٦ ) .

<sup>(</sup>ه) هو عبّان بن عمر بن أبي بكر بن يونس ويلقب بجال الدين ويكى بأبي عمر وشهرته ابن الحاجب كان أبوه حاجباً للأمير عز الدين يوسك بن الصلاحى فعرف ولده بذلك . ولد ابن الحاجب بإسنا ثم انتقل به والده إلى القاهرة . كان رحمه الله إماماً فاضلا متكلماً فظاراً مبرزاً متبحراً محققاً أديباً شاعراً ، وقد صنف تصانيف بالغة غاية في التحقيق والإجادة مها : الكافية في النحو ، والمقصد الجليل في العروض ، والإمامي في النحو ، ومنهى السول والأمل في علمي الأصول والجدل ومختصر منهى السول ومها شرح المفصل الزمخشرى . وله عقيدة صنفها وله سفو في فن القراءات ، توفي رحمه الله سنة ١٤٦ ه . بالإسكندرية في يوم الحديس السادس والعشرين من شوال (الفتح المبين ص ٢٥٠ ٢) .

وقد اختصر ان الحاجب مختصره هذا بكتاب آخر سماه (مختصر المنهي) ومن شروح هذا المختصر شرح العلامة عضد الدين الأبجى (١).

ومن الملاحظ أن الكتب المؤلفة على طريقة المتكلمين رتبت موضوعاتها ونظمت منذ عهد الغزالي في إطار المباحث الآتية :

١ ــ المقدمات : وتشمل مباحث الحد والبرهان وبعض المباحث النظرية
 و المنطقية ، وما يتعلق بمباحث الألفاظ و دلالتها .

٢ - الأحكام: من الوجوب والحظر، والندب، والكراهة،
 والإباحة، والحسن، والقبح، والقضاء، والصحة والفساد، وإمكانية الفعل
 المكلف به، وما شابه ذلك.

الأدلة: كالقرآن والسنة والإجماع ، والقياس ، والاستصحاب
 وغير ها وما يتعلق بها من مباحث .

#### ٤ - الاجتهاد والتقليد والترجيحات:

على أن بعض الأصولين قدم وأخر فى هذه المباحث ، فالغزالى جمل المقدمة خاصة بالحد والبرهان . وشروطهما وأقسامهما : وجعل مبحث الألفاظ فى الآخر ضمن القطب الثالث فى كيفية استثار الأحكام من الأصول .

وبعضهم جعل مباحث الألفاظ ضمن المقدمات ، وبعضهم الآخر جعلها بعد الأدلة السمعية باعتبارها أمراً مشتركاً بينهما (٢).

<sup>(</sup>۱) هو عبد الرحمن بن أحد بن عبد الففار الأبجى الملقب بعضد الدين الشافعى الأصول المنطق المتكلم الأديب ولد بأبج من أعمال شير از بفارس ونشأ بها وتعلم على علمائها ثم رحل إلى المدينة السلطانية وأكثر الإقامة بها . وذاعت شهرته وأقبلت عليه الدنيا فأكثر من الإنعام على طلبته ، وقامت بينه وبين أمير كرمان مناقشة أغضبت الأمير عليه فأمر بحبسه في قلمة دريمبان بكسر ففتح فسكون ثم كسر ، ومن أشهر تصانيفه : شرح مختصر ابن الحاجب في الأصول ، والمواقف في أصول الدين ، ومختصر المواقف ، وأشر ف التاريخ ، ورسالة في علم الوضع ، والفوائد الغيائية في المعاني والبيان ، توفي رحمه الله سنة ٢٥٧ ه وهو محبوس في محنة كرمان ، والفوائد المبين من ١٦٦ - ٢ ) .

<sup>(</sup>٢) أصول الفقه تدريته و تطوره ص ٦٢٧ – ٦٢٨ .

#### طريقة الحنفيسة ومؤلفاتها

وأما طريقة الحنفية فإنها سميت بذلك لأن علماء الحنفية هم الذين النزموا التأليف بها وتسمينها بطريقة الفقهاء لأنها نتاج كتاباتهم (١).

و تتميز هذه الطريقة بما يلي :

١ — إن القواعد الأصولية فيها تابعة للفروع المنقولة عن أئمة المذهب فما كان من القواعد موافقاً لما نقل عن الأثمة أقروه ، وما كان منها مخالفاً هجروه ، ولعل السبب فى ذلك أن أئمة المذهب لم يولفوا كتباً فى أصول الفقه تبين مناهجهم ، وتعين طريقتهم التى النزموها ، فكان على الفقهاء من بعدهم أن يتلمسوا تلك القواعد من الأحكام الفرعية المنقولة عن الأثمة أو مما صدر عنهم من قواعد خلال تعرضهم للأصول .

٢ – كثرة الفروع والأمثلة والشواهد الفقهية (وهو أمر كان له فضل في إبراز فروع المذهب وتخريجها تخريجاً علمياً دقيقاً) (٢).

"— إن المؤلفين على هذه الطريقة قد بجعلون من فرع فقهى قاعدة قائمة بذاتها فهم إذا ما قعدوا أصلا أو قاعدة بعد تتبع الفروع المروية عن أثمهم ، ثم وجدوا فرعاً نحرج عن هذا الأصل جعلوا من الفرع أصلا وقاعدة قائمة بذاتها أو تكلفوا بتشكيله لكيلا نخرج عما توصلوا إليه من أصول وربما أضافوا إلى القاعدة قيوداً جديدة نحيث تشمل الفرع المعارض ، وبناء على ذلك فقد تقرر في أصول الحنفية أن كل آية تخالف قول علماء المذهب تحمل على النسخ وعلى الترجيع ، والأولى أن تحمل على التأويل من جهة التوفيق ، وأن كل خبر بجئ مخلاف قول الأصحاب بحمل على النسخ أو على التوفيق ، وأن كل خبر بجئ مخلاف قول الأصحاب بحمل على النسخ أو على أنه معارض عمله ، أو محمل على التوفيق . الغ (٣).

<sup>(</sup>١) أصول الفقه تدوينه وتطوره ص ٦٢٢ .

<sup>(</sup>٢) أصول الفقه تدوينه وتطوره ٦٢٣ .

 <sup>(</sup>٣) القواعد التي عليها مدار فروع الحنفية للكرخي في آخر كتاب تأسيس النظر ص ١١٦٠.

#### أشهر المؤلفين مهذه الطريقة وكتبهم

لقد ألف فيها كثيرون من جهابذتهم قديماً وحديثاً ، فمن المتقدمين :

أبو بكر أحمد بن على المعروف بالجصاص المتوفى سنة ٣٧٠ ه، وأبو زيد عبيد الله بن عمر بن عيسى القاضى الدبوسى المتوفى سنة ٤٣٠ ه وكتابته فى القياس أوسع من كتابة غيره، وشمس الأئمة محمد بن أحمد السرخسى، وأحسن هذه الطائفة من الكتب ما كتبه فخر الإسلام على بن محمد ابن الحسين البزدوى فى كتابه (كبز الوصول إلى معرفة الأصول) وقد شرحه عبد العزيز بن أحمد التجارى (١) بكتابه كشف الأسرار. وهو أشهر شروح أصول البزدوى.

ومن بين شروحه (كتاب الشامل) لأبي حنيفة أمير كاتب بن أمير عمر العميد(٢) الفارابي الاتقاني ذكر أنه افتتح تأليفه في العاشر من شهر رمضان سنة ٧٥٤ ه بالقاهرة ، والشرح يقع في عشرة مجلدات ولا يزال مخطوطاً بدار الكتب بمصر تحت رقم ١٩٢٩٤ ورقم ٨٣٩ والرقم الحاص ٢٠٨ أصول فقه .

<sup>(</sup>۱) هو عبد العزيز بن أحمد بن محمد ويلقب بعلاه الدين التجارى الفقيه الحنى الأصول تبحر في الفقه والأصول ، وعرف بالتفوق فيهما ، وله من التصانيف : شرح الهداية ، وشرح أصول البزدوى سماه كشف الأسرار وهو من أعظم الشروح ضمنه تحقيقات وتفريعات لا توجد في سواه وله شرح على أصول الأحسيكثي سماه غاية التحقيق صنعه بعد الفراغ من كشف الأسرار وهما كتابان معتبر أن عند الأصوليين وعليهما اعتماد أكثر المتأخرين توفى رحمه الله سنة ٧٣٠ هالفتح المبين ص ١٣٦ ـ ٢ .

<sup>(</sup>۲) هو قوام الدين أبو حنيفة أمير كاتب بن أمير عمر بن أمير غازى الفارابي الاتقافى الحنق ولد باتقان قصبة بفاراب وفاراب ناحية وراء نهر سيحون ولد سنة ١٨٥ ه ، كان رأسا في الحنفية بارعاً في الفقه واللغة ، والمربية ، ومن مصنفاته ( غاية البيان ) شرح به الهداية وهي ستة مجلدات ، وله ( التبيين ) شرح به المنتخب لحسام الدين الأخسيكثي في الأصول وله رسالة في علم صحة الجمعة في موضعين من المصر . وله كتاب الشامل . . توفي رحمه الله سنة ٧٥٨ هالفتح المبين ص ١٧٧ ـ ٢ .

وكتب عن المتأخرين عبد الله بن أحمد النسني(١) كتابه المعروف بالمنار وهو مختصر جداً وله شروح عديدة أهمها لعز الدين عبد اللطيف بن عبد العزيز ابن الملك(٢) .

ومما تجدر الإشارة إليه أن التأليف على طريقة الفقهاء لم يكن قاصراً على الحنفية ، بل كتب علماء المذاهب المختلفة مؤلفات أصولية على تلك الطريقة ومن هذه الكتب :

(تخريج الفروع على الأصول) لشهاب الدين محمود بن أحمد الزنجانى الشافعي(٣) وهو كتاب نهج فيه موالفه مهج أبى زيد الدبوسى فى (تأسيس النظر) من رد الجزئيات إلى الكليات فى بيان علاقة الفروع والجزئيات الفقهية بأصولها وضوابطها من القواعد والكليات ، وبيان الأصل الذى ترد إليه كل مسألة خلافية . ولكن كتاب الزنجاني أوفى مباحث وأكثر

ض ۲۷ - ۲۷ .

<sup>(</sup>۱) هو عبد الله بن أحد بن محمود النسق الفقيه الحنق الأصول المفسر المحدث المتكلم زاهداً إماماً عدم النظير في زمانه له مصنفات جليلة منها ، (مدارك التنزيل وحقائق التأويل) المعروف بتفسير النسق ، (وكنز الدقائق في فروع الحنفية ) (ومنار الأنوار في أصول الفقه ) أصله من بلدة إبذج بكسر الهمزة وفتح الذال وهر و قرى سمرقند وأما نسف المنسوب إليها فهي بلدة واقعة بين جيمون وسمرقند . وتوفي سنة ٧١٠ ه ببلدة إبذج الفتح المبين س ١٠٨٠ ٢٠٠ فهي بلدة واقعة بين عبد اللطيف : هو عبد اللطيف بن عبد العزيز الشهير بابن ملك ، كان أحد المشهورين بالحفظ الوافر صنف تصانيف كثيرة الفوائد منها : مبارق الأزهار شرح مشارق الأنوار في الحديث وشرح كتاب المنار في الأصول . قال في الضوء اللامع : عبد اللطيف بن عبد العزيز بن أمير الدين بن فرشتا الحنق - وفرشتا هو الملك . . . متأخر لم أقف له على ترجمة ، وله تصانيف منها شرح المشارق الصفائي وشرح الحبيم وشرح المنار والوقاية . (الفوائد البية في تراجم الحنفية ص ١٠٧) .

<sup>(</sup>٣) هو أبو المناقب شهاب الدين محمود بن أحد بن محمود الزنجاني ولد بزنجان بالقرب من أفريهجان . ثم استوطن بغداد ونشأ بها . وروى علوم الدين واللغة وقد روى بالمدرسة النظامية ثم المستنصرية و برع في المذهب والحلاف والأصول واللغة ولى القضاء ببغداد حتى وصل نائب قاضي القضاة وقد استثهد ببغداد أيام نكبها بالمغول . ودخول هولاكو سنة ٢٥٦ه - ١٢٥٨ م . من مقدمة الدكتور محمد سلام مدكور لكتاب الزنجاني تخريج الفروع على الأصبول

قواعد وأوسع بحثاً من كتاب الدبوسى الذى قصر محثه على بيان الأصول التي يرد إليها الاختلاف بشكل عام دون الالتزام بالسير وراء أبواب الفقه بينا كان الزنجاني يسير وراء هذه الأبواب ويحاول أن يجعل لكل باب فقهى قواعده التي تنتظم جزئياته ، وقد قصر الزنجاني ضوابطه على مذهبي أبي حنيفة والشافعي(١).

ومن تلك المؤلفات أيضاً كتاب (تنقيح الفصول فى علم الأصول) لشهاب الدين أبى العباس أحمد بن إدريس بن عبد الرحمن القرافى المالكى وقد حمع المؤلف مادته من كتابى (المحصول) للرازى، (والإفادة) للقاضى عبد الوهاب المالنكى(٢).

ومنها: – (التمهيد في تنزيل الفروع على الأصول) لجمال الدين عبد الرحيم الأسنوى الشافعي . ومنها: – كتاب (المسودة) وقد كتبها ثلاثة من آل تيمية الحنابلة وهم:

١ - بجد الدين عبد السلام بن تيمية جد شيخ الإسلام تهي الدين أحمد
 ابن تيمية .

٢ - شهاب الدين عبد الحليم بن عبد السلام والد شيخ الإسلام تقى الدين أحمد بن تيمية .

٣ -- شيخ الإسلام تلى الدين أحمد بن تيمية .

ومنها كتاب القواعد والفوائد الأصولية للشيخ أبى الحسن علاء الدين على بن عباس البعلى الحنبلي . وهذه الكتب لا يظهر عليها أثر المنطق الأرسطي

 <sup>(</sup>۱) الدكتور محمد أديب الصالح من مقدمة لكتاب الزنجانى تخريج الفروع على الأصول
 س ۱۸ – ۱۹ وأصول الفقه تدوينه وتطوره ص ۲۲۸ – ۲۲۹ .

<sup>(</sup>٢) هو عبد الوهاب بن على بن نصر الثعلبي البغدادي ، وكنيته أبو محمد ، الفقيه المـالـكي، الأصولى الزاهد ، ولد ببغداد ونشأ بها ، له مؤلفات كثيرة مفيدة منها : النصر لمذهب مالك هو مائة جزء فقد مخطه طأ قـال طـمه غـ تأ فـ نسر النبا ، ، الأدلة فـ مــائه الملاه، ، الافادة

وهو مائة جزء فقد مخطوطاً قبل طبعه غرقاً في نهر النيل ، والأدلة في مسائل الحلاف والإفادة والتلخيص وكلمها في أصول الفقه . . توفي رحمه الله سنة ٤٣٢ هـ ( الفتح المبين ٢٣٠ – ١ ) .

إلا ماكان يأتى عرضاً من خلال عرض الاستدلالات على بعض القواعد المقررة وهو قليل .

ومما كتب على هذه الطريقة مؤلفات فى جزئيات المسائل الأصولية كتاب القياس لان تيمية ، وكتاب القياس لتلميذه ابن القيم ، وكتاب ( المحقق من علم الأصول فيا يتعلق بأفعال الرسول صلى الله عليه وسلم ) للشيخ عبد الرحمن بن إسماعيل الشهير بأبى شامة(١).

وفى بعض هذه الكتب أصالة فى البحث وبعد عن ضروب المقلدين. ومسالكهم التعصبية ونخص بالذكر أبحاث ابن تيمية وتلميذه ابن القيم(٢).

# الكتب الى جمعت بين طريقى المتكلمين والفقهاء

فى القرن السابع الهجرى لجأت طائفة من عامة الأحناف وغيرهم إلى الجمع بين الطريقتين فى التأليف حيث حققوا القواعد الأصولية بالأدلة النقلية وطبقوها على الفروع الفقهية .

<sup>(</sup>۱) هو عبد الرحن بن إسماعيل بن إبر أهيم بن عثمان المكنى بأبى القام وأبى شامة الملقب بشهاب الدين المقدسي الدمشق الشافعي المقرى ، النحوى الأصولي المؤرخ ولا بدمشق سنة ٩٩٥ هـ وقرأ القرآن و دو دون العشر سنين ، و جميع القراءات كلها وهو ابن ست عشرة سنة . وعي بالفقه والحديث والأصول واللغة وقال عنه تاج الدين الفزارى : - أنه بلغ درجة الاجتهاد وتولى مشيخة القراء بتربة الأشرقية ، ومشيخة دار الحديث بها أيضاً وله مصنفات تدل على علو كعبه في العلوم المختلفة منها شرح الشاطية في القراءات ، وكناب الباعث على إنكار البدع والحوادث ونظم مفصل الزمخشرى في النحو وشرح البهق ، والمحتق في علم الأصول ، والأصول في الأصول ولئم غير ذلك . . توفي رحمه الله سنة ه ٦٠ ه من حادث اعتداء عليه داخل منزله لاتهامه برأى هو منه برأه وكني بأبي شامة لشامة كبيرة كانت فوق حاجبه الأيسر ، الفتح المبين ص ٧٥ - ٢ .

#### ومن أشهر هذه المؤلفات :

ا – كتاب ( بديم النظام الجامع بين كتابى البردوي والأحكام) وهو للظفر الدين أحمد بن على الساعاتي(١) وقد حمع فيه بين أصول البردوي المكتوبة على طريقة الفقهاء والأحكام للآمدي المكتوب على طريقة المتكلمين .

#### ٢ - كتاب التنقيع:

ثم جاء صدر الشريعة (٢) الحنفي عبد الله بن مسعود وألف كتاب (التنقيع) ثم شرحه في كتاب أسماه (التوضيح) وقد جمع فيه المؤلف بين كتاب البزدوي الحنفي وكتاب (المحصول) للرازي الشافعي ، وكتاب (منتهى السول والأمل) لابن الحاجب المالكي .

وقد كتب على التوضيح شروح وجواشي وتعليقات كثيرة أشهرها : ( التلويح ) لسعد الدين التفتاز انى(٢) .

<sup>(</sup>١) هو أحد بن على بن ثملب مظفر الدين المعروف بابن الساعاتي الحني و الدبينداد و اشتغل بالعلم حتى صاد إمام عصره في العلوم الشرعية . أحاط بأصول الشافعية و الحنفية و من مؤلفاته عجمع البحرين في أصول الفقه ، وكتاب البديم في أصول الفقه ، حمع فيه بين الاهتمام بالتواعد المحكمية و الاهتمام بالشواعد المحكمية و الاهتمام بالشواعد المجروة المحكمية و الاهتمام بالشواعد المجروة على باب المستنصر ببغداد . توفى سنة ١٩٤ ه ( الفتح المبين ١٩٤ - ٢ ) .

<sup>(</sup>٢) ﴿ وَعِبْدُ اللّهِ المُلْقَبِ بِصِدْرِ الشريعةِ الْأَصِغْرِ بن مسمود بن تاج الشريعة الإمام الحنى الفقيه الأصولى ، المفصر المحدث النحوى الأديب المنطق ، كان متبحراً في المعقول والمنقول ، وكان يعقد الدووس فيجتبع إليه الناس ، وصنف نانتفع الناس بتصانيفه ومنها شرح كتاب الوقاية الذي ألفيه جده تاج الشريعة ، ثم اختصر الوقاية وسماه النقاية ، ومثن التنقيع وشرح عليه يستهي التوضيع ؛ قوف رجو الله سنه ٧٤٧ ه ( الفتح المبين ص ١٥٥ - ٢ ).

<sup>(</sup>٣) هو مسعود بن عمر بن عبد الله التفتازانى الشافعي الأصولى المحدث البلاغي الأديب ولد بتفتازان من بلاد خراسان . فشأ فحلا في العلوم متبحراً فيها اشهرت تصانيفه في الآفاق . ذهب إلى صمرقند فأتبل عليه الطلاب والعلماء يستفيدون من علمه ، ومن مصنفاته التلويح في كشف جهائق التنقيح في الأصول ، وشرح الأربعين النووية ، والمطول في البلاغة وحاشيه على شرح المنفيط على يختصر ابن الحاجب في الأصول . توفي رحمه الله تعالى بسمرقند سنة ١٩١ ه وقد كان يوله وسنة ٢١٧ ه و المنفيذ به ٢٠١ ه و المناه بيوله وسنة ٢١٧ ه و الفتح المين ص ٢٠٢ ) .

وقد تغلبت هذه الطريقة الجامعة على الطريقتين السابقتين حتى أصبحت الممثلة الحقيقية لأسلوب التأليف في الأصول منذ نهاية القرن السابع الهجري ع حتى بدء النهضة الحديثة للفكر الإسلامي.

#### ٣ - كتاب جمع الجوامع :

ومن المؤلفات التي نسجت على منوال تلك الطريقة الجامعة كتاب (جمع الجوامع ) لتاج الدين عبد الوهاب بن على السبكي(١) .

وقِد ذِكِر فِي مِوْلَفِهِ أَنِهِ جَمِعِهِ لِمِياً بِقِربِ مِن مَاثَةً مَصَنَف ، وللعلماء عليه حواش وشروح كثيرة .

## ٤ – كتاب التحرير :

ومنها كتاب التحرير لكمال الدين بن الهام الحنق (٢) وهو كتاب موجز جداً قال عنه حاجى خليفة فى كشف الظنون ص ٢٥٧ جزء أول : وبالغ في الإيجاز حيى كاد يعد من الألغاز ، ولذلك فقد توفر على شرحه كثيرون (٣).

وممن شرحه تلميذه محمد بن محمد بن أمير حاج الحلبي(٤) بكتاب سهاه (التقرير والتحبير ) .

<sup>(1)</sup> هو عبد الوهاب بن على بن عبد الكافى السبكى الشافى الملقب بقاضى القضاة تاج الدين المكنى بأبي نصر الفقيه الشافى الأصولى ولد بالقاهرة سنة ٢٥٧ ه وسمع بن علمائها ثم رجل إلى دمشق وتلق عن كبار علمائها ، واشتغل بالقضاء سنة ٢٥٧ ه . وقد برع في الفقه والأميولي والحاجب به والمحدث والأدب وانتهت إليه رئاسة القضاء بالشام ومن قصائيف القيمة وشميع مختصر ابن الحاجب ، وشرح صاح اليهاوي في الأصول ، وطبقات سماه رفع الحاجب عن مختصر ابن الحاجب ، وشرح صاح الله وحد ( الفتح المبين ١٨٤ - ٢ ) .

<sup>(</sup>۲) هو محمد بن عبد الواحد بن عبد الحديد كال الدين الشهير بابن الحهام السيواسي الإسكندري أخذ عن أبيه وعن غيره من العلماء ثم تصدى كنشر العم فانتفع به خلق كثير كمان إماياً في الفقيم، والأصول والحديث والتفسير وله تصانيف مفيدة مها شرح الجداية المسمى فتح القدير ، وله في الأصول كتاب التحرير ولم يتأثر في تصانيفه بالتصبات المذهبية . . تهوفي رجم ابتم تعالى سنة ٨٦١ هـ (تاريخ التشريع الإسلامي المسايس وزميله ٣٣١) .

<sup>(</sup>٣) أصول الفقه تدوينه وتطوره ص ١٣١ .

 <sup>(</sup>٤) ابن أمير حاج . . هو محمد بن محبد بن مجبد بن جيب بن جين بن على بن سايان بن عمر بن محمد
 شمس الحليم الحنى المدروف بابن أمير حاج وبابن الموقت . ولد سنة ٨٢٥ بجلب ونشأ بها وأخد

وكذلك تلميذه محمد أمن المعروف بأمير باد شاه الحسيني الحنني الخواساني المكي ، شرحه بكتاب سماه ( تيسير التجرير في أصول الفقه ) . وهذه الكتب وغيرها معرض الفكر المذهبي التقليدي حيث كانت أهداف مؤلفها تنحو إلى تقرير القواعد الأصولية وترجيح ما يراه أئمة المذهب فها ، ومناقشة وجهات النظر المختلفة ، ثم الوصول مباشرة أوبالتبعية المذهب فها ، ومناقشة وجهات النظر المختلفة ، ثم الوصول مباشرة أوبالتبعية المناسبة المناسب

المدهب فيها ، ومنافشه وجهات النظر الحلطة ، م الوطنون تباشره الوباليبية إلى بيان أرجعية المذهب في الجزئيات الفقهية ، فأكثر هذه الكتب في حقيقتها صورة لعصر التقليد الفقهي ، وأنموذج من واقعه المتعصب .

ثم هذه الكتب التي عنيت بأن تجميع كل شيء استعملت الإبحاز في عباراتها حتى خرجت إلى حد الألغاز والإعجاز . وتكاد لا تكون عربية المبنى وأدخلها في ذلك كتاب التيجر بر لابن الهام لأنك إذا جردته من شروحه وحاولت أن تفهم مراد قائله فكأنما تحاول فتح المعميات ، ومن الغريب أنها إذا قرأت قبل أن تنظر فيه شروح ابن الحاجب ثم عدت إليه وجدته قد أخذ عبارتهم فأديجها إدماجا وأخل بوزيها حتى اضطربت العبارة واستغلقت ، وأما جمع الجوامع فهو عبارة عن جميع الأقاويل المختلفة بعبارة لا تفيد قارئاً ولا سامعاً ، وهو مع ذلك خلو من الاستدلال على ما يقرره من القواعد (۱) .

وبعد هذه الحلبة ، اقتصر الكاتبون في هذا العلم على شرح الكتب السابقة لا يزيدون شيئاً من عند أنفسهم ، وعملهم ينحصر فى نظر المؤلفات التى لحص منها ما يشرحونه من الكتب ليحلوا به عبارتها ويفتحوا مغلقها ، وانتهى عندهم التفكير والاختيار لأن هذا العلم قد عاد أثراً من الآثار ، إذ لا فائدة كانت لهم منه لأن الاجتهاد فى اعتقاد كثير منهم قد أقفل بابه ، فلم تعد ثم حاجة إلى بلبل المجهود في القواعد التي هى أصول الاستنباط ومن

عن الزين عبد الرزاق وغيره ؛ وارتحل إلى خاة ثم إلى القاهرة فسمع مها على الحافظ ابن حجر ، ولازم ابن الحهام ، وبرع فى فنون وتصدي للإقراء والإفتياء وتوفى سنة ٨٧٩ هـ ( البدر الطالع ٢٥٢٥ - ٢) أصول الفقه للخضرى ص ١٠٠ .

أدق كتب المتأخرين ( مسلم الثبوت ) لمؤلفه محب الله بن عبد الشكور البهاري الحنفي المتوفى سنة ١١١٩ هـ(١) وقد شرحه أكثر من واحد من العلماء وهو كتاب مركز دقيق يعز فهمه من دون شرحه ، ومؤلفه يسعى إلى إقرار المذهب الحنني وإبطال آراء الحصوم ، ولا يختلف في منهجه وطريقته عن الكتب السابقة(٢) ومن الغريب أنه على كثرة ما كتب في أصول الفقه لم يعن أحد بالكتابة في الأصول التي اعتبرها الشارع في النشريع وهي التي تكون أساساً لدليل القياس لأن هذا الدليل روحه العلل المعتبرة شرعاً ، وهذه العلل منها ما نص الشارع على اعتباره ومنها ما ثبت عنه اعتباره ، مع أن هذه القواعد ينبغي أن يبذل الجهد في توضيحها وتقريرها حتى تكون نبراساً للمجتهدين ، والاشتغال بها خبر من قتل الوقت في الخلاف والجدل في كثير مِن المُسَائِلُ الَّتِي لَا يَتْرَبُّ عَلَيْهَا وَلَا عَلَى الْخَلَافُ فَهَا حَكُمْ شُرَعَى وَلَعْلَهُمْ تركوا ذلك للفقهاء ، مع أن هذه القواعد بعلم أصول الفقه ألصق . وأحسن من كتب في هذا أبو إسحاق إبراهيم بن موسى الشاطبي(٣) في كتابه الذي سماه ( الموافقات ) وهو كتاب عظيم الفائدة سهل العبارة لا كيد الإنسان معه حاجة إلى غيره . . وإن كتابه محق يعتبر معرضاً حسناً لما تضمنه التشريع الإسلامي من حكم ومصالح ، كما يكشف عن ذهن نير وإدراك عميق لمرامى الشرع المطهر .

<sup>(</sup>۱) هو محب الله بن عبد الشكور البهاري الهندى منسوب إلى بهار مدينة عظيمة بالهند , ولى قضاء لكهنو ثم قضاء حيدر أباد الدكن ثم ولى صدارة ممالك الهند ، ولقب بفاضل خان ، ولم يلبث أن توقى ومن مؤلفاته مسلم الثبوت في أصول الفقه والجوهر الفرد وسم العلوم في المنطق . . توفى سنة ١١١٩ هـ ( الأعلام الزركلي ١٦٩ ـ ٦ ) .

<sup>(</sup>۲) أصول الفقه للخضري ص ١٠ .

<sup>(</sup>٣) هو أبو إسحاق إبراهيم بن موسى الغرناطى الشهير بالشاطى العلامة الأصول المفسر الفقيه المحدث الزاهد له مؤلفات نفيسة مها كتاب الموافقات في أصول الفقه ، وقد سماه : عنوان التعريف بأصول التكليف وله كتاب الاعتصام في الحوادث والبدع . . توفي رحمه الله صنة ٧٩٠ ه ( الفتح المين ٧٠٤ - ٢ ) .

## حتاب إرشاد الفحول إلى تحقيق الحق من علم الأصول :

وفى القرن الثالث عشر الهجرى: — ظهر كتاب قيم فى علم الأصول حاول مؤلفه أن يكون منصفاً. وأن يعرض المسائل الأصولية مقارئة بآراء المخالفين وأدلة كل فريق، ثم يرجح ما يراه الصواب غير ملتفت لمذهب فقهى معين. ذلك كتاب (إرشاد الفحول إلى تحقيق الحق من علم الأصول).

للإمام الحافظ القاضي محمد بن على بن عبد الله الشوكاني(١) .

وقد لخصه السيد صديق خان مهادر المتوفى سنة ١٣٠٧ ه فى كتابه: \_\_ ( حصول المأمول من علم الأصول ) مع حذف مالم يرتضه وإلحاق بعض ما لم يكن فيه من مسائل الحروف(٢).

وفى آخر القرن الرابع عشر الهجرى نجد أن حركة التأليف خصوصاً عند علماء السنة لم تتجاوز الملخصات التى تكتب لتعين طلاب الشريعية الإسلامية على فهم المباحث المقرر درسها عليهم ، وقد كانت هذه الملخصات إلى جانب كونها قليلة الجدوى قضت على صلة طالب العلم بتراث الأولين بل آل الأمر فى كثير من الأوقات إلى تلخيص هذه الملخصات تيسيراً لأن كفظها الطلاب .

<sup>(</sup>۱) هو محمد بن هبد ألله الشوكانى الصنعانى ولد سنة ۱۷۷ ه و نشأ بصنعاء ، وكان عالماً مبرزاً بالفقه والتفسير و الأصول و الحديث ، فتح لنفسه باب الاجتهاد فألف كتاب السيل الجرار على حدائق الأزهار لم يتقيد فيه بمذهب الزيدية . و اشتد الخلاف بينه وبين الزيدية فألف رسالة سمادا : تشنيف السمع بإبطال أدلة الجمع ، و أشهر كتبه فى الحديث : نيل الأوطار شرح منتقى الأخبار . وله فى الأصول كتاب إدشاد الفحول إلى تحقيق الحق من علم الأصول توفى رحم الله سنة ١٢٥٠ ه ( مقدمة على نيل الأوطار . و المجددون فى الإسلام ٤٧٢ ) .



# الباب الأدب في حيباة ابن تيمينه وفيه فصلان



الفصل الأول البيئة التى نشساً فيهسا



قبل أن أبدأ الكلام في هذا الفصل بجدر بي أن أعطى القارىء الكريم المامة بسيطة عنه :

# من هو ابن تيمية . . . ؟(١)

في حران وتحت سمائها وجدت أسرة شريفة زكية طاهرة ارتفعت إلى الفضيلة والتي ، وتسنمت ذروة المحد والتوجيه فها .. وفي ربيع الأول في اليوم العاشر من عام واحد وستين وسهائة هجرية ولد طفل من هذه الأسرة الشريفة فكانت ولادته خبراً و بركة للإسلام والمسلمين . تلك الأسرة هي أسرة آل تيمية . . وذلك الطفل هو أحمد تي الدين أبو العباس بن الشيخ شهاب الدين أبي الحياس عبد الحليم بن الشيخ مجد الدين أبي البركات عبد السلام ابن أبي محمد بن عبد الله بن أبي القاسم الحضر بن على بن عبد الله الحراني أبناته بباتاً حسناً . وعاش في حران بضع سنين في كنف أبيه وتحت رعايته . . ولما أغار التبر على حران فر كثير من أهلها ، وكان من بيهم رعايته فخرج والده فاراً مجميع أسرته قاصداً دمشق ، وكان ذلك سنة سبع وستين وسهائة هجرية . . وقد حملوا معهم ثروتهم الغالية ومالهم النفيس ألا وهي الكتب على عجلة ، وفي الطريق غاصت العجلة وكاد العسدو

<sup>(</sup>۱) ارجع لترجمة حياة ابن تيمية إلى الكواكب الدرية فى مناقب الإمام ابن تيمية الشيخ مرعى ، والقول الجلى فى ترجمة شيخ الإسلام ابن تيمية الحنبل لصفى الدين الحنى ، ضمن مجموع فرج الله الكردى مطبعة كردستان العلمية بمصر سنة ١٣٢٩ ه.

والذيل على طبقات الحنابلة لابن رجب ص ٣٨٧ – ٢ تاريخ ابن الوردى ص ٤٠٦ – ٢ والبدر الطالع للشوكانى ص ٦٣ – ١ ابن تيمية السلق للدكتور محمد خليل الهراس وحياة شيخ الإسلام ابن تيمية للشيخ محمد بهجت البيطار .

يدركهم ، فابتهلوا إلى الله وتضرعوا إليه سبحانه فنجاهم من القوم الظالمين ، فوصلوا دمشق بسلام ، وهناك فى دمشق استقرت هذه الأسرة الشريفة ، وهذا البيت الطاهر فانصرف والده إلى العلم والتوجيه فنبه ذكره وعظم شأنه فتولى مشيخة مدرسة الحديث فالتف حوله الناس ينهلون من معينه الصافى و يردون مورده العذب .

وأما ولده أحمد فقد أكب على حفظ القرآن على والده ثم اتجه للحديث والمصطلح والجرح والتعديل والتفسير والفقه وأصوله والمنطق والفلسفة وعلم الكلام والجبر والحساب والمقابلة والهندسة والكيمياء ، وعـلم النفس والفلك إلى غير ذلك من العلوم . حتى يرز فيها و يز أقرانه ولداته ، بل طمس نور شمسه نور نجوم علماء عصُره ، وكان متجرداً من التقليد متحرراً منه يعمل بالدليل حيث كان مع من كان في حن أن كثراً من علماء عصره يتقيدون تمذهب معين ويقتصرون على شرح وتوضيح ما جاء في مذاهب أئمتهم . فكان ذلك مَن أكبر الأسباب التي جعلت الكثير من علماء عصره لاسيما المقربين إلى الحكام يحملون عليه ويتكلمون في عرضه وينسبون إليه ما لم يقله أو يشوهون ما قاله وبجعلونه مخالفاً للكتاب والسنة والإحماع فى نظرهم . وكان ممن تصدى لهم شيخ الإسلام وكشف عوارهم ، وباطلهم ، الصوفية مما جعلهم ينقمون عليه أيضاً ، وتتضافر هذه النوايا السيئة على الن تيمية فيحيكون له المؤامرات ويدرون له المكاثد فيدخل السجن في كل مرة ثم ينجيه الله منهم ويناظرهم على مذاهبهم ويسقط في أيديهم ويبلسون ، ونخرج ظافراً منصوراً ، و نزداد بذلك محبة للناس ، وأتباعاً وأعواناً وطلاباً يأخذون عنه ، وهذا من حكمة الله تعالى ، ورب ضِارة نافعة .

وإذا أراد الله نشر فضيــلة طويت أتاح لهـا لسان حسود لولا اشتعال النـــار فيما جـــاورت ما كان يعــرف طيب عرف العــود(١)

<sup>(</sup>۱) هذان البيتان لأبي تمام الطائي وهو حبيب بن أوس « بن طيء » بن يعر ب بن قحطان الشاءر المشهور ولد بقرية جامم على مقربة من دمشق ، كان واحد عصره في ديباجة لنظه =

فا زالوا يكيدون له حتى جاءت إرادة الله النافذة وقدره المحتوم على أيدى هولاء الظالمين ، وكان فى ذلك القدر خير عظيم لهذا الإمام العظيم ، حيث أكرمه مولاه مهذا البلاء فصبر عليه وتفرغ لطاعة الله وكان فى ذلك خير للمسلمين حيث حصل من التأليف الشيء الكبير ، أضف إلى ذلك ما حصل بسجنه من الصدمة للناس حتى العامة الذين كانوا يجهلون حقيقته عما شبه لهم ، فتبين لهم أنه على الحق والهدى فحملهم ذلك على قراءة كتبه واتباع أثره ، ذلك القدر المشار إليه هو أن المغرضين ظفروا بجواب قديم على سؤال وجه إليه حول السفر إلى زيارة قبور الأنبياء والصالحين مشل نبينا محمد عليه الصلاة والسلام وغيره ، وهل يجوز له فى سفره هذا القصر وهل هذه الزيارة شرعية أو لا ؟

وكان جوابه كما خلاصته: السفر إلى زيارة قبور الأنبياء والصالحين بدعة لم يعملها أحد من الصحابة ولا التابعين ، ولا أمر بها رسول الله صلى الله عليه وسلم ولا استحب ذلك أحد من أئمة المسلمين ، فمن اعتقد ذلك عبادة و فعله فهو مخالف للسنة والإجماع . . إلى أن قال : وإذا سافر لاعتقاده أنها طاعة كان ذلك محرماً بإجماع المسلمين . انهى المطلوب . فلما ظفر أعداؤه في دمشق بهذا الجواب كتبوه و بعثوا به إلى الديار المصرية بعد أن كتب عليه قاضى الشافعية هذه الكلمة : قابلت الجواب عن هذا السؤال المكتوب على خط ابن تيمية فصح . . . إلى أن قال : وإنما المحرم جعله زيارة قبر النبي صلى الله عليه وسلم وقبور الأنبياء صلوات الله عليهم معصية مقطوع بها . هذا كلامه فانظر رعاك الله إلى هذا التحريف الشنيع ، بيما جواب الشيخ رحمه الله ليس فيه المنع من زيارة قبور الأنبياء والصالحين ، وإنما فيه المنع من شد الرحل للسفر من أجل زيارة القبور ، وزيارة القبور من غير شد

<sup>=</sup> وبضاعة شعره وحسن أسلوبه . له كتاب الحاسة الذي دل على غزارة فضله وإتتان معرفته بحسن اختيساره و له فعول الشعراء وكتاب الاختبارات من شعر الشعراء ولد سنة ١٩٠ ه و فشأ بمصر يسق المساء بجامع عمرو فاستمع إلى دروس العلم حتى روى ظمأه مها وظل بمصر حتى بدأت موهبته الشعرية تنضج وعاد إلى الشام ورحل إلى بنداد وتوفى بالموصل سنة ٢٣١ ه . وفيات الأهيان ١٦٩ ا .

رحل للسفر شيء وشد الرحل للسفر من أجل زيارة القبور شيء آخر ، وشتان ما بين المسألتين ، والشيخ رحمه الله لا يمنع الزيارة الحالية من شد الرحل بل يستحها و يرغب فيها ، كيف لا وهو يروى فى كتبه قول الرسول صلى الله عليه وسلم : زوروا القبور فإنها تذكركم الآخرة(١) .

وكتبه ومناسكه تشهد بهذا ، ولم يتعرض الشيخ لهذه الزيارة في الفتيا لأن السائل لم يسأل عنها فضلا عن أن يقول عنها : أنها معصية ، أو يحكى الإحماع على المنع منها لأن العامة فضلا عن العلماء يعرفون أن زيارة القبور سنة . . فكيف يظن بعد ذلك بهذا العالم الرباني والبحر الزاخر والعابد الزاهد ، والتي الورع المتواضع ، والعافي عمن أساء إليه لله تعالى ، الذي عزفت نفسه عن الدنيا ولم يركن إليها ولا إلى حكامها وكبرائها كغيره ، وعند الله تجتمع الحصوم .

ومن أحب أن يعرف الشيخ واستدلاله وتحقيقه بنفسه فلمرجع إلى كتبه في هذا الموضوع : كالجواب الباهر ، وقاعدة جليلة في التوسل والوسيلة ، والرد على الاخنائي والبكرى وغيرها ، ثم بعد ذلك له الحق ، في أن يصدر من الأحكام ما يراه مطابقاً للواقع في حق ابن تيمية ، هذا هو الإنصاف والعدل أما أن يأخذ الإنسان كلام الحصم ويترك كلام الآخر فهذا ظلم وجور أعيذ نفسي وكل مسلم من ذلك .

بسبب هذه الفتوى لما أراد الله إكرام هذا الإمام بالبلاء اللى أصاب الأنبياء وأتباعهم استغل أعداؤه وحساده هذه الفتوى ، فأقاموا الدنيا وأقعدوها ، وأفتوا بسجنه زاعمين أنه ينتقص الرسول عليه الصلاة والسلام حيث يحرم زيارته كذباً وزوراً وحاشاه ذلك فأرضاهم السلطان بسجنه فأرسل مرسوماً إلى دمشق يقضى بسجن الشيخ في القلعة وذلك سنة ست

 <sup>(</sup>١) ارجع إلى كتابه التوسل و الوسيلة الجزء الأول من مجموع الفتاوى والرد على الأخنائ .
 و الجواب الباهر في الجزء السابع و الفشرين من مجموع الفتاوى السعودية .

وعشرين وسبعائة السادس من شعبان فسجن وأقام معه أخوه زبن الدين مخدمه بإذن السلطان ورسم له بما يقوم بكفايته ، وسجن عدد كبير من الحنابلة الذين يعتقدون معتقده وضيق عليهم ومن بينهم تلميذه الأكبر ابن القم ثم أطلق سراحهم ماعدا ابن القيم فإنه بتى حبيس السجن ، ولقد تلتى ابن تيمية هذا البلاء بصدر رحب وصبر عظيم ، وفى هذا يقول تلميذه ان القيم فى كتابه الكلم الطيب والعمل الصالح ، عن شيخه أنه قال : ما يصنع أعدائي بى إن جنبي وبستاني في صدرى أين رحت فهي لا تفارقني ، إن حبسي حاوة وقتلي شُمادة وإخراجي من بلدي سياحة . وكان يقول في مجلسه في القلعة : لو بذلت ملء هذه القلعة ذهباً ما عدل عندى شكر هذه النعمة . . . أو قال : ما جزيتهم على ما تسببوا إلى فيه من الحير ، ونحو هذا ، وكان يقول في صوده وهو محبوس ، اللهم أعنى عِلى ذكرك وشكرك وحسن عبادتك ما شاء الله وقال في مرة : المحبوس من حبس قلبه عن ربه ، والمأسور من أسره هواه ، ولما أدخل ووصل إلى القلعة وصار داخل سورها نظر إليه وقال : ( فضر ب بينهم بسور له باب باطنه فيه الرحمة وظاهره من قبله العذاب )(١) وعلم الله ما رأيت أحداً أطيب عيشاً منه قط مع ماكان فيه من ضيق العيش وخلاف الرفاهية والتنعيم بل ضدها وما كان فيه من الحبس والتهديد والإرجاف. وهو مَع ذلك أطيب الناس عيشاً وأشرحهم صدراً ، وأقواهم قلباً وأسرهم نفساً ، تلوح نضرة النعيم على وجهه . وكنا إذا اشتد بنا الخوف ، وساءت بنا الظنون وضاقت بنا الأرض أتيناه فما هو إلا أن نراه ونسمع كلامه ، فيذهب ذلك كله . . فينقلب انشراحاً وقوة ويقيناً وطمأنينة ، فسبحان من أشهد عباده جنته قبل لقائه وفتح لهم أبوابها في دار العمل فأتاهم من روحها ونسيمها وطيبها ما استفرغ قواهم لطلبها ، والمسابقة إليها . . ا ه(٢) .

ولقد أقبل ابن تيمية فى السجن على التأليف والتصنيف والرد على

<sup>(</sup>١) الحديد آية (١٣) .

<sup>(</sup>٢) ص ٢٠٢ ــ ٢ من كتاب الذيل على طبقات الحنابلة .

خصوم الإسلام والمبتدعين ، فكتب رداً على الالحنائي(١) قانيبي المياليكية ومنها كتاب كبير في الرد على بعض قضاة الشافعية(٢) وقد استجهله في هذا الرد وبين له أنه قليل البضاعة في العلم فكان ذلك سبباً في منعه من الكتابة فأخرجت الكتب وسائر أدوات الكتابة منه فى تاسع حمادى الآخرة سنة ثمان وعشرين وسبعاثة هجرية وصار يكتب بالفحم فكمان ذلك صدمة عنيفة آلمته كثيراً . . مرض بعدها مرضاً استمر معه حيث لم يستطع أن ينشر ما يجول في صدره من علم ، فمنع من الجهاد بقلمه ، وفكره ، حينئذ أقبلُ على تلاوة القرآن الكريم وٰالذكر والنهجد . . وختم القرآن مدة إقامته بالقلعة ثمانين أو إحدى وثمانين ختمة . . . يختم في كل عشرة أيام النهي في آخِرِ ختمة إلى آخر اقتربت الساعة عند قوله تعالى : ( إن المتقين في جنات ونهر ، في مقعد صدق عند مليك مقتدر )(٣) وعندها خرجت روحه الطاهرة . ونفسه المطمئنة إلى ربها وباربها راضية مرضية إن شاء الله تعالىوهكذا(؛) أعمد هذا السيف البتار المحاهد في سبيل الله تعالى ، وألمل نجمه ، وخسف قره، وشمسه ولئن غيب جثمان ان تيمية فإنه لا زال حيًّا على مر السنين فلقد جعل الله له لسان صدق في الآخرين فهذا نُوره ساطع يبدد ظلام الباطل فيدمغه ، وهذه علومه حية طرية . . وهذه أشجار معارفه باسقة ناضجة ، تُونَّى ثَمَارِهَا كُلُّ حَينَ ، وهذا من رحمة الله بعباده ، ولنَّنِ أَصِابِ ان تيمية ما أصابه وابتلي في ذات الله فإن له بالحبيب والحليل محمد عليه الصلاة وأزكى التسليم وأنبيائه عليهم الصلاة والسلام وأوليائه أسوة حسنة والله يقول: ﴿ أَلَمْ ، أَحَسَبُ النَّاسُ أَنَّ يَتَرَكُوا أَنْ يَقُولُوا آمَنَا وَهُمْ لَايْفَتَنُونَ ، وَلَقَدَ فَتَنَا الذين من قبلهم فليعلمن الله الذين صدقوا وليعلمن الكاذبين )(٠) .

<sup>(</sup>۱) الأخنائى . . . هو قاضى القضاة بالديار المصرية تتى الدين أبو عبد الله محمد بن أن بكر ابن عيسى بن مرو ان السمدى المصرى المعروف بابن الأخنائي الفقيه الفاضل . . سمع من أب بكر اللمياطي وأكثر عنه وسمع بمكة من ابن عساكر وغيره له تآليف وأوضاع حسلة مفيادة تيوني سنة ٨٥٨ - شجرة النور الزكية ص ١٨٧ .

 <sup>(</sup>٢) الكواكب الدرية في مناقب الإمام الهبهد شيخ الإسلام ابن تيمية ص ١٩٨٠.

<sup>(</sup>٣) القمر : ١٥،٥٥ .

<sup>(</sup>٤) ص ١٩٩ الكواكب الدرية .

<sup>(</sup>a) العنكبوت: ۱،۲،۳.

يقول ان الألوسي : (١) فهذا عمر ، وعبَّان ، وعلى ، قَنُلُوا ، وشُمَّ الحسن وقُتِلَ الحسن . وقُتِلَ ابن الزبير ، وصلب حبيب بن عدى . وقتل الحجاج ابن أبي ليلي . وسعيد بن جبير وغيرهم وقتل زيد بن على . وضرب عبد الملك ابن مروان سعيد بن المسيب مائة سوط . وصب عليه جرة ماء في يوم شات وَالبِس جبة صوف وأبو حنيفة توفى في السجن بعد أن ضرب ، وقيل أو جر سماً . والإمام مالك ضربه جعفر بن سليمان والى المدينة من قبل المنصور وابن عمه سبعين سوطاً ، والإمام أحمد بن حنبل امتحن وسحن وضرب فى أبام بي العباس(٢).

ولو أردنا أن نحصر من ابتلي في ذات الله لما استطعنا ولا يستطيع أحد ذلك وحسبنا قول العزيز الحكيم : ( ألم ، أحسب الناس أن يتركوا أن يقولوا آمنا وهم لايفتنون ... الآية ) وقول إمام الصابرين والحلق أحمعين حبيبنا وسيدنا نبينا محمد صلى الله عليه وسلم : أشد الناس بلاء الأنبياء ثم الصَّالحون ثم الأمثل فالأمثل(٣) . ×

وكانت وفاة الشيخ رحمه الله تعالى وقدس روحه ليلة الإثنين من ذيالقعدة سنة ثمان وعشرين وسبعائه هجرية وكانت مدة مرضه بضعة وعشرين يوماً ،

<sup>(</sup>١) ابن الألوسي . . هو نعان بن محمود بن عبد الله ، أبو البركات خير الدين الألوسي الواعظ الفقيه الباحث المولود سنة ١٢٥٢ ﻫ سنة ١٨٣٦ م وهو من أعلام الأسرة الألوسية ِ فى العراق ولد و نشأ ببغداد وولى القضاء فى بلاد متعددة منها الحلة وترك المناصب وزار مصر فى طريقه إلى الحبح سنة ١٢٩٠ ﻫ قصـد الاستانة سنة ١٣٠٠ ﻫ فكث سنين ، وعاد يحمل لقب رئيس المدرسين فعكف على التدريس والتصنيف إلى أن تونى ببغداد ( سنة ١٣١٧ هـ – ١٨٩٩ م ) يقول عنه الأثرى « كان عقله أكبر من علمه ، وعلمه أبلغ من إنشائه . وإنشاوه أمَّن من نظمه ، وكان جواداً وفياً زاهداً حلو الفكاهة سم الحلق ) ومن كتبه « جلاء العينين في محاكمة الأهماين » و « الجواب الفسيح لمــا لفقه عبد المسيح » و « غالية المواعظ » و « شقائق النعان » في الرد على بعض معاصريه وكان رحمه الله جوزى زمانه فى الوعظ وقد بلغ فى حسن التذكير والإرشاد المهاية ( أعلام العراق ص ٥٥ ) .

<sup>(</sup>٢) جلاء النينين ص ١٥ .

<sup>(</sup>٣) رواه الطبر انى فى الكبير عن أخت حذيفة ص ١٨٧ ـ ١ الفتح الكبير .

وكان إذ ذاك المالك شمس الدين الوزير بدمشق فلما علم بمرضه استأذن في الدخول عليه لعيادته فأذن الشيخ له في ذلك فلما جلس عنده أخذ يعتذر له عن نفسه ويلتمس منه أن يحلله مما عساه أن يكون قد وقع في حقه من تقصير أو غيره فأجاب الشيخ رَحمه الله تعالى رحمة واسعة وإيانا : أنى قد حللتك وحميع من عاداني وهو لا يعلم أني على الحق . وقال ما معناه : إني قد أحللت السلطان المعظم الملك الناصر من حبسه إياى لـكونه فعل ذلك مقلداً غيره معذوراً ولم يفُعله لحظ نفسه ، بل لما بلغه مما ظنه حقاً من مبلغه والله يعلم أنه مخلافه ، وقد أحالت كل أحد مما بيني وبينه إلا من كان عدوا لله ورسوله صلى الله عليه وسلم ، وأكثر الناس ، لم يعلموا بمرضه ، فلم يفجأ موته الحلق إلا بغتة فاشتد التأسف وكثر البكاء ، ودخل عليه أقاربه وأصمابه ، وازدحم الحلق على باب القلعة والطرقات وامتلأ جامع دمشق وحضر حمع كثير إلى القلعة ، فأذن لهم في الدخول ، فلما فرغوا من غسله حملوه إلى جامع دمشق للصلاة عليه وامتلأ الجامع ولم يبق في دمشق من يستطيع المجيء للصلاة عليه إلا حضر لذلك حيى غلقت الأسواق في دمشق وعطلت معايشها حينئذ ، وحصل للناس بمصابه أمر شغلهم عن غالب أمورهم وأسبابهم وخرج الأمراء والرؤساء والعلماء والفقهاء والأتراك والأجناد والرجال والنساء والصبيان من الحواص والعوام ، قال بعض من حضر ولم يتخلف أحد فيما أعلم إلاثلاثة أنفس كانوا قد اشتهروا بمعاندته ، فاختفوا من الناس خوفاً على أنفسهم ، حيث غلب على ظنهم أنهم مي خرجوا رحمهم الناس ، و لما أخرجت جنازته فما هي إلا أن رآها الناس فأكبوا عليها ، وحصل البكاء والضجيج والتضرع واشتد الزحام من كل جانب حتى خشى على النعش أن يحطم قبل وصوله ، فأحدق الأمراء والأجناد واجتمع الأتراك فمنعوا الناس من الزحام ، وخرج الناس من حميع أبواب البلد من شدة الزحام ، فلما حرجوا به لظاهر دمشق وضع بأرض فسيحة متسعة الأطراف فصلى عليه الناس أيضاً ، وتقدم في الصلاة عليه هناك أخره زين الدين عبدالرحمن قال: بعض من حضر من الثقات: كنت ممن صلى عليه في الجامع وكان لى مشرف على المكان الذي صلى عليه فيه بظاهر دمشق فأحببت أنأنظر إلى الناس وكثرتهم فأشرفتعليهم حال الصلاة وجعلت أنظريميناً

وشمالا ولا أدرى أواخرهم ، بل رأيت الناس قد طبقوا تلك الأرض كلها ، واتفق حماعة ممن حضر وشاهد الناس والمصلين عليه على أنهم يزيدون على نحو من خسائة ألف ، وحضرها نساء كثير حزرن بحمسة عشر ألفاً ، قال أهل التاريخ : لم يسمع بجنازة تمثل هذا الجمع إلا جنازة الإمام أحمد ان حنبل(١).

وهكذا كانت نهاية هذا العالم التقى الورع حمعنا الله وإياه ووالدينا وذرياتنا وأهلينا ومحبينا ومعلمينا ، ومن له حق علينا فى مقر رحمته آمين .

## البيئة الى نشأ فيها ابن تيمية

لقد ولد ابن تيمية رحمه الله في بيت علم وزهد وورع ودن وتي ، فأبوه الإمام شهاب الدين أبو المحاسن عبد الحليم الذي يقول عنه الحافظ الذهبي : كان أماماً محققاً كثير الفنون وإنما اختبى من نور القمر وضوء الشمس يشير إلى أبيه وابنه ، وكان له كرسي بالجامع يتكلم عليه أيام الجمع من حفظه ، وجده شيخ الإسلام مجد الدين أبو البركات عبد السلام ابن عبد الله الفقيه الحنبلي الإمام المقرئ المحدث المفسر الأصولي النحوى ، وأحد الحفاظ الأعلام الذي قال فيه حفيده : كان الشيخ حمال الدين بن مالك يقول : ألين للشيخ المحد الفقه كما ألين الحديد لداود ، وقال ابن تيمية : كان جدنا عجباً في حفظ الأحاديث وسردها وحفظ مذاهب الناس بلا كلفة ، وقال الذهبي ، وكان معدوم النظير في زمانه رأساً في الفقه وأصوله ، وصنف التصانيف ، واشتهر اسمه وبعد صيته وكان فرد زمانه في معرفة المذهب مفرط الذكاء متين الديانة كبير الشأن(٢) .

وكانت جدة تنى الدين من رواة الحديث ، وأم جده محمد كانت واعظة جليلة ، وكان من نساء آل تيمية نساء محدثات ، وأخوه المفتى الزاهد

<sup>(</sup>١) الكواكب الدرية في مناقب ابن تيمية ص ٢٠١ .

<sup>(</sup>٢) جلاه العينين ص ٢٨ .

القدوة شرف الدين عبد الله بن عبد الحليم ، يروى ابن الألوسى أنه اشتغل بالعلوم ، وبرع فى الفرائض ، والحساب وعلم الهيئة ، وفى الأصلين . والحربية . والحديث ، وكان قانعاً زاهداً عابداً ورعاً كثير الصدقات ، وله كرامات ، وحجمراراً(١)

في هذا البيت الطاهر وجد الن تيمية فتقلب في أحضان العلم والورع وافترش الزهادة والتواضع ، ولبس الحلم والوقار ، فلا غرو أن تختلط الفضيلة ، والتقى في لحمه و دمه ، وتجرى في عروقه وشرايينه ، وكان ذلك البيت الطاهر يلقنه المسئولية العظيمة التي خلق لها منذ نعومة أظفاره ، ففتح بصره وسمعه على المحتمع ، فوجد ويا هول ما وجد ، وجد البعد العظيم عن هذه المسئولية ، ورآه ينحدر إلى الهاوية بما يقترفه من بدع وخرافات ، بل من شرك وإلحاد وزندقة . أضف إلى ذلك تلك الأحداث السياسية التي اصطلى العرب والمسلمون بنارها من الصليبيين وبعد أن خبت نارهم تلاهم التبر الذين كانوا السبب في هجرة آل تيمية من موطهم الأصلي (حران) إلى دمشق .. أولئك القوم الذين جاسوا خلال الديار يبغون ويفسدون في الأرض ومهلكون الحرث والنسل ، وإليك ما قاله المؤرخ الكبير ابن الأثير :(٢) لقد بقيت عدة سنين معرضاً عن ذكر هذه الحادثة استعظاماً لها كارَها لذكرها فأنا أقدم إليه رجلا وأوْخر أخرى ، فمن الذي يسهل عليه أن يكتب نعى الإسلام والمسلمين .. .. ثم رأيت أن ترك ذلك لا مجدى ، أن هذا الفصل يتضمن ذكر الحادثة العظمي ، والمصيبة الكبرى التي عقمت الأيام والليالي عن مثلها ، عمت الحلائق ، وخصت المسلمين فلو قال قائل إن العالم منذ خلق الله سبحانه وتعالى آدِم إلى الآن لم يبتل عثلُها

<sup>(</sup>١) المرجع السابق.

<sup>(</sup>٢) ابن الأثير . . هو الإمام الحافظ عز الدين أبو الحسن على بن الأثير أبى الـكرم بن محمد بن عبد الكرم بن عبد الواحد الشيبانى الجزرى المحدث اللغوى . صاحب « التاريخ » و « معرفة الصحابة » و « الأنساب » وغير دلك ولد بجزيرة ابن عمر سنة ه ه ه كانت داره مجمع الفضلاء وكان مكملا فى الفضائل نسابة اخبارياً عارفاً بالرجال وأنسابهم ( طبقات – الحفاظ ٢٤٩٢).

لكان صادقاً ، فإن التواريخ لم تتضمن ما يقاربها ولا ما يدانها ، ولعل الحلق لا برون مثل هذه الحادثة إلى أن ينقرض العالم ، وتفيى الدنيا إلا يأجوج ومأجُوج ، وأما الدجال فإنه يبقى على من اتبعه و لهلك من خالفه ، و هو لاء لم يبقوا على أحد، بل قتلوا النساء والرجسال والأطفال وشقوا بطون الحوامل وقتلوا الأجنة ، فإن قوماً خرجوا من أطراف الصمن فقصدوا بلاد تركستان ثم منها إلى بلاد ما وراءالنهر مثل سمرقند وبخارى وغيرهما ، فيملكونها ويفعلون بأهلها ما نذكره ، ثم تعبر طائفة منهم إلى خراسان فيفرغون منها ملكاً وتخريباً وقتلا ونهباً ، ثم يتجاوزونها إلى الرى وهمذان وبلد الجبل ، وما فيه من البلاد إلى حد العراق ، في أقل من سنة ، هذا ما لم يسمع بمثله ، ومضت طائفة أخرى غبر هذه الطائفة إلى غزنة ، وأعمالها وما بجاورها من بلاد الهند ، وسحستان وكرمان ففعلوا فيها مثل فعل هؤلاء وأشد ، هذا ما لم يطرق الأسماع مثله ، فإن الإسكندر الذي اتفق المؤرخون على أنه ملك الدنيا لم تملكها ، في هذه السرعة ، إنما ملكها في نحو عشر بن سنة ، ولم يقتل أحداً إنما رضي من الناس بالطاعة ، وهؤلاء ( أي التتر ) ملكوا أكثر المعمور من الأرض وأحسنه ، وأكثره عمارة ، وأعلى وأعدل أهل الأرض أخلاقاً وسبرة في نحو سنة ولم يبت أحد من البلاد التي لم يطرقوها إلا وهو خائف يتوقعهم ويترقب وصولهم(١).

ويقول جولد زيهر : إن آثار التخريب المغولى أوجدت فى الدول الإسلامية حينئذ شعوراً عميقاً بالألم والتفجع ، فكانت الفرصة سانحة لإيقاظ ضمير الأمــة الإسلامية وحملها على إحياء الإسلام وبعث قوته ، وذلك بالرجوع إلى السنة التي جر تغييرها إلى غضب الله ومقته . . انتهى المطلوب(٢) .

<sup>(</sup>١) الكامل لابن الأثير ص ١٤٧ - ١٢ .

<sup>(</sup>٢) ابن تيمية السلق للدكتور محمد خليل الهراسي ص ١٣ .

كل ذلك كان له أعظم الأثر وأبلغه فى حياة ابن تيمية مما جعله يرى بعين اليقين هذا الواقع المرير فيمقته ويزداد رغبة وإقبالا فى النهل من ينابيع الهداية والتتى ليأخذ بيد أمته إلى ساحل السلامة ، فكان له بمشيئة الله تعالى ما أراد.

# الفصل الثان في حياة ابن تيمية العلمة وتناولت منها ا - تمهسد ب - مشايحنه وتلامسيذه ح - نمساذج من مناظراته د - نمساذج من مؤلفات د - منهجسه الأصسولي

و - تقديراب تمسية



كان لبيئة ان تيمية العلمية ، وبيته الطاهر ، والبيئة الاجتماعية والسياسية كما أسلفت أعظم الأثر في توجيه هذا الصبي إلى مهل العلم والعرفان ، فنشأ أتم النشيُّ وأزكاه ، وأنبته الله نباتاً حسناً فحفظ القرآن وهو حدث ، وكان سمهره وجليسه الذي لا يفارقه ، يتعبد بتلاوته ، وقد ذكر الرواة أنه تلاه في سحنه الأخير ثمانين مرة أو إحدى وثمانين في سنتين وثلاثة أشهر وأياماً ، وبعد حفظه القرآن انصرف بقلبه وقالبه إلى حفظ الحديث ، وفقهه ، فتضلع من مورده العذب ولا سها أن أباه المحدث الفقيه على رأس مشيخة الحديث ، ولم يقتصر على والده بل قد سمع من كثير من فحول أهل الحديث فسمع صحيح البخاري ومسلم ، ومسند الإمام أحمد بن حنبل . وجامع الترمذي وسنن أبي داود ، والنسائي ، وان ماجة ، والدارقطني ، على المشائخ الكبار عدة مرات ، وحفظ الجمع بين الصحيحين للإمام الحميدي ، وقد توجه في صباه إلى معرفة آثار الصحابة ، وأقوال التابعين في تفسير القرآن الكريم ومعانى السنة والفتاوى، هذا ولم يقتصر على ذلك بل عنى بأداة العلوم الدينية . فنبغ في علوم العربية ، فحفظ كثيراً من المنثور والمنظوم وأخبار العرب فى القديم وأيام ازدهار الدولة الإسلامية ونبغ فى النحو حتى أنه ليقرأ كتاب سيبويه ويغلطه فيه في ثمانين موضعاً ، ومع ذلك كان ملماً بالحسا ب والجبر والمقابلة ، ودرس كل ما عرف فى عصره من نحل ومذاهب دراسة واسعة وعميقة ، تحدوه إلى ذلك رغبة قوية في الوقوف على حقيقة هذه المذاهب ، ليعرف شرها فيحذر الناس منه ، فقرأ الفلسفة ووقف على دقائقها وكان يعرف الفلسفة اليونانية القديمة بدليل ما ينقله من آراء أفلاطون وأرسطو ومقارنته بينهما . وكذلك عرف المنطق الأرسطى ونقده(١) مع أنه انتفع

<sup>(</sup>١) له كتاب في الرد على المنطقيين مطبوع .

به كثيراً في مناقشته للفرق المختلفة ، أما دراسته للفلسفة الإسلامية فكانت دراسة استيعاب وتمحيص ، تدل على عمق وبعد نظر ، فقد قرأ كل ما كتبه الفلاسفة المنتسبون إلى الإسلام لا سيا كتب ابن سينا وابن رشد ، وكان كثيراً ما ينتقد الفلاسفة لا سيا ابن سينا والفار ابى ، وكان على علم تام بمناهج هؤلاء الفلاسفة وما حاولوه من التوفيق بين الدين والفلسفة ، هذا بالنسبة للناحية الفلسفية ، أما بالنسبة لعلم الكلام فإنك لا تكاد تجد لابن تيمية نظيراً في دراسته لمذاهب الكلام وسبره لأغوارها ومعرفته ما بينها من صلات ، وروابط ، وكيفية أخذ بعضها من بعض ، ورد بعضها إلى بعض مع اطلاع واسع على حميع ما ألفه علماء الكلام من متقدمين ومتأخرين ، فقد قرأ واسع على حميع ما ألفه علماء الكلام من متقدمين ومتأخرين ، فقد قرأ واسع على حميع ما ألفه علماء الكلام من متقدمين وفروعها . وكذلك قرأ كثيراً من كتب المعترلة وأحاط بمذاهبم ، أصولها وفروعها . وكذلك قرأ كتب الأشعرية والباقلاني وإمام الحرمين والغزالي والرازى والآمدى وغيرهم(۱) .

وكذلك قرأ كتب الكرامية وأحاط بما كتبه الشيعة والرافضة وملاحدة الباطنية من الإسماعيلية والنصيرية وغيرهم .

وله كتاب نفيس في الرد على الرافضة سماه منهاج السنة النبوية في نقض كلام الشيعة والقدرية ، وهو كتاب جليل القدر مملوء بالتحقيقات العلمية التي تدل على غزارة علمه وسعة اطلاعه وطول باعه ، كما أن مناقشاته في هذا الكتاب تشهد له بالبراعة في ميدان الجدل والقدرة على مناقشة الحصوم ، وكان له خبرة عظيمة بالديانة المسيحية وعقائد فرقها المختلفة ، وقد ألف في الرد عليها وبيان تناقضها وبطلانها كتاباً سماه (الجواب الصحيح لمن بدل دين المسيح ) وقصارى القول : إن ابن تيمية ألم بكل تراث الفكر في عصره ، المسيح ) وقصارى القول : إن ابن تيمية ألم بكل تراث الفكر في عصره ، وألم بجميع ألوان الثقافة العقلية من كلامية وفلسفية ثم أعمل في ذلك عقله النافذ وذهنه النبر ، فأخرج لنا حقائق علمية عظيمة وترك للأمة الإسلامية ثروة فكرية وتراثاً ضخماً ناضجاً ، ومعيناً عذباً من ينابيع القرآن الكريم ،

<sup>(</sup>١) ابن تيمية السلق ص ١٤٨ .

وسنة المصطفى عليه الصلاة والسلام ، وأقوال السلف الصالح من الصحابة والتابعين ، ولعل من المناسب أن أسوق هنا بعض شهادات العلماء له بالعلم والفضل من خصومه وغيرهم حتى نتبين منزلته الحقة فى نفوس علماء عصره .

ذكر ابن الألوسى أن كمال الدين بن الزملكانى المتوفى سنة ٧٧٧ ه وهو من خصوم ابن تيمية : يقول عنه : كان إذا سئل عن فن من الفنون ظن الرائى والسامع أنه لا يعرف غير ذلك الفن وحكم أن أحداً لا يعرف مثله ، وكان الفقهاء من سائر الطوائف إذا جلسوا معه استفادوا فى سائر مذاهبهم منه ما لم يكونوا عرفوه قبل ذلك .

ولا يعرف أنه ناظر أحداً فانقطع معه ولا تكلم فى علم من العلوم سواء كان من علوم الشرع أو غيرها إلا فاق فيه أهله والمنسوب إليه وكانت له اليد الطولى فى حسن التصنيف وجودة العبارة والترتيب والتقسيم والتبيين واجتمعت فيه شروط الاجتهاد(١).

وقال فيه القاضى أبو الفتح بن دقيق العيد : لما اجتمعت بابن تيمية رأيت رجلا كل العلوم بين عينيه ، يأخذ ما يريدويدع ما يريد(٢) .

وقال فيه رئيس القضاة ابن الحريرى : إن لم يكن ابن تيمية شيخ الإسلام فن هو ؟

وقال فيه أبو حيان شيخ النحاة لما اجتمع به : ما رأت عيناى مثله(٣) .

وقال العلامة الشيخ عماد الدين الواسطى فى حقه بعد ثناء طويل حميل : ما لفظه : فو الله ثم والله لم ير تحت أديم السهاء مثل شيخكم ابن تيمية علماً وعملاً وحالاً وخلقاً واتباعاً وكرماً وحلماً وقياماً فى حق الله تعالى عند انتهاك حرماته .

<sup>(</sup>١) جملاء العينين ص ٨ .

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق ص ١١، ١٢ – و الكواكب الدرية ص ١٤٣.

<sup>(</sup>٣) جملاء العينين ص ١٢ .

أصدق الناس عقداً وأصحهم علماً وعزماً ... إلى أن قال : ما رأينا في عصرنا هذا من تستجلى النبوة المحمدية وسننها من أقواله وأفعاله إلا هذا الرجل يشهد القلب الصحيح أن هذا هو الاتباع حقيقة ١ ه(١) .

ويقول ابن الوردى : إنه (أي ابن تيمية) بعد أن تعلم الخط والحساب وحفظ القرآن في الكتاب أقبل على الفقه والعربية و رع في النحو ، ثم أقبل على التفسير إقبالا كلياً سبق فيه وأحكم أصول الفقه . كل هذا وهو ابن بضع عشرة سنة فانهر الفضلاء من فرط ذكائه ، وسيلان ذهنه ، . وقوة حافظته وإدراكه ، ونشأ فى تَصَوُّن تام وعفاف وتعبد ، واقتصاد فى الملبس والمأكل ، وكان يحضر المحافل فى صغره فيناظر ويفحم الكبار ويأتى بما يتحيرون منه وأفتى وله أقل من تسع عشرة سنة ، وشرع في الجمع والتأليف ، ومات والده وله إحدى وعشرون سنة ، وبعد صيته في العالم فطبق ذكره الآفاق ، وأخذ في تفسير القرآن أيام الجمع في المسجد من حفظه لا يتلعثم ولا يتوقف . وكان للشيخ خبرة تامة بالرجال رواة الحديث وجرحهم وتعديلهم وطبقاتهم ومعرفة بفنون الحديث وبالعالى والنازل والصحيح والسقيم مع حفظه لمتونه الذي انفرد به ، وهو عجيب في استحضاره واستخراج الحجج منه وإليه المنتهى في عزوه إلى الكتب الستة والمسند محيث يصدق عليه أن يقال : إن كل حديث لا يعرفه ابن تيمية فليس محديث ، ولكن الإحاطة لله تعالى ، غير أنه يعترف فيه من محره وغيره من الأُنمَة يغتر فونه من السواق ، ثم يقول ابن الوردى : وأما التفسير فمسلم إليه . وله في استحضار الآيات والاستدلال بها قوة عجيبة ، ولفرط أمامته في التفسير وعظمة اطلاعه بين خطأ كثير من أقوال المفسرين ، ويكتب في اليوم والليلة من التفسير أو من الفقه أو الأصلين ، أو من الرد على الفلاسفة والأواثل نحواً من أربعة كراريس . قال : وما يبعد أن تصانيفه إلى الآن تبلغ خمسائة مجلد (٢).

<sup>(</sup>١) المرجع السابق ص ١١ .

<sup>(</sup>۲) تاریخ ابن الوردی ص ۴۰۹ ـ ۲ .

وقال الحافظ الذهبي الدمشتي الشافعي . الذي قال فيه الحافظ ابن حجر: هو من أهل الاستقراء التام في نقده الرجال . وتبعه على ذلك السيوطي في نقله الحافظ بن ناصر الدين الدمشتي الشافعي ، يقول الحافظ الذهبي ابن تيمية أكبر من أن ينبه مثلي على نعوته فلو حلفت بين الركن والمقام لحلفت أنى ما رأيت بعيني مثله ، ولا والله هو ما رأى مثل نفسه في العلم (١) .

وقال أيضاً : نشأ يعني ( الشيخ ان تيمية رحمه الله ) في تصون وعفاف وتأله وتعبد . واقتصاد في الملبس والمأكل . وكان بحضر المدارس والمحافل في صغره ، ويناظر ويفحم الكبار ، ويأتى بما يتحير منه أعيان البلد في العلم فأفتى وله تسع عشرة سنة بل أقل وشرع في الجمع والتأليف من ذلك الوقت ، وأكب على الاشتغال ... إلى أن قال : وكان آية في الذكاء وسرعة الإدراك رأساً في معرفة الكتاب والسنة والاختلاف بحراً ،في النقليات هو فى زمانه فريد عصره علماً وزهداً وشجاعة وسخاء وأمراً بالمعروف ونهيأ عن المنكر ، وكثرة تصانيف ، وقرأ وحصل وبرع في الحديث والفقه وتأهل للتدريس والفتوى وهو ابن سبع عشرة سنة ، وتقدم في علم التفسير ، والأصول وحميع علوم الإسلام أصولها وفروعها ، دقيقها وجليلها ، فإن ذكر التفسير فهو حامل لوائه ، وإن عد الفقهاء فهو مجهدهم المطلق وإن حضر الحفاظ نطق وخرسوا ، وسرد وأبلسوا ، واستغنى وأفلسوا و إن سمى المتكلمون فهو فردهم ، وإليه مرجعهم ، وإن لاح ابن سينا يقدم الفلاسفة فلسهم وتيسهم وهتك أستارهم ، وكشف عوارهم ، وله يد طولى في معرفة العربية والصرف واللغة ، وهو أعظم من أن تصفه كلمي ، أو ينبه على شأوه قلمي ، فإن سيرته وعلومه ومعارفه ومحنه وتنقلاته تحتمل أن توضع في مجلدين ، فالله تعالى يغفر له ويسكنه أعلى جنته فإنه كان رباني الأمة ، وفريد الزمان ، وحامل الشريعة وصاحب معضلات المسلمين ، رأساً في العلم يبالغ في اطراء قيامه في الحق والجهاد والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر ، مبالغة ما رأيتها ولا شاهدتها من أحد ولا لاحظتها من فقيه ،

<sup>(</sup>١) ص ١٠١ من القول الجل .

قال : وكان له باع طويل في معرفة مذاهب الصحابة والتابعين ، وقدًلِّ أن يتكلم في مسألة إلا ويذكر فيها أقوال المذاهب الأربعة ، وقد خالف الأربعة في مسائل معروفة ، وصنف فها واحتج لها بالكتاب والسنة ، ولماكان معتقلا بالإسكندرية التمس منه صاحب سبته أن بجنز له مروياته وينص على أسماء حملة منها فكتب في عشر ورقات حملة من ذلك بأسانيدها من حفظه محيث بعجز أن يعمل بعضه أكبر محدث يكون وله الآن عدة سنبن لا يفتى عذهب معىن بل بما قام الدايل عليه عنده ولقد نصر السنة المحضة والطريقة السَّلْفية، واحتج لها ببر اهين ومقدمات وأمور لم يسبق إليها ، وأطلق عبارات احجم عنها الأولون والآخرون ، وهابوا وجسر هو علمها حتى قام عليه خلق من علماء مصر والشام قياماً لا مزيد عليه ، وبدعوه وناظروه وكابروه وهو ثابت لا يداهن ولا يحابى بل يقول الحق المر الذي أداه إليه اجتهاده وحدة ذهنه وسعة دائرته في السنن والأقوال مع ما اشتهر منه من الورع وكمال الفكر وسرعة الإدراك وألحوف من الله العظيم والتعظيم لحرمات الله ، فجرى بينه وبينهم حملات حربية ووقعات شامية ومصرية ، وكم من توبة قد رموه عن قوس واحدة فينجيه الله فإنه دائم الابتهال كثير الاستغاثة **توى التوكل ، ثابت الجأش له أوراد وأذكار يدمنها ، وله من الطرف الآخر** محبون من العلماء والصلحاء ، ومن الجند والأمراء ، ومن التجار والـكبراء وسائر العامة تحبه لأنه منتصب لنفعهم ، وأما شجاعته فيها تضرب الأمثال وببعضها يتشبه أكابر الأبطال(١).

وَقال شمس الدين السخاوي(٢) الشافعي في فتاواه في حديث ، كنت نبيا

<sup>(</sup>١) الكواكب الدرية ص ١٤٣ .

<sup>(</sup>٢) شمس الدين السخاوى . . هو محمد بن عبد الرحمن بن محمد بن أبي بكر بن عمّان بن محمد شمس الدين السخاوى الأصل القاهرى الشافعى و لد سنة ٨٣١ ه و حفظ كثيراً من المختصرات وقرأ على ابن حجر و لازمه و تخرج به فى الحديث وأخذ عن مشايخ عصره بمصر و مكة والمدينة وارتحل إلى سائر جهات الشام ثم حج سنة ٨٧٠ ه و جاور و انتفع به أهل الحرمين ثم عاد إلى القاءرة وجمع كتاباً فى تراجم شيوخه فى ثلاثة مجلدات وشرح التقريب للنووى وله ذيل على تاريخ المقريزى ، والضوء اللامع لأهل القرن التاسع قال بعض العلاء : لم يأت بعد الحافظ الذهبى مثله فى معرفة الرجال . توفى سنة ٢٠٠ فى مج اورته الأخيرة بالمدينة الشريفة (البدر الطالع ٢٠٤ - ٢٠).

وآدم بين الماء والطين ،(١) وفي حديث : كنت نبياً ولا آدم ولا ماء ولا طبن حيث أجاب باعتماده كلام ابن تيمية في وضع هذين اللفظين ، وناهيك به اطلاعاً وحفظاً ، أقر له بذلك المخالف والموافق ، قال كيف لا يعتمد كلامه في مثل هذا ، وقد قال فيه الحافظ الذهبي ما رأيت أشد استحضاراً للمتون وعزوها منه ، كانت السنة بين عينيه وعلى طرف لسانه بعبارة رشيقة ، وعنن مفتوحة وقال حافظ الإسلام الحبر النبيل استاذ أئمة الجرح والتعديل شيخ المحدثين حمال الدين أبو الحجاج يوسف بن التركي المزى الشافعي(٢) فيما نقله عنه الحافظ ابن ناصر الدين : ما رأيت مثله يعني ابن تيمية ، ولا رأى هو مثل نفسه ، وما رأيت أحداً أعلم بكتاب الله وسنة رسوله صلى الله عليه وسلم ولا أتبع لهما منه(٣) .

لعلك أمها القارئ الفطن تصورت شخصية اىن تيمية وأدركت حقيقته العلمية ، وعرفت أنه العالم الفذ ، وأنه جدير بما سمعت من الأوصاف والألقاب التي طابقت موصوفها .

<sup>(</sup>١) قال السخاوى كغيره وأما الذي يجرى على الألسنة بلفظ (كنت نبياً وآدم بين المساء و الطين ) فلم نقف عليه في دادا اللفظ فضلا عن زيادة ( وكانت نبياً و لا آدم و لا ماء و لا طين ) وقال الحافظ ابن حجر في بعض أجوبته عن الزيادة أنها ضميفة ، والذي قبلها أقوى ، وقال الزركشي لا أصل له بهذا اللفظ ، قال السيوطي في الدرر وزاد العوام و لا آدم و لا ماه و لا طين ، لا أصلله أيضاً ، ص ١٨٧ ـ ٢ من كشف الخمَّا ومزيل الألباس .

<sup>(</sup>٢) الحافظ المـزى .. هو يوسف بن الزكبي عبد الرحمن بن يوسف بن عبد الملك بن يوسف ابن على بن أبى الزاهر الحلبي الأصلى المزى . أبو الحجاج جمال الدين الإمام الكبير الحافظ صاحب النصانيف ولد سنة ٦٥٤ . مشايخه نحسو ألف شيخ مهم النووى أتقن اللغسة وتبحر فى الحديث . أوذى مرة بسبب دفاعه عن ابن تيمية ومن مصنفاته « تهذيب الكمال » وكتاب « الأماراف » قال الذهبي كان خاتم الحفاظ و ناقد الأسانيد والألفاظ وهو صاحب معضلاتنا ومرجع مشكلاتنا توفى سنة ٧٤٤ هـ ( البدر الطالع ٣٥٣ ج ٢ ) .

<sup>(</sup>٣) القول الجلى ص ١٠١ .

## (ب) مشائخه:

كانت المادة الأولى التى غذت ابن تيمية ملازمته لفحول العلماء فى كل فن والمادة الثانية قراءته كتب علماء السلف ومن جاء بعدهم ، وملازمته لها .

قال صنى الدين بن الحنى البخارى فى القول الجلى وشيوخه ( يعنى ابن تيمية ) أكثر من مائة شيخ(۱) ، أذكر القارئ الكريم حملة مهم على سبيل الإحمال ، مهم : والده ، وابن عبد القوى وأحمد بن عبد الدائم ، والمنجأ ابن عمان التنوخى ، وعلى بن أحمد بن عبد الواحد الملقب بفخر الدين ، وعبد الرحم وعبد الرحم بن محمد بن أحمد بن فارس العلى عفيف الدين ، وعبد الرحمن ابن محمد بن أحمد بن قدامه المقدسي شمس الدين أبو محمد و يحى بن أبى منصور بن الصير فى ، ومحمد بن إسماعيل بن أبى سعد بن على بن منصور شمس الدين أبو عبد الله ، وشمس الدين بن أبى عمر ، والمسلم بن علان ، والمحد بن عساكر وابراهيم بن الدرجى ، وبهاء الدين بن الزكى ، وتاج الدين الفزارى ، وأحمد بن أبى المرحل ، والقاسم الأربلى ، وابن أبى نمر ، وأبى اليسر ، وأحمد بن أبى الحداد ، وإليك ترحمة حملة مهم :

#### ١ - والده (٢):

عبد الحليم ، كان أول موجه له ، فقدكان عالماً جليلا ، له كرسى في المسجد الجامع بدمشق ، يتكلم عليه أيام الجامع من حفظه ، وباشر بدمشق مشيخة دار الحديث السكرية بالقصاعن (٣) .

### ٧ - ان عبد القسوى :

هو محمد بن عبد القسوى بن بدران بن عبد الله المقدسى المرداوى ، الملقب بشمس الدين المكنى بأبى عبد الله ، ولد سنة ١٠٣ ه عردى كان محدثاً فقهاً نحوياً ، اشتغل ودرس وأفتى وصنف وتحرج به

<sup>(</sup>١) القول الجلوس ١٠٠ .

<sup>(</sup>٢) ستأتى ترجمته إن شاء الله تعالى في الفصل الثاني من الباب الثالث .

<sup>(</sup>٣) الذيل على طبقات الحنابلة ٢ - ٣١٠ .

حماعة من الفضلاء منهم شيخ الإسلام ابن تيمية قرأ عليه العربية ، وله مصنفات منها فى الفقه القصيدة الطويلة الدالية ، وكتاب مجمع البحرين ، ولم يتمه ، وكتاب الفروق ، وعمل طبقات الأصحاب ، توفى سنة ٦٩٩ هـ(١).

# ٣ \_ ابن عبد الدائم:

هو أحمد بن عبد الدائم بن نعمة بن أحمد بن إمراهم بن أحمد ابن بكر المقدسي الصالحي الكاتب المحدث المعمر الخطيب زبن الدبن أبو العباس ، ولد سنة خسن وسبعين وخمسمائة بفندق الشيوخ من أرض نابلس سمع من فحول العلماء وأخذ عنهم ، وقرأ بنفسه وعنى بالحديث ، وتفقه على الشيخ موفق الدين ، وخرج لنفسه مشيخة عن شيوخه ، وحمع تاريخاً لنفسه ، وكان حسن الحلق والحلق ، متواضعاً ديناً فاضلا متنهاً ، ولى الحطابة بكفر طنا بضع عشرة سنة ، وحدث بالكثير بضعاً وخمسن سنة ، وانتهى إليه علو الإسناد ، وكانت الرحلة إليه من أقطار البلاد ، وخرج له ابن الظاهر. مشیخة ، وان الجباز أخرى ، سمع منه الحفاظ المقدسيون كالحافظ ضياء الدين والزكى والمرزانى والسيف بن الحـــد وعمـــر بن الحاجب وروى عنه الأثمة الكبار ، والحفاظ المتقدمون والمتأخرون ، مهم : الشيخ محيى الدين النووى ، والشيخ شمس الدين بن أنى عمر ، والشيخ تبى الدين ابن دقيق العيد والشيخ تني الدين بن تيمية وخلق كبير ، آخرهم الشيخ محمد ابن إسماعيل بن الحباز ، وآخر من روى عنه بالإجازة أحمد بن عبد الرحن الحريرى ، توفى رحمه الله يوم الإثنين سابع وقيل تاسع رجب سنة ثمان وستىن وستمائة ھىجرية(٢) .

## ٤ – المنجأ بن عثمان التنوخي :

هو المنجأ بن عبان بن أسعد بن المنجا بن بركات بن المؤمل التنوخي المعرى الأصل الدمشق الفقيه الأصولى ، المفسر النحوى ، زين الدين أبو البركات بن عز الدين أبى عمر بن القاضى وجيه الدين أبى المعالى ، ولد

<sup>(</sup>١) كتاب الذيل على طبقات الحنابلة ص ٣٤٢ - ٢ .

<sup>(</sup>٢) كتاب الذيل على طبقات الحنابلة ص ٢٧٨ ـ ٢

فى عاشر ذى القعدة سنة إحدى وثلاثين وسيائة هجرية ، حضر على أكار العلماء وسمع من الكثير منهم ، وتفقه على أصحاب جده ، وأصحاب الشيخ موفق الدين بن قدامى ، وقرأ الأصول والنحو على أكار العلماء حتى برع فى ذلك كله ، درس وأفتى ، وناظر وصنف، وانتهت إليه رئاسة المذهب بالشام فى وقته ، وله مصنفات كثيرة منها شرح المقنع فى أربعة مجلدات وتفسير القرآن الكريم ، وهو كبير ، لكنه لم يبيضه ، وألقاه حميعه دروساً وشرع ( فى شرح المحصول ) ولم يكمله — واختصر نصفه ، وله تعاليق وشرع ( فى شرح المحصول ) ولم يكمله — واختصر نصفه ، وله تعاليق كثيرة ، ومسودات فى الفقه والأصول وغير ذلك ، لم تبيض ، توفى رحمه الله يوم الحميس رابع شعبان سنة خمس وتسعين وستمائة(١) .

# ٥ - على بن أحمد بن عبد الواحد:

هو على من أحمد من عبد الواحد من أحمد من عبد الرحمن السعدى المقدسي الصالحي ، الفقيه المحدث ، فخر الدين أبو الحسن ، ابن الشيخ شمس الدين البخارى ، ولد سنة خمس وسبعين وخمسائة ، أو أول سنة ست وسبعين وخمسائة قال عنه الذهبي : كان فقيها عارفاً بالملاهب ، فصيحاً صادق اللهجة ، رد على الطلبة مع الورع والتقوى والسكينة والجلالة ، وقال أيضاً : كان فقيها إماماً فاضلا أديباً زاهداً صالحاً خيراً ، عدلا مأموناً ، وقال سألت المزي عنه ؟ فقال : أحد المشايخ الأكابر والأعيان الأمائل ، من ببت العلم والحديث ، قال : ولا يعلم أن أحداً حصل له من الحظوة في الرواية في هذه الأزمان مثل ما حصل له، قال ابن تيمية : ينشرح صدرى إذا أدخلت ابن البخارى بيني وبين رسول الله صلى الله عليه وسلم . في حديث قال الذهبي : هو آخر من كان في الدنيا بينه وبين النبي صلى الله عليه وسلم عائية رجال ثقات ( يعني السماع المتصل ) توفي رحمه الله تعالى ضحى يوم الأربعاء ثاني شهر ربيع الآخر سنة تسعيل وسمائة هجرية وكانت له جنازة مشهودة(٢) .

<sup>(</sup>١) الذيل على الطبقات ص ٣٣٧ ـ ٢ .

<sup>(</sup>٢) الذيل على الطبقات ص ٣٧٤ . ٢ .

7 - عبد الرحيم بن محمد بن أحمد بن فارس بن راضى بن الزجاج العلنى بأبى ثم البغدادى الفقيه المحدث الزاهد الأثرى الملقب بعفيف الدين المسكنى بأبى محمد ، أحد مشائخ العراق ، ولد فى ربيع الأول سنة اثنى عشرة وسيائة بالمأمونية ببغداد سمع كثيراً من العلماء ، قال عنه أبو العلاء الفرضى : كان شيخاً عالماً فقيها محدثاً ، مكثراً مفيداً ، زاهداً عابداً ، من بيت الحديث ، تابعاً للسنة ، شديداً على المبتدعة ، ملازماً لقراءة القرآن والعبادة . قال عنه البرزالى : محدث بغداد فى وقته ، موصوف باتباع السنة ونصرها والذب عنها .

قال الذهبي: وله أتباع وأصحاب يقومون في الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر ، حدث بالكثير ببغداد وبدمشق وتوفى بطريق مكة الشاى بذات عرق عند عودته من الحج يوم الجمعة وقت الصلاة سابع عشر المحرم سنة خمس وثمانين وسيائة هجرية(١).

## ٧ - عبد الرحمن بن محمد بن أحمد بن قدامة المقدسي :

الجماعيلي الأصل الصالحي الفقيه الإمام الزاهد الخطيب قاضي القضاة ، شيخ الإسلام ، شمس الدين ، أبو مجمد ، وأبو الفرج بن الشيخ أبي عمر ، ولد في المحرم سنة سبع وتسعين وخمسائة بالدير بسفح قاسيون ، انتهت إليه رئاسة الملهب في عصره ، بل رئاسة العلم في زمانه ، وقد جمع المحدث إسماعيل بن الحباز ترحمته وأخباره في مائة وخمسين جزءا ، وبالغ ، قال الذهبي : وما رأيت سيرة عالم أطول منها أبدا ، وقال أيضاً في معجم شيوخه ، في ترحمة الشيخ : شمس الدين شيخ الحنابلة ، بل شيخ الإسلام ، وفقيه الشام ، وقدوة العباد ، وفريد وقته ، ومن اجتمعت الألسن على مدحه والثناء عليه ، حدث نحوا من ستين سنة ، وكتب عنه أبو الفتح بن الحاجب وقال : وكان الشيخ بمن ستين سنة ، وكتب عنه أبو الفتح بن الحاجب وقال : وكان الشيخ بحيى الدين ب يعني النووي يقول : هذا أجل شيوخي انتفع به خلق كثير ، وكان على قدم السلف الصالح في معظم أحواله ، وروى عنه خلق كثير من وكان على قدم السلف الصالح في معظم أحواله ، وروى عنه خلق كثير من الحافظ ، منهم الشيخ تتى الدين بن تيمية ، وأبو مجمد الحارثي ،

<sup>(</sup>١) الذيل على الطبقات ص ٣١٥ ـ ٣ يـ

وأبو الحسن من العطار ، والمزى ، والبرزالى ، توفى رحمه الله ليلة الثلاثاء سلخ ربيع الآخر سنة اثنتين وثمانين وسيَّائة ، ودفن من الغد عند والده بسفح قاسيون ، وكانت جنازته مشهودة ، حضرها أمم لامحصون ، قال الذهبي : ورأيت وفاة الشيخ شمس الدين بن أبي عمر بخط شيخنا شيخ الإسلام تتى الدين بن تيمية ، فمن ذلك : توفى شيخنا الإمام سيد أهل الإسلام في زمانه ، وقطب فلك الأنام في أوانه ، وحيد الزمان حقاً حقاً ، وفريد العصر صدقاً صدقاً ، الجامع لأنواع المحاسن ، والمعافى البرىء عن حميع النقائص والمساوى ، القارن بين خلتى العلم والحلم ، والحسب والنسب ، والعقل والفضل ، والحلق والحلق ، ذى الأخلاق الزكية ، والأعمال المرضية ، مع سلامة الصدر والطبع واللطف والرفق ، وحسن النية ، وطيب الطوية ، حَتَّى إن كان متعنتاً ليطلب له عيباً فيعوزه ــ إلى أن قال ــ وبكت عليه العيون بأسرها ، وغم مصابه جميع الطوائف ، وسائر الفرق ، فأى دمع ما انسجم وأى أصل ما جذم ، وأى ركن ما هدم ، وأى فضل ما عدم ، ؟ ! يا له من خطب ما أعظمه ، وأجل ما أقدره ، ومصاب ما أقحمه ؟ وأكبر ذكره ، وبالجملة ، فقد كان الشيخ أوحد العصر في أنواع الفضائل ، بل هذا حكم مسلم من جميع الطوائف ، فرحمه الله ورضى عنه ، وأسكنه بحبوحة جنته و نفعنا بمحبته ، إنه جواد كرم . انهي(١) .

٨- عمد بن إسماعيل بن أبي سعد بن على بن المنصور بن محمد بن حسين الشيباني ، الآمدى ، ثم المصرى ، الكبير الأديب ، شمس الدين أبو عبد الله ، ابن الصاحب الكبير شرف الدين بن أبي الفدى بن النبي . ولد مصر بكرة الأحد ثالث عشر المحرم سنة سبع و ثمانين وسمائة ه كان والده الصاحب شرف الدين من العلماء الفضلاء ، خمع تاريخاً لمدينة ( آمد ) وله نظم و نثر ، وسمع الحديث ورواه ، وكان محدثاً فاضلا متقناً ، عالماً أديباً ، منشئاً ذا معرفة بالحديث والتاريخ والسير والنحو واللغة و افر العقل ، مليح العبارة ، حسن الحط والنظم والنثر ، حميل الهيئة ، له خبرة تامة بسير الملوك

<sup>(</sup>١) الذيل على الطبقات ص ٢٠٤ . ٢ .

والمتقدمين ودولهم ، لا تمل مجالسته ، قال الإمام صفى الدين بن عبد المؤمن ، ابن عبد المؤمن ، ابن عبد الحق : سمعته يتكلم على الحديث بعلم ومعرفة بالأسانيد ، وكان يحفظ فوائد حسنة من الحديث واللغة ، والنحو ، توفى بمصر ليلة الثلاثاء ثامن حمادى الآخرة سنة أربع وسبعائة هجرية(۱) .

هولاء عدد قليل من مشائحه ، الذين أخذ عهم أو سمع مهم ذكرتهم على سبيل المثال لا الحصر . وليست العبرة كل العبرة بكثرة الشيوخ بل العبرة بالملكة العلمية التي أعطاها الله إياه ، وإعانته له ، على الجد والمثابرة في التحصيل مع النية الصالحة حتى حصل له ما أراد .

#### تلاميده

لقد مر بنا فى حياة ابن تيمية تلك العقبات الكوثود التى وقفت فى طريقه وكادت تحول دون انتشار علمه ، والاستفادة منه لولا الله ثم همته العالية ، وتلك الجاذبية المغناطيسية التى شدت نفوس الناس به ، وربطتهم بعلمه نحيوط من الفولاذ ، مما جعل طلاب العلم برغبون فى علمه ، فيتحلقون حوله حلقاً حلقاً ويلازمونه أعظم ملازمة ، فهو القمر الهادى للسائرين ، والشمس الصافية التى ينتفع بها الوجود ، والغيث المبارك ، والمورد العذب الصافى والمنهل النمر ، ورده العدد الكبير من طلاب العلم فى دمشق ، ومصر ، والإسكندرية ، على الرغم من تلك الصدمات العنيفة التى واجهته ، ولقد حفظ التاريخ عدداً كبيراً من تلاميذه الذين كانوا أعلاماً للهدى ، ومناراً للسالكين ، نذكر حملة منهم على سبيل المثال لا الحصر . . منهم :

الحسم الدين أبو عبد الله بن محمد بن أبى بكر بن أبوب بن سعد الزرعى ، الدمشقى ــ المعروف بابن قيم الجوزية ــ نكتنى بذكر ترجمته فى الفصل الثالث من الباب الثالث .

## ٢ - الحافظ الذهبي:

هو الإمام الحافظ الذهبي شمس الدين أبو عبد الله محمد بن أحمد بن عثمان

<sup>(</sup>١) الذيل على الطبقات ص ٣٥٢ ـ ٢ .

امن قايماز ـ بالزاى ـ التركماني الذهبي ولد بكفر طنا من غوطة دمشق سنة ٦٧٣ ه ، كان حريصاً على العلم ، شغوفاً به منذ صغره ، طلب الحديث وسنه نمانی عشرة سنة ، وقام فی سبیل طلبه برحلات کبیرة انتفع فها بعلم غزير ، حتى أصبح فيه فارس ميدانه ، وإمام زمانه ، قال التاج السبكي في طبقاته الكبرى : شيخنا وأستاذنا محدث العصر ، اشتمل عصرنا على أربعة من الحفاظ بينهم عموم وخصوص ، المزى ، والبرزالي ، والذهبي ، والشيخ الوالد ، لا خامس لهم في عصرهم ، فأما أستاذنا أبو عبد الله فبحر لا نظير له ، وكنز ، هو الملجأ إذا زلت المعضلة ، أمام الوجود حفظاً وذهب العصر معنى ولفظاً ، وشيخ الجرح والتعديل ، ورجل الرجال في كل سبيل ، كأنما جمعت الأمة في صعيد واحد فنظرها ، ثم أخذ نخبر عنها أخبار من حضرها ، تحمل المطي إلى جواره ، وتضرب البزل المهاري أكبادها ، فلا تبرح حتى تحل بداره ، وهو الذي خرجنا في هذه الصناعة ، وأدخلنا . في عداد الجهاعة ، جزاه الله تعالى عنا أحسن الجزاء ، وجعل حظه من عرصات الجنان موفور الجزاء ، وقد جمع تراجم شيوخه في معاجم ثلاثة : كبير ، وأوسط ، وصغير : بلغ عددهم ألفاً وثلاثمائة شيخ ، وله مؤلفات كثيرة منها : تاريخ الإسلام الكبير في واحد وعشرين مجلداً ، واختصره في عدة مجلدات ، ومختصر العبر في خبر من غبر ، واختصر تهذيب الكامل للمزى ، ومنها ميزان الاعتدال في نقد الرجال ، والمغنى في الضعفاء ، والكاشف في معرفة من له رواية في الكتب الستة ، ومنها طبقات الحفاظ ، والتجريد في أسماء الصحابة ، ومنها مختصر تاريخ بغداد ، ومنها مختصر المحلي لابن حزم الظاهرى ، واختصر رد الرافضة للشيخ ابن تيمية ، ومنها المعجم الكبير والأوسط والصغير ، ومنها كتاب الكبائر ، ومنها كتاب الطب النبوى . إلى غير ذلك . . توفى رحمه الله سنة ٧٤٨ ه بدمشق(١) .

# ٣ – ابن كثير:

هو الحافظ الكبير عماد الدين إسماعيل بن عمر بن كثير البصروى الأصل

<sup>(</sup>١) جلاء العينين ص ٣٢ ومقدمة موسى بن محمد الموشى على كتاب الكاشف للمترجم له .

ثم الدمشق ، الفقيه الشافعى ، ولد بقرية من أعمال مدينة بصرى سنة (٧٠١) هم انتقل إلى دمشق سنة ست وسبعائة ، وتفقه بالشيخ برهان الدين الفزارى وغيره وسمع من القاسم بن عساكر ، والمزى ، وغيرهما ، وبرع فى الفقه والتفسير والنحو ، وأمعن النظر فى الرجال والعلل ، ومن حملة مشائحه شيخ الإسلام تى الدين بن تيمية ، ولازمه وأحبه حباً عظيماً ، كما ذكر معنى هذا ابن حجر فى الدرر ، وأفنى و درس ، وله تصانيف مفيدة ، مها التفسير المشهور ، وهو فى أربعة مجلدات ، وقد حمع فيه فأوعى ، ونقل المذاهب والأخبار والآثار ، وتكلم بأحسن كلام وأنفسه ، وهو من أحسن التفاسير إن لم يكن أحسها ، ومن مصنفاته (التكيل فى معرفة النقات والضعفاء والمحاهيل ) فى خسة مجلدات ، (وكتاب البداية والنهاية ) ، (وكتاب الهدى والحاهيل ) فى خسة مجلدات ، (وكتاب البداية والنهاية ) ، (وكتاب الهدى والنبزار ، وأنى يعلى ، وابن أبي شيبة إلى الكتب الستة وله التاريخ المشهور والبزار ، وأبى يعلى ، وابن أبي شيبة إلى الكتب الستة وله التاريخ المشهور وقد انتفع الناس بمصنفاته ، ولا سيا التفسير ، توفى رحمه الله فى شعبان سنة علاه (۱) .

### ٤ - أن عبد الهـادى:

هو الحافظ شمس الدين أبو عبد الله محمد بن أحمد بن عبد الهادى بن عبد الحميد بن عبد الهادى بن يوسف بن محمد بن قدامة المقدسي الجاعيلي الأصل ، ثم الصالحي ، ثم المقرىء الفقيه المحدث ، الحافظ الناقد ، النحوى المتفين ، ولد في رجب سنة أربع أو خمس أو ست وسبعائة ، سمع من خلق كثير ، وعنى بالحديث وفنونه ، وبرع في ذلك وأنتى ودرس ، ولازم شيخ الإسلام ابن تيمية مدة ، وأخذ عن الذهبي وغيره ، وقد ذكره في طبقات الحفاظ قال : وصنف التصانيف الكثيرة بعضها كمل ، وبعضها لم يكمل له جوم المنية عليه ، وله توسع في العلوم والفقه والأصلين ، وذهن

<sup>(</sup>١) البدر الطالع ص ١٥٣ - ١

سیال ، وله عدة محفوظات و تآلیف ، و تعالیق مفیدة ، کتب عنی و استفدت منه ، و عد له این رجب فی طبقاته ما یزید علی سبعین مصنفاً(۱) .

ومن تأليفه: كتاب الصارم المنكى في الرد على السبكي (٢) في مسألة شد الرحل لزيارة القبور، وهو كتاب يدل على كمال اطلاعه في الرجال، وغزارة علمه، ومن تصانيفه، تنقيح التحقيق في أحاديث التعليق، لان الجوزى (٣)، مجلدان، والأحكام الكبرى، المرتبة على أحكام الحافظ الضياء، كمل منها سبعة مجلدات، ومن تصانيفه: الرد على أبي بكر الحطيب الحافظ في مسألة الجهر بالبسملة. مجلد، ومنها: الحرر في الأحكام، مجلد، ومنها: كتاب العمدة في الحفاظ، كمل منه مجلدان، ومنها: تعليقة في الثقات، كمل منه مجلدان، ومنها: الأعلام، أصحاب الكتب الستة، عدة أجزاء، ومنها: تعليقة، على سنن البيقى الكبرى، كمل منه مجلدان، ومنها: ترحة الشيخ تني الدين بن تيمية، مجلد، ومنها: منتقى من تهذيب الكمال، للمزى، كمل منه خسة أجزاء، ومنها: من من مسند الإمام أحمد، مجلدان. ومنها: تعليقة على التسميل في النحو، من مسند الإمام أحمد، مجلدان. ومنها: تعليقة على التسميل في النحو، من مسند الإمام أحمد، مجلدان. ومنها: تعليقة على التسميل في النحو،

<sup>(</sup>۱) هو الإمام الحافظ المحدث الفقيه الواعظ زين الدين عبد الرحمن بن أحمد بن رجب بن الحسن ابن محمد بن مسعود السلامى البغدادى ثم الدمشتى الحنبلى . ولد فى بغداد فى ربيح الأول سنة ٧٣٦ هو مسمع من أبى الفتح الميدومى وعدة ، وأكثر الاشتغال حتى مهر . وصنف (شرح الترمذى) ، «وشمرح علل الترمذى» وشرح قطعة من البخارى له كتاب الذيل على طبقات الحنابلة لأبى يعلى . توفى سنة ٧٩٥ ه (طبقات الحفاظ ص ٣٦٥) .

<sup>(</sup>۲) هو تقى الدين أبو الحسن على بن عبدالكافى بن تمام بن حماد السبكى الشافعى ولد بسبك سنة ٦٨٣ ه و تفقه بابن الرفعة وأخذ الحديث عن الشريف الدمياطى ، وانتهت إليه رياسة أهل العلم بمصر – وله تصانيف جليلة تزيد على الستين ، وعده السيوطى من المجتهدين .. توفى سنة ٢٥٧ ه ( التعليقات السنية على الفوائد البهية ص ٤٤) .

<sup>(</sup>٣) ابن الجوزى .. هو الإمام العلامة الحافظ عالم العراق وواعظ الآفاق حمال الدين أبو الفرج عبد الرحمن بن على بن عبد الرحمن بن على بن عبد الله القرشى البكرى الحنبلى الواعظ . ولد سنة ١٠٥ه – أوقبلها وهو صاحب التصانيف السائرة فى فنون العم مها «زاد المسير» فى التفسير و « المنبى » فى علوم القرآن و « الموضوعات » وأشياء يطول شرحها ، حصل له من الحظوة فى الوعظ ما لم يحصل لأحد وقال : كتبت بأصبى ألى مجلد . مات سنة ٩٧ ء م . (طبقات الحفاظ ٧٧٧ ، وفيات الأعيان ٩٥ ٣ - ١ ) .

كمل منه مجلدان ، ومنها : تعليقة على العلل ، لابن أبى حاتم ، كمل منه مجلدان ، إلى غير ذلك من مؤلفاته ، وتوفى رحمه الله بعد حياة حافلة بالعلم ، والتأليف فى عاشر حمادى الأولى سنة أربع وأربعين وسبعائة هجرية(١) .

## ان قاضی الجبل:

هو قاضى القضاة ، شرف الدن أبو العباس أحمد ن الحسن بن عبد الله ابن أبى بكر محمد بن أحمد بن قدامة الحنبلى ، قال فى الشدرات : هو الشيخ الإمام حمال الإسلام ، صدر الأئمة الأعلام ، شيخ الحنابلة ، المقدسى الأصل ، ثم الدمشى المشهور بابن قاضى الجبل ، ولد سنة ثلاث وتسمين وسيائة ، وكان متفنناً عالماً بالحديث وعلله ، والنحو واللغة ، والأصامن والمنطق ، وله فى الفروع القدم العالى ، قرأ على الشيخ تنى الدين بن تيمية عدة تصنيفات فى علوم شى ، وأذن له فى الافتاء ، فأفنى فى شبيبته ، وسمع من غيره ، وفى مشامخه كثرة ، ثم طلب فى آخر عمره إلى مصر ليدرس عمد الله أن ولى القضاء بدمشق إلى أن توفى ، قال الذهبى فيه : هو مفنى الفرق ، على أن ولى القضاء بدمشق إلى أن توفى ، قال الذهبى فيه : هو مفنى الفرق ، سيف المناظرين ، وبالغ ابن رافع وابن حبيب فى مدحه ، وله اختيارات فى المذهب ، مها بيع الوقف الحاجة ، وتبعه على ذلك حماعة ، وكلهم تبع لشيخ الإسلام ، توفى رحمه الله عمز له بالصالحية فى سنة ٧٧١ ه(٢) .

## ٦ ـ الطوفي الصرصرى:

ترجمنا له فى الأصل السابع ( المصلحة المرسلة ) فى الباب الثانى .

#### ۷ - ان السوردی :

ذكره ابن الألوسى فى عداد تلاميذ ابن تيمية . . . وهو زين الدين عمر بن محمد الوردى المصرى الحلبى الشافعي ، أخذ العلم

<sup>(</sup>١) الذيل على الطبقات ص ٣٦ ء ٢ ، وجلاء العينين ص ٣٤ والكواكب الدرية ،

<sup>(</sup>٢) جلاء العينين ص ٣٥.

عن فحول العلماء ، حتى لمع نجمه ، وعلا شأوه ، قال فيه ابن العاد : كان إماماً بارعاً في اللغة والفقه والنحو والأدب ، متفنناً في العلم ونظمه في الطبقة القصوى ، وله فضائل مشهورة ، وله تصانيف كثيرة ، مها : شرح ألفية ابن مالك ، وألفية ابن معطى ، واللباب وتذكرة الغريب ، ومنطق الطير في التصوف ، وغير ذلك . . توفي مطعوناً بحلب سنة تسع وأربعين وسبعائة (١) .

### ٨ - زين الدين الحراني:

هو زين الدين أبو حفص عمر بن سعد الله الحرانى الدمشقى الفقيه ، قال الذهبى : عالم ذكى ، خبير بصير بالفقه والعربية ، سمع الكثير ، وتخرج على الشيخ ابن تيمية ولازمه ، وولى نيابة الحكم ، وحدث ابن الشيخ السلامية عنه أنه قال : لم أقض قضية إلا وأعددت لها الجواب بين يدى الله تعالى . ولد سنة خمس وثمانين وسمائة ، وتوفى سنة تسم وأربعين وسبعائة شهيداً بالمطاعون ــ رحمه الله تعالى(٢) .

عبادة ابن عبد الغنى بن منصور بن عبادة الحرانى ، ثم الدمشق ، الفقيه ، المفروطى ، المؤذن ، زبن الدبن ، أبو محمد وأبو سعيد ، ولد فى رجب سنة ٦٧١ ه ، وسمع من القاسم الأربلى ، وأبى الفضل بن حساكر ، وحماعة وطلب الحديث ، وكتب الأجراء .

وتفقه على الشيخ زين الدين بن المنجا ، ثم على الشيخ تتى الدين ابن تيمية . قال الذهبي : تقدم في الفقه ، وناظر وتميز ، عنده « صحيح مسلم » عن القاسم الأربلي . وذكره في معجم شيوخه . وقال : كان فقيهاً عالماً ، جيد الفهم ، يفهم شيئاً من العربية والأصول . وكان صالحاً ديناً ذا حظ من تهجد ، وإيثار وتواضع ، اصطحبنا مدة ، ونعم والله الصاحب هو . كان يسع الجاعة بالحدمة والأفضال والحلم . خرجت له جزءاً . وحدث بصحيح مسلم . إنتهى .

<sup>(</sup>١) جلاء العينين ص ٣٧ .

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق مِن ٣٨ .

وكان يلى العقود والفسوخ ، ويكثر الكتابة فى الفتاوى ، ثم منع من الفسوخ فى آخر عمره ، سمع منه حماعة . وتوفى فى شوال سنة تسع وثلاثين وسبعائة هجرية(١) .

#### ١٠ - ان مفسلح:

ذكره ان الألوسي في عداد تلاميذه في كتابه جلاء العينين و هو محمد بن مفلح بن محمد بن مفرج المقدسي ، ثم الصالحي الحنبلي ، الأصولي . النظار ولد سنة ٧٠٨ ه ببيت المقدس ، قال ابن العاد : هوالشيخ الإمام العالم العلامة ، وحيد دهره ، وفريد عصره ، شيخ الإسلام ، وأحد الأثمة الأعلام ، تفقه ، وبرع ، ودرس وأني ، وناظر ، وحدث ، وأفاد وناب في الحكم عن قاضي القضاة المرداوي ، وتزوج ابنته ، وكان آية وغاية في نقل مذهب الإمام أحمد رضي الله تعالى عنه ، وقال أبو البقاء السبكي : ما رأت عيناي أحداً أفقه منه ، وكان ذا حظ من زهد وتعفف وورع ودين متين .

وذكره الذهبي فى المعجم فقال: شاب عالم، له عمل ونظر فى رجال السنن. ناظر وسمع وكتب وتقدم ولم ير فى زمانه فى المذاهب الأربعة من له محفوظات أكثر منه، فن محفوظاته: المنتقى فى الأحكام.

وقال ان القيم: ما تحت قبة الفلك أعلم بمذهب الإمام أحمد من ان مفلح، وحسبك هذه الشهادة من مثل هذا الإمام. وحضر عند الشيخ تبى الدن ونقل عنه كثيراً وكان يقول له: ما أنت ان مفلح، بل أنت مفلح. وكان أخبر الناس بمسائله واختياراته، حتى أن العلامة ابن القيم كان يراجعه في ذلك. وله مشايخ كثيرون. مهم: المزى والذهبي، وكذلك الشيخ تبى الدين السبكي يثني عليه كثيراً.

قال ان كثير : وله مصنفات كثيرة ، منها شرح على المقنع نحو ثلاثين مجلداً ، وعلى المنتقى وكتاب الفروع أربعة مجلدات ، وهو من أجل الكتب ، وقد اشتهر في الآفاق . وله كتاب في أصول الفقه : والآداب

<sup>(</sup>١) الذيل على طبقات الحنابلة ص ٤٣٢ - ٢.

الشرعية الكبرى والوسطى والصغرى . . . توفى ليلة الحميس ثانى رجب سنه ثلاث وستن وسبعائة هجرية بالصالحية(١) .

#### ١١ ــ شرف الدين بن المنجـــا :

هو الشيخ شرف الدين أبو عبد الله محمد بن المنجا بن عثمان التنوخي الدمشقي الحنبلي ، ولد سنة خمس وسبعين وستمائة .

قال الذهبي في معجمه: كان إماماً فقيهاً حسن الفهم سمع الكتب وتفقه، وأفتى ، ودرس بالساوية . وكان من خواص أصحاب شيخ الإسلام ابن تيمية وملازميه حضراً وسفراً . وكان مشهوراً بالتقوى والحصال الجميلة، والعلم ، والشجاعة توفى سنة أربع وعشرين وسبعائة ، ودفن بقاسيون(٢) رحمه الله تعالى .

# ١٢ - سراج الدين أبو حفص عمر بن على بن موسى :

هو عمر بن على بن موسى بن الحليل البغدادى الأزجى البزار الفقيه المحدث سراج الدين أبو حفص . . ولد سنة ثمان وثمانين وسمائة هجرية تقريباً . سمع من إسماعيل بن الطبال ، وعلى بن أبى القاسم أخى الرشيد ، وابن الدواليي وحماعة ، وعنى بالحديث ، وقرأ الكثير ، ورحل إلى دمشق وقرأ ما صحيح البخارى على الحجار بالحنبلية ، وحضر قراءته الشيخ تنى الدين ابن تيمية ، وحنى تشر ، وجالس الشيخ تنى الدين وأخذ عنه وتلا ببغداد ختمه لأبى عمر ، وعلى عبد الله بن عبد المؤمن الواسطى ، وقرأ عليه بعض تصانيفه فى القراءات ، وحج مراراً وأعاد بالناصرية ، وولى جامع الحليفة ببغداد مدة يسيرة ، ثم أقام بدمشق مدة . أو أم مها بالضيائية ، وكان حسن القراءة للقرآن ، والحديث ، ذا عبادة ومهجد ، وصنف كثيراً فى الحديث وعلومه ، وفى الفقه والرقائق . توفى رحمه الله قبل وصوله إلى مكة الحديث وعلومه ، وفى الفقه والرقائق . توفى رحمه الله قبل وصوله إلى مكة ( عمز لة حاجر ) صبيحة يوم الثلاثاء حادى عشر بن ذى القعدة سنة تسع

<sup>(</sup>١) جلاء العينين ص ٣٨ ، ٣٩ .

<sup>(</sup>٢) جلاء العينين ص ٣٩ .

وأربعين وسبعائة ه ويقال : أنه كان نوى الإحرام وذلك قبل الوصول إلى الميقات(١) .

### ١٣ ــ مهاء الدين أبو الثناء محمود بن على :

هو محمود بن على بن عبد المولى بن خولان البعلى ، الفقيه الفرضى بهاء الدين أبو الثناء .

ولد فى حدود السبعائة ، وسمع الحديث من حماعة وقرأ على الحافظ الذهبى عدة أجزاء ، وتفقه على الشيخ مجد الدين الحرانى ، ولازم الشيخ تقى الدين بن تيمية ، وبرع فى الفرائض والوصايا والجبر والمقابلة .

وكان قيماً بنقل المذهب ، واستحضار أكثر المسائل ، فقيهاً مفتياً ، خيراً ديناً . وله معرفة بالنحو وخطه حسن . وكتب كثيراً . وكان متواضعاً متودداً ، ملازماً للأشغال ، حريصاً على إفادة الطلبة ، باراً بهم ، محسناً إليهم ، تفقه به حماعة ، وانتفعوا به ، و برع مهم طائفة .

توفى فى رجب سنة أربع وأربعين وسبعائة ه ببعلبك رحمه الله تعالى(٢) .

# 14 ــ أبو العباس أحمد بن الحسن :

هو أحمد بن الحسن بن عبد الله بن الشيخ أبي عمر قاضي القضاة أبو العباس ، أحد الأعلام . قال عنه ابن رجب في الذيل : كان من أهل البراعة والفهم ، والرياسة في العلم ، متقناً عالماً بالحديث وعلله ، والنحو والفقه والأصلين ، والمنطق ، وغير ذلك . كان له باع طويل في التفسير لا يمكن وصفه ، كان له في الأصول والفروع القدم العالى ، وفي شرف الدين والدنيا المحل السامى ، وله معرفة بالعلوم الأدبية ، والفنون القديمة الأولية ، وكيف لا ؟ وهو تلميذ ابن تيمية ، وقد قرأ عليه ، واشتغل كثيراً ، وقرأ عليه مصنفات في علوم شي ، منها : ( المحصل ) للفخر الرازى ، ولقد

<sup>(</sup>١) الذيل ص ٤٤٤ - ٢ .

<sup>(</sup>٢) الذيل على الطبقات ص ٤٣٩ ـ ٢ .

قال لى مرة: كنت فى حال الشبوبية ، ما أتغذى إلا بعد عشاء الآخرة ، للاشتغال بالعلم ، وقال لى مرة: كم تقول أنى أحفظ بيت شعر ؟ فقلت : عشرة آلاف . . فقال : بل ضعفها ، وشرع يعدد قصائد للعرب ، وكان إذا سرد الحديث يتعجب الإنسان ، وكان آية فى حفظ وسرد مذاهب العلماء . وله مصنفات منها : (الفائق) فى الفقه ، مجلد كبير وكتاب فى (أصول الفقه ) مجلد كبير وكتاب فى (أصول الفقه ) مجلد كبير ، لم يتمه ، وصل فيه إلى أوائل القياس ، و (الرد على الكيا الهراس ) كتب فيه مجلدين ، وشرح من (المنتقى) للشيخ مجد الدين ، قطعة فى أوله سماه (قطر الغام فى شرح أحاديث الأحكام ) و (تنقيح الأعاث فى رفع التيمم للأحداث ) مجلد صغير ، و (مسألة المناقلة ) مجلد صغير ، وله مجاميع كثيرة فيها فنون شتى (۱) .

١٥ ــ أبو محمد عبد المنعم بن النجيب عبد اللطيف بن عبد المنعم بن الصيقل الحرانى ، الشيخ نجم الدين . ولد سنة نمان وسيائة ٢٠٨ ه .

وسمع من ابن تيمية وغيره ، وتوفى فى الإسكندرية فى شعبان سنة إحدى وتسعين وسمائة رحمه الله تعالى . (٢)

# ١٦ ــ زين الدين أبو الفرج البعلى :

هو عبد الرحمن بن محمود بن عبيد البعلى الفقيه الزاهد العارف زين الدين أبو الفرج ، ولد سنة خمس وسبعين وسبانة هجرية وسمع الحديث ، وتفقه على الشيخ تنى الدين وغيره ، وبرع وأفتى ، وكان إماماً ، عارفاً بالفقه وغوامضه ، والأصول ، والحديث والعربية والتصوف ، زاهداً ، عابداً ، ورعاً ، متألهاً ، ربانياً ، صحب الشيخ عماد الدين الواسطى ، وتحرج به في السلوك ، وكان أكثر إقامته بدمشق ، يعيد بالمدارس ، ويتصدى للاشتغال والإفادة ، وإقراء الحديث والفقه وأصوله ، وانتفع به حماعة ، وتخرجوا به . منهم الإمام العلامة ، عز الدين حزة بن شيخ السلامية وغيره ، وسافر

<sup>(</sup>١) الذيل عل الطبقات ص ٢٠١٧ . ٢

<sup>(</sup>٢) ص ٤٦٣ من بنية الوعاة .

مرة إلى حماة ، واجتمع بقاضيها الشيخ شرف الدين بن البارزى ، وكان إماماً متقناً ، ذا قدم راسخة فى السلوك ، فبلغنى عن ابن البارزى : أنه كان بعد ذلك يثنى على الشيخ زين الدين ثناء كثيراً ، ويذكر أنه لم ير مثله ، هذا أو نحوه .

وصنف كتاباً فى الأحكام على أبواب (المقنع) سماه (المطلع) وشرح قطعة من أول (المقنع) وحمع (زوائد المحرر على المقنع) وله كلام فى التصوف، وحدث بشىء من مصنفاته.

توفى فى منتصف صفر سنة أربع وثلاثين وسبعائة ببعلبك(١) .

#### ١٧ ـ سراج الدن عمر ، بالقدس:

وكان جامعاً بين العلم والعمل ، واشتغل وانتفع بابن تيمية ، ولم أر على طريقه فى الصلاح مثله رحمه الله تعالى(٢) .

۱۸ — الحافظ فتح الدين أبو الفتح بن سيد الناس اليعمرى المصرى قال ، بعد مدحه ، وثنائه على شيخه تتى الدين بن تيمية : قرأت على الشيخ الإمام حامل راية العلوم ومدرك غاية الفهوم تتى الدين ابن العباس أحمد بن عبد الحليم بن عبد السلام ابن تيمية رحمه الله تعالى بالقاهرة حين قدم علينا ، ثم ذكر حديثاً من جزء ابن عرفه(٣) .

١٩ - الشيخ الإمام القدوة الزاهد عماد الدين ، أبو العباس أحمد بن إبراهيم الواسطى .

قال عن ابن تيمية : شيخنا الإمام العلامة الهام محيى السنة . إلى أن قال: فوالله ثم والله لم ير تحت أديم السهاء مثله علماً وحالاً . . . إلخ(؛) .

<sup>(</sup>١) الذيل على الطبقات ص ٤٢٣ . ٢ .

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق ص ٢٥ ـ ٢ .

<sup>(</sup>٣) الكواكب الدرية ص ١٤١ .

<sup>(</sup>٤) الكواكب الدرية ص ١٤٣ .

# ٠٠ ــ الشيخ علم الدين البرزالى :

ذكر الشيخ علم الدين البرزالي ، ابن تيمية في عداد شيوخه(١) .

إن من يعرف مكانة ابن تيمية العلمية ، وجده ونشاطه ، وصبره فى سبيل العلم تعلماً وتعليماً ، وتأليفاً ، وأخلاقه الفاضلة من زهد وورع وصلاح وكرم واستقامة ومروءة وشهامة ، وشجاعة لا يسعه إلا أن يتصور أن مثل هذه الشخصية ، لا يمكن أن يترك طلاب العلم ملازمها والأخذ عنها ، فطلابه وتلاميذه الذين لازموه أو أخذوا عنه كثيرون ، ولعل فيا ذكرنا على سبيل المثال كفاية .

## (ج) نماذج من مناظرات ابن تيمية:

فى هذا المبحث نذكر للقارىء الكريم نماذج من مناظرات ابن تيمية العلمية ليعرف القارىء الكريم ثباته فى هذا الميدان ومكانته العلمية .

### ١ ــ المناظـرة الأولى :

فى رسالته العقيدة الواسطية التى كتبها لرضى الدين الواسطى من أصحاب الشافعى حيما طلب منه بإلحاح أن يكتب عقيدة تكون عمدة له ولأهل بيته ، فكتبها وانتشرت بين الناس مما أدى إلى ثورة كثير من عاماء الجهمية ، والانحادية ، والرافضة ، وغيرهم من ذوى الأحقاد ، فكان أن سعى هولاء الحاقدون إلى السلطان ، فأوغروا صدره ، فكتب السلطان إلى نائبه أمير البلاد ، بأن يجمع قضاة المذاهب وغيرهم من المفتين والمشايخ ويتباحثوا معه في هذه العقيدة .

واليك أيها القارىء الكريم ، ما قاله ان تيمية فى هذه المناظرة : قال رحمه الله تعالى بعد أن حمد الله وشهد أن لا إله إلا هو وحده لاشريك له ، وأن محمداً عبده ورسوله الذى أرسله إلى الحلق أحممين ، وصلى عليه وعلى آله وسلم تسليماً كثيراً ، وعلى سائر عباد الله الصالحين : قال : أما بعد :

<sup>(</sup>١) المرجع السابق ص ١٤١ .

فقد سئلت غير مرة أن أكتب ما حضرنى ذكره ، مما جرى فى المحالس الثلاثة المعقودة للمناظرة ، فى أمر الاعتقاد ، عقتضى ما ورد به كتاب السلطان ، من الديار المصرية إلى نائبه أمير البلاد ، لما سعى إليه قوم من الجهمية ، والاتحادية ، والرافضة ، وغيرهم من ذوى الأحقاد ، فأمر الأمير بجمع القضاة الأربعة ، قضاة المذاهب الأربعة ، وغيرهم من نواجم ، والمفتين ، والمشائخ ، ممن له حرمة ، وبه اعتداد ، وهم لايدرون ما قصد بجمعهم فى هذا الميعاد ، وذلك يوم الاثنين ثامن رجب المبارك عام خمس وسبعائة فقال لى : هذا المحلس عقد لك ، فقد ورد مرسوم السلطان بأن أسألك عن اعتقادك ، وعما كتبت به إلى الديار المصرية ، من الكتب التي تدعو مها الناس إلى الاعتقاد . وأظنه قال : وأن أحمع القضاة ، والفقهاء ، وتتباحثون فى ذلك .

فقلت : أما الاعتقاد : فلا يؤخذ عنى ، و لا عمن هو أكبر منى ، بل يؤخذ عن الله ، ورسوله صلى الله عليه وسلم ، وما أحمع عليه سلف الأمة ، فما كان فى القرآن وجب اعتقاده ، وكذلك ما ثبت فى الاحاديث الصحيحة مثل صحيح البخارى ، ومسلم .

وأما الكتب فما كتبت إلى أحد كتاباً ابتداء أدعوه به إلى شيء من ذلك ، ولكنى كتبت أجوبة أجبت بها من يسألنى : من أهل الديار المصرية وغيرهم ، وكان قد بلغنى أنه زور على كتاب إلى الأمير ركن الدين للجاشنكير ، أستاذ دار السلطان ، يتضمن ذكر عقيدة محرفة ، ولم أعلم محقيقته ، لكن علمت أنه مكذوب .

وكان يرد على مصر وغيرها من يسألني عن مسائل في الاعتقاد وغيره ، فأجيبه بالكتاب والسنة ، وما كان عليه سلف الأمة .

فقال: نريد أن تكتب لنا عقيدتك. فقلت: اكتبوا. فأمر الشيخ كمال الدين: أن يكتب، فكتب له حمل الاعتقاد فى أبواب الصفات والقدر، ومسائل الإيمان والوعيد، والإمامة والتفضيل.

وهو أن اعتقاد أهل السنة والجاعة : الإيمان بما وصف الله به نفسه ، ( م ٧ – أصول الفقه ) و بما وصفه به رسوله صلى الله عليه وسلم ، من غير تحريف ولا تعطيل ولا تكييف ولا تمثيل ، وأن القرآن كلام الله غير مخلوق ، منه بدأ وإليه يعود .

والإيمان بأن الله خالق كل شيء من أفعال العباد وغيرها ، وأنه ما شاء الله كان وما لم يشأ لم يكن ، وأنه أمر بالطاعة ، وأحبا ورضيها ، ونهى عن المعصية وكرهها . والعبد فاعل حقيقة ، والله خالق فعله ، وأن الإيمان والدين قول وعمل ، يزيد وينقص ، وأن لا نكفر أحداً من أهل القبلة بالذنوب ولا نخلد في النار من أهل الإيمان أحداً ، وأن الحلفاء بعد رسول الله صلى الله عليه وسلم : أبو بكر ، ثم عمر ، ثم عمان ، ثم على ، وأن مرتبهم في الخلافة ومن قدم عليا على عمان : فقد أزرى بالمهاجرين والانصار وذكرت هذا أو نحوه ، فإني الآن قد بعد عهدى ، ولم أحفظ لفظ ما أمليته ، لكنه كتب إذ ذاك .

ثم قلت للأمير والحاضرين: أنا أعلم أن أقواماً يكذبون على ، كما قد كذبوا على غير مرة . وإن أمليت الاعتقاد من حفظى : ربما يقولون كتم بعضه ، أو داهن ودارى ، فأنا أحضر عقيدة مكتوبة ، من نحو سبع سنين قبل مجىء التر إلى الشام .

وقلت قبل حضورها كلاماً قد بعد عهدى به ، وغضبت غضباً شديداً ، لكنى أذكر أنى قلت : أنا أعلم أن أقواماً كذبوا على وقالوا للسلطان أشياء وتكلمت بكلام احتجت إليه ، مثل أن قلت من قام بالإسلام أوقات الحاجة غيرى ؟ ومن الذى أوضح دلائله وبينه ، وجاهد أعداءه وأقامه لما مال ؟ حين تخلى عنه كل أحد ، ولا أحد ينطق محجته . ولا أحد يجاهد عنه ، وقت مظهراً لحجته ، مجاهداً عنه ، مرغباً فيه ؟ .

فإذا كان هو لاء يطمعون فى الكلام فى فكيف يصنعون بغيرى ؟! ولو أن يهودياً طلب من السلطان الإنصاف : لوجب عليه أن ينصفه ، وأنا قد أعفو عن حتى وقد لا أعفو ، بل قد أطلب الإنصاف منه ، وأن يحضر هو لاء الذين يكذبون ، ليوافقوا على افترائهم ، وقات كلاماً أطول من هذا الجنس ، لكن بعد عهدى به ، فأشار الأمير إلى كاتب الدرج عيى الدين : بأن يكتب ذلك .

وقلت أيضاً : كل من خالفى فى شىء مما كتبته فأنا أعلم بمذهبه منه . وما أدرى هل قلت هذا قبل حضورها أو بعده ، لكننى قلت أيضاً بعد حضورها وقراءتها : ما ذكرت فيها فصلا : إلا وفيه مخالف من المنتسبين إلى القبلة ، وكل حملة فيها خلاف لطائفة من الطوائف ، ثم أرسلت من أحضرها ، ومعها كراريس مخطى من المنزل ، فحضرت «العقيدة الواسطية»

وقلت لهم : هذه كان سبب كتابها أنه قدم على من أرض و اسط بعض قضاة نواحها – شيخ يقال له : « رضى الدن الواسطى » من أصحاب الشافعى – قدم علينا حاجاً ، وكان من أهل الخير والدين ، وشكا ما الناس فيه بتلك البلاد ، وفي دولة التبر من غلبة الجهل ، والظلم ، و دروس الدين والعلم وسألني أن أكتب عقيدة تكون عمدة له ولأهل بيته ، فاستعفيت من ذلك ، وقلت : قد كتب الناس عقائد متعددة ، فخذ بعض عقائد أئمة السنة ، فألح في السوال وقال : ما أحب إلا عقيدة تكتبها أنت ، فكتبت له هذه العقيدة ، وأنا قاعد بعد العصر ، وقد انتشرت بها نسخ كثيرة ، في مصر ، والعراق ، وغيرها ، فأشار الأمير بأن لا أقرأها أنا لرفع الريبة ، وأعطاها لكاتبه الشيخ كمال الدين ، فقرأها على الحاضرين حرفاً حرفاً ، والجماعة الحاضرون يسمعونها ، ويورد المورد منهم ما شاء ، ويعارض فيا شاء . الخاضرون يسمعونها ، ويورد المورد منهم ما شاء ، ويعارض فيا شاء . والأمير أيضاً : يسأل عن مواضع فيها ، وقد علم الناس ما كان في نفوس طائفة من الحاضرين ، من الحلاف والهوى ، ما قد علم الناس بعضه ، وبعضه بغير ذلك .

ولا يمكن ذكر ما جرى من الكلام ، والمناظرات ، فى هذه المحالس فإنه كثير لا ينضبط ، لكن اكتب ملخص ما حضرنى من ذلك ، مع بعد العهد بذلك ، ومع أنه كان يجرى رفع أصوات ولغط لا ينضبط .

فكان مما اعترض على بعضهم ــ لما ذكر فى أولها ، ومن الإيمان بالله : الإيمان بما وصف به نفسه ، ووصفه به رسوله من غير تحريف ولا تعطيل ولا تكييف ولا تمثيل فقال : ما المراد بالتحريف والتعطيل ؟ ومقصوده أن هذا ينفى التأويل ، الذي أثبته أهل التأويل ، الذى هو صرف اللفظ عن ظاهره ، إما وجوباً وإما جوازاً .

فقلت: تحريف الكلم عن مواضعه كما ذمه الله تعالى فى كتابه ، وهو إزالة اللفظ عما دل عليه المعنى ، مثل تأويل بعض الجهمية لقوله تعالى: (وكلم الله موسى تكليما) (١) أى جرحه بأظافير الحكمة تجريحاً ، ومثل تأويلات القرامطة ، والباطنية وغيرهم : من الجهمية والرافضة ، والقدرية وغيرهم . فسكت وفى نفسه ما فيها .

وذكرت في غير هذا المحلس: أنى عدلت عن لفظ التأويل إلى لفظ التحريف ، لأن التحريف اسم جاء القرآن بذمه ، وأنا تحريت في هذه العقيدة اتباع الكتاب والسنة ، فنفيت ما ذمه الله من التحريف ، ولم اذكر فيها لفظ التأويل بني ولا إثبات ، لأنه لفظ له عدة معان . كما بينته في موضعه من القواعد .

فإن معنى لفظ (التأويل) في كتاب الله: غير معنى لفظ التأويل في اصطلاح المتأخرين، من أهل الأصول والفقه، وغير معنى لفظ (التأويل) في إصطلاح كثير من أهل التفسير والسلف، لأن من المعانى التى قد تسمى تأويلا ما هو صحيح، منقول عن بعض السلف، فلم أنف ما تقوم الحجة على صحته فإذا ما قامت الحجة على صحته وهو منقول عن السلف: فليس من التحريف. وقلت له أيضاً: ذكرت في النفي التمثيل، ولم أذكر التشبيه، لأن التمثيل نفاه الله بنص كتابه حيث قال: (ليس كمثله شيء) (٢) وقال: (هل تعلم له سميا) (٣) وكان أحب إلى من لفظ ليس في كتاب الله، ولا في سنة رسول الله صلى الله عليه وسلم، وإن كان قد يعنى بنفيه معنى صحيح كما قد يعنى به معنى فاسد.

ولما ذكرت أنهم لا ينفون عنه ما وصف به نفسه ، ولا يحرفون الكلم

<sup>(</sup>١) النساء ١٦٤.

<sup>(</sup>۲) الثورى ۱۱ .

<sup>(</sup>٣) مريم ٦٠ .

عن مواضعه ، ولا يلحدون فى أسماء الله وآيائه : جعل بعض الحاضرين يتمعض من ذلك ، لاستشعاره ما فى ذلك من الرد الظاهر عليه ، ولكن لم يتوجه له ما يقوله ، وأراد أن يدور بالأسئلة التى أعلمها : فلم يتمكن لعلمه بالجواب .

ولما ذكرت آية الكرسى (١): أظنه سأل الأمير عن قولنا: لا يقربه شيطان حتى يصبح. فذكرت حديث ألى هريرة فى الذى كان يسرق صدقة الفطر، وذكرت أن البخارى رواه فى صحيحه، وأخذوا يذكرون ننى التشبيه والتجسيم، ويطنبون فى هذا، ويعرضون لما ينسبه بعض الناس إلينا من ذلك.

فقلت: قولى من غير تكييف ولا تمثيل: ينفى كل باطل وإنما اخترت هذين الإسمين: لأن التكييف مأثور نفيه عن السلف كمال قال ربيعة ومالك وابن عينيه(٣) وغيرهم - المقالة التي تلقاها العلماء بالقبول - « الاستواء معلوم والكيف مجهول والإيمان به واجب ، والسؤال عنه بدعة ».

فاتفق هوالاء السلف : على أن التكييف غير معلوم لنا فنفيت ذلك اتباعاً لسلف الأمة .

وهو أيضاً منى بالنص ، فإن تأويل آيات الصفات يدخل فها حقيقة الموصوف ، وحقيقة صفاته ، وهذا من التأويل الذى لا يعلمه إلا الله ، كما قد قررت ذلك فى قاعدة مفردة ، ذكرتها فى التأويل والمعنى ، والفرق بين علمنا بمعنى الكلام وبين علمنا بتأويله .

وكذلك التمثيل: منفى بالنص ، والإحماع القديم ، مع دلالة العقل على نفيه ، و نفى التكييف ، إذ كنه البارى غير معلوم للبشر ، و ذكرت فى ضمن

<sup>(</sup>١) آية الكرسي – الله لا إله إلا هو الحي القيوم – الآية ، البقرة : ٢٥٥ .

<sup>(</sup>۲) هو سفیان بن عیینة بن أبی عمران هیمون الهلالی ، أبو محمد الدکونی الأعور أحد أثمة الإسلام ، روی عن عمرو بن دینار وخلق وعنه الشافعی و ابن رادویه والفلاس . و أم سواهم قال ابن المدینی ما فی أصحاب الزهری أتقن من ابن عیینه مات ممكة سنة ۱۹۸ هـ . طبقات الحفاظ ص ۱۹۳ .

ذلك كلام الحطابي الذي نقل أنه مذهب السلف ، وهو إجراء آيات الصفات وأحاديث الصفات على ظاهرها ، مع نبى الكيفية والتشبيه عنها ، إذ الكلام في الصفات فرع على الكلام في الذات ، يحتذى فيه حذوه ، ويتبع فيه مثاله فإذا كان إثبات الذات إثبات وجود لا إثبات تكييف ، فكذلك إثبات الصفات : إثبات وجود لا إثبات تكييف .

فقال أحد كبار المخالفين : فحينتذ يجوز أن يقال : هو جسم لا كالأجسام فقلت له أنا وبعض الفضلاء الحاضرين : إنما قيل إنه يوصف الله بما وصف به نفسه ، وبما وصفه به رسوله صلى الله عليه وسلم . وليس فى الكتاب والسنة أن الله جسم ، حتى يلزم هذا السوال .

وأخذ بعض القضاة الحاضرين ، والمعروفين بالديانة : يريد إظهار أن ينفى عنا ما يقول وينسبه البعض إلينا ، فجعل يزيد فى المبالغة فى ننى التشبيه ، والتجسيم ، فقلت . ذكرت فيها فى غير موضع من غير تحريف ولا تعطيل ومن غير تكييف ولا تمثيل ، وقلت فى صدرها : ومن الإيمان بالله الإيمان عما وصف به نفسه فى كتابه ، وما وصفه به رسوله محمد صلى الله عليه وسلم من غير تحريف ولا تعطيل ، ومن غير تكييف ولا تمثيل .

ثم قلت: وما وصف الرسول به ربه من الأحاديث الصحاح التي تلقاها أهل المعرفة بالقبول ، وجب الإيمان بها كذلك إلى أن قلت: إلى أمثال هذه الأحاديث الصحاح ، التي يخبر فيها رسول الله صلى الله عليه وسلم ، بما يخبر به فإن الفرقة الناجية أهل السنة والجاءة: يؤمنون بذلك ، كما يؤمنون بما أخبر الله في كتابه . من غير تحريف ولا تعطيل ، ومن غير تكييف ولا تمثيل ، بل هم وسط في فرق الأمة ، كما أن الأمة هي الوسط في الأمم .

فهم وسط فى باب صفات الله بين أهل التعطيل الجهمية وبين أهل التمثيل المشهة .

ولما رأى هذا الحاكم العدل ، مما لا تهم ، وتعصبهم ، ورأى قلة العارف الناصر ، وخافهم قال : أنت صنفت اعتقاد الإمام أحمد ، فتقول هذا اعتقاد أحمد ، يعنى والرجل يصنف على مذهبه فلا يعترض عليه ، فإن هذا مذهب متبوع ، وغرضه بذلك قطع مخاصمة الخصوم ، فقلت : ما جمعت

إلا عقيدة السلف الصالح حميعهم ، ليس للإمام أحمد اختصاص بهذا ، والإمام أحمد إنما هو مبلغ العلم الذي جاء به النبي صلى الله عليه وسلم ، ولو قال أحمد من تلقاء نفسه ما لم يجئ به الرسول لم نقبله ، وهذه عقيدة محمد صلى الله عليه وسلم !!

وقلت مرات: قد أمهلت كل من خالفي في شيء مها ثلاث سنين فإن جاء محرف واحد عن أحد من القرون الثلاثة – التي أثني علمها النبي صلى الله عليه وسلم ، حيث قال: (خير القرون القرن الذي بعثت فيه م الذين يلومهم ، ثم الذين يلومهم ) محالف ما ذكرته فأنا أرجع عن ذلك ، وعلى أن آتى بنقول حميع الطوائف ، عن القرون الثلاثة ، توافق ما ذكرته ، من الحنفية والمالكية ، والشافعية ، والحنبلية والأشعرية ، وأهل الحديث ، والصوفية وغيرهم ، وقلت أيضاً في غير هذا المحلس وأهل الحديث ، والصوفية وغيرهم ، وقلت أيضاً في غير هذا المحلس صلى الله عليه وسلم ، أكثر مما انهي إليه من السنة ، وابتلى بالمحنة ، والرد على ألله عليه وسلم ، أكثر مما انهي إلى غيره ، وابتلى بالمحنة ، والرد على أهل البدع ، أكثر من غيره ، كان كلامه وعلمه في هذا الباب أكثر من غيره ، فصار إماماً في السنة أظهر من غيره ، وإلا فالأمر كما قاله بعض شيوخ المغاربة – العلماء الصلحاء – قال : المذهب لمالك والشافعي ، والظهور لأحمد من خيل ، يعني أن الذي كان عليه أحمد عليه حميع أئمة الإسلام ، لعضم من زيادة العلم والبيان وإظهار الحق ودفع الباطل ما ليس لمعض ..

و لما جاء فيها: وما وصف به النبي صلى الله عليه وسلم ربه فى الأحاديث الصحاح: التى تلقاها أهل العلم بالقبول و لمما جاء حديث أبى سعيد المتفق عليه فى الصحيحين عن النبي صلى الله عليه وسلم يقول الله يوم القيامة: «يا آدم فيقول: لبيك وسعديك، فينادى بصوت: إن الله يأمرك أن تبعث بعثاً إلى النار)(١) الحديث س سألهم الأمير هل هذا الحديث صحيح؟ فقلت:

 <sup>(</sup>۱) رواه البخاری و مسلم عن أبی سعید - و لفظ البخاری کما ذکره فی کتاب الرفاق ما یل :
 قال : قال رسول الله صلی الله علیه و سلم ، (یقول الله یا آدم ! فیقول : لبیك و سعدیك و الحیر فی یدیك ! قال : یقول : أخرج . بعث اثنار ، قال : و ما بعث اثنار ؟ قال : من كل ألف =

نعم . هو فى الصحيحين ، ولم يخالف فى ذلك أحد واحتاج المنازع إلى الإقرار به . ووافق الجاعة على ذلك .

وطلب الأمير الكلام في مسألة الحرف والصوت: لأن ذلك طلب منه فقلت: هذا الذي محكيه كثير من الناس، عن الإمام أحمد وأصحابه، أن صوت القارثين، ومداد المصاحف قديم أزلى – كما نقله مجد الدين الخطيب وغيره – كذب مفترى لم يقل ذلك أحمد، ولا أحد من علماء المسلمين، لا من أصحاب أحمد ولا غيرهم.

وأخرجت كراساً قد أحضرته مع العقيدة ، فيه ألفاظ أحمد ، مما ذكره الشيخ أبو بكر الحلال ، في كتاب السنة عن الإمام أحمد ، وما حمعه صاحبه أبو بكر المروذي من كلام الإمام أحمد ، وكلام أئمة زمانه وسائر أصحابه أن من قال لفظى بالقرآن مخلوق فهو جهمى . ومن قال غير مخلوق فهو مبتدع .

قلت : وهذا هو الذي نقله الأشعرى ، في كتاب المقالات عن أهل السنة ، وأصحاب الحديث ، وقال : إنه يقول به . قلت : فكيف بمن يقول : لفظى قديم ؟ فكيف بمن يقول صوتى غير مخلوق ؟ فكيف بمن يقول : صوتى قديم ؟

ونصوص الإمام أحمد فى الفرق بين تكلم الله بصوت ، وبين صوت العبد ـ كما نقله البخارى صاحب الصحيح فى كتاب خلق أفعال العباد وغيره عن أئمة السنة .

وأحضرت جواب مسألة كنت سئلت عنها قديمًا ، فيمن حلف بالطلاق في مسألة ( الحرف والصوت ) ومسألة ( الظاهر في العرش ) فذكرت من

<sup>=</sup> تسعانة وتسعة وتسعين فذاك حين يشيب الصغير وتضع كل ذات حمل حملها ، وترى الناس سكارى وما هم بسكارى » . ولكن عذاب الله شديد » . فاشتد ذلك عليهم ، فقالوا يا رسول الله أينا ذلك الرجل ؟ قال : « أبشروا فإن من يأجوج ومأجوج ألفاً ومنكم رجل « والذى نفسى فى يده إنى لأطمع أن تكونوا ثلث أهل الجنة » ، قال : فحمدنا الله وكبرنا ، ثم قال : « والذى نفسى فى يده إنى لأطمع أن تكونوا شطر أهل الجنه ، إن مثلكم فى الأم كمثل الشعرة البيضاء فى جلد الثور الأسود ، أو الرقة فى ذراع الحار .

ص ٥٥ ـ ١ اللوكو والمرجان .

الجواب القديم في هذه المسألة ، وتفصيل القول فيها ، وأن إطلاق القول أن القرآن هو الحرف والصوت أو ليس بحرف ولا صوت : كلاهما بدعة حدثت بعد المائة الثالثة . وقلت : هذا جوابي .

وكانت هذه المسألة: قد أرسل بها طائفة من المعاندين المتجهمة ، ممن كان بعضهم حاضر آ فى المحلس ، فلما وصل إليهم الجواب أسكتهم ، وكانوا قد ظنوا أنى إن أجبت بما فى ظهم أن أهل السنة تقوله حصل مقصودهم من الموافقة ، من الشناعة ، وإن أجبت بما يقولونه هم ، حصل مقصودهم من الموافقة ، فلما أجيبوا بالفرقان الذى عليه أهل السنة ، وليس هو ما يقولونه هم ، ولا ما ينقلونه عن أهل السنة ، إذ قد يقوله بعض الجهال مهتوا للبلك وفيه أن القرآن اسماً لمحرد الحروف ومعانيه ، ليس القرآن اسماً لمحرد الحروف ولا لحرد المعانى .

وقلت فى ضمن الكلام لصدر الدين بن الوكيل(١) ــ لبيان كَثْرة تناقضه وأنه لا يستقر على مقالة واحدة ، وإنما يسعى فى الفين والتفريق بين المسلمين ــ عندى عقيدة للشيخ أبى البيان(٢) . فيها أن من قال : إن حرفاً من القرآن علوق فقد كفر .

<sup>(</sup>۱) صدر الدين بن الوكيل - هو محمد بن عمر بن مكى بن عبد الصمد بن عظية الملقب بصدر الدين المعروف بابن الوكيل و ابن المرحل الفقيه الشافيي الأصولى المتكلم الأدوب الشاهي ولد بعميان سنة ١٦٥ ه و تنقه على أبيه وغير، و تقدم في الفنون والعلوم وقال الشعور، وكان أعبوبة في الذكاء أفتى و دو ابن عشرين ، و تنقل بين مصر و دمشتى و حلب . و تفرج عليه المكثير و ن وكان دو الشافيي الوحيد الذي يقوم بمناظرة ابن تيمية ، وكان ابن تيمية يثني عليه ويشهد له بالعلم ، ويدفع عنه ما يثار حوله من شبه و تهم . وله من الموافقات كتاب الأشباه والنظائر ، وشرح الأحكام لعبد الحق كتب مه ثلاثة مجادات تدل على تبحره في الحديث والفقة في الأحبول توفي محمر سنة ٢١٧ ه (الفتح ) المبين ص ١١٨ ج٢) .

<sup>(</sup>۲) الشيخ أبو البيان - دو نبا بن محمد بن محفوظ القرشي المعروف بابن الحورف ، وروى هذه شيخ الطانفة البيانية المنسوبة إليه بدمشق سمع أبا الحسن على بن الموازيي وغيره ، وروى هذه يوسف بن عبد الواحد بن وفاه السلمي والقاضي أسمد بن المنجأ وغيرهما وكان إماماً عالماً عابداً يعرف اللغة والفقه والشمر ، له نظم كثير ، ومجاميع حسان .. توفي هذة ١٥٥ ه طبقات (الشافعية الكبري ٢١٨ - ٧).

وقد كتبت عليها بخطك ، أن هذا مذهب الشافعي ، وأثمة أصحابه ، وأنك تدينالله بها فاعتر ف بذلك، فأنكر عليهالشيخ كمال الدين ابنالز ملكاني(١) ذلك .

فقال ان الوكيل: هذا نص الشافعي. وراجعه في ذلك مراراً ، فلما اجتمعنا في المجلس الثاني: ذكر لان الوكيل أن ان درباس(٢) نقل في كتاب الانتصار عن الشافعي مثل ما نقلت ، فلما كان في المجلس الثالث: أعاد ان الوكيل الكلام في ذلك.

فقال الشيخ كمال الدين لصدر الدين بن الوكيل: قد قلت في ذلك المجلس للشيخ تبي الدين: أنه من قال أن حرفاً من القرآن محلوق فهو كافر فأعاده مراراً فغضب هنا الشيخ كمال الدين غضباً شديداً ، ورفع صوته وقال: هذا يكفر أصحابنا المتكلمين الأشعرية ، الذين يقولون: إن حروف القرآن مخلوقة مثل إمام الحرمين وغيره. وما نصير على تكفير أصحابنا.

فأنكر أبن الوكيل أنه قال ذلك. وقال: ما قلت ذلك وإنما قلت: إن من أنكر حرفاً من القرآن فقد كفر. فرد ذلك عليه الحاضرون وقالوا: ما قلت إلا كذا وكذا، وقالوا: ما ينبغى لك أن تقول قولا وترجع عنه، وقال

<sup>(</sup>۱) كال الدين بن الزملكانى - محمد بن على بن عبد الواحد بن الزملكانى كبير الشافعية في عصره ولد في شوال سنة سبع وستين وسهائة وسمع من ابن عسلان والفخر على وابن الواسطى ، أفتى وله نيف وعشرون سنة وكان يضرب بذكائه المثل قرأ على صنى الدين الهندى وغيره. صنف أشياء منها رسالة في الرد على الشيخ تق الدين بن تيمية في مسألة الطلاق ، ورسالة في الرد عليه في مسألة الزيارة : وتخرج به الأصحاب وانتفع به الطلاب كتب في ديوان الإنشاء ونقل إلى قضاء القضاة بحاب توفى سنة ٧٢٧ ه (فوات الوفيات ص ٤٩٤) .

<sup>(</sup>۲) ابن درباس – هو القاضى ضياه الدين أبو عمر عمّان بن عيسى بن درباس صاحب  $\alpha$  الاستقصاء  $\alpha$  في شرح  $\alpha$  المهذب  $\alpha$  و  $\alpha$  شرح اللمع  $\alpha$  في أصول الفقه وغير هما من التصانيف  $\alpha$  تفقه بإربل على الحضر ابن عقيل ثم بدمشق على ابن أبي عصرون ، وسمع الحديث من أبي الجيوش عساكر بن على ، وناب في الحكم عن أخيه قاضى القضاة صدر الدين عبد الملك ، وكان من أعلم الشافعية في زمانه بالفقه وأصوله مات بمصر سنة اثنتين وسمّائة وقد قارب التسمين سنة (طبقات الشافعية الكبرى ص  $\alpha$   $\alpha$   $\alpha$  ).

بعضهم : ما قال هذا فلم حرفوا : قال ما سمعناه قال هذا ، حتى قال نائب السلطان : واحد يكذب وآخر يشهد ، والشيخ كمال الدين مغضب ! فالتفت إلى قاضى القضاة ، نجم الدين الشافعى (١) يستصرخه اللانتصار على ابن الوكيل ، حيث كفر أصحابه . فقال القاضى نجم الدين : ما سمعت هذا . فغضب الشيخ كمال الدين ، وقال كلاماً لم أضبط لفظه ، إلا أن معناه : أن هذا غضاضة على الشافعى ، وعار عليهم أن أئمهم يكفرون ، ولا ينتصر لهم .

ولم أسمع من الشيخ كمال الدين ما قال فى حق القاضى نجم الدين واستثبت غيرى ممن حضر هل سمع منه فى حقه شيئاً ؟ فقالو ا : لا . لمكن القاضى اعتقد أن التعبير لأجله ، ولمكونه قاضى المذهب ، ولم ينتصر لأصحابه ، وأن الشيخ كمال الدين قصده بذلك ، فغضب قاضى القضاة نجم الدين . وقال : اشهدوا على أنى عزلت نفسى ، وأخذ يذكر ما يستحق به التقديم والاستحقاق ، وعفته عن التكلم فى أعراض الجاعة ، ويستشهد بنائب السلطان فى ذلك . وقلت له كلاماً مضمونه تعظيمه ، واستحقاقه ، لدوام المباشرة فى هذه الحال .

ولما جاءت مسألة القرآن : ومن الإيمان به الإيمان بأن القرآن كلام الله غير مخلوق ، منه بدأ وإليه يعود ، وطلبوا تفسير ذلك .

فقلت : أما هذا القول : فهو المأثور ، الثابت عن السلف مثل ما نقله عمرو بن دينار(٢) : قال : أدركت الناس منذ سبعين سنة ، يقولون :

<sup>(</sup>۱) هو على بن عبد الكانى بن عبد الملك بن عبد الكانى الفقيه الحافظ مفيد الطلبة نجم الدين أبو الحسن بن القاضى حال الدين الربعى الدستى الشافعى أحد من على بهذا الشأن ، وخرج وعلى . وكان من الأذكياء المعدودين سمع من ابن عبد الدايم وعبان الكرمانى وعدة . مات سنة ٦٧٢ ه وله ست وعشرون سنة ، ونو عاش لما تقدمه أحد (تذكرة الحفاظ ص ١٤٩٠).

<sup>(</sup>٢) هو عمرو بن دينار المكى أبو عبد الجمحى أحد الأعلام . روى عن جابر وأب هريرة وابن عمر ، وروى عنه شعبة وابن عينية ، وأيوب ، وحاد بن زيد وأبو حنيفة ، قال ابن أبي نجيح : ماكان عندنا أفقه ولا أعلم من عمرو بن دينار لا عطاء ولا مجاهد ، ولا طاوس مات سنة ١٢٥ هوهو ابن ثمانين – طبقات الحفاظ ص ٤٣ .

ألله الجالق ، وما سواه مخلوق ، إلا القرآن فإنه كلام الله غير مخلوق ، منه بدأ وإليه يعود .

وقد هم غير واحد ما في ذلك من الآثار عن النبي صلى الله عليه وسلم والصحابة والتابعين ، كالحافظ أبي الفضل بن ناصر والحافظ أبي عبد الله(١) المقدسي ، وأما معناه : فإن قولم : منه بدأ . أي هو المتكلم به ، وهو الذي أزله من لدنه ليس هو كما تقول الجهمية : أنه خلق في الهواء أو غيره ، أو بدأ من عند غيره .

وأما إليه يعود: فإنه يسرى به فى آخر الزمان، من المصاحف والصدور فلا يبقى فى الصدور منه كلمة ولا فى المصاحف منه حرف، ووافق على ذلك غالب الحاضرين، وسكت المنازعون.

و خاطيسة بعضهم في غير هذا المحلس بأن أريته العقيدة التي جمعها الإمام الله الله الله الله الله على الله على الله على الله عليه وسلم : (ما تقرب العباد إلى الله على ما خرج منه ) الأرت: ياهنتاه! ممثل ما خرج منه )(٢) يعنى القرآن ، وقال خباب بن(٣) الأرت: ياهنتاه! ثقرب إلى الله عما استطعت ، فلن يتقرب إليه بشيء أحب إليه مما خرج منه ،

<sup>(</sup>۱) أبيل هبد أبلة المقدس سـ شمر الدين أبو عبد أنته مجمد بن حازم بن حامد بن حسن المقدسي تُوفِي بنابلس في رجوعه من زيارة المسجد الاقصى وهو في عشر الثمالين وكان كثير الذكر حسن

توفي بمايتس في رجوعه من رياره المسجد الاقصى وهو في عشر المحادين وكان كثير الدكر حسن السبت له الله السبت للمناب المكثير رحمه الله تعالى ( الديل على طبقات الحنابلة ٣٣٩ ـ ٢ ) .

<sup>(</sup>٢) وَوَاهُ الْقُرْمُذِي وَقَالَ ؛ حَدَيْثُ حَسَنَ عَرَيْبِ صَ ٣٥٠ ـ ٢ التَّرْغَيْبِ وَالتَّرْهَيْبِ .

<sup>(</sup>٣) هير خياب بن الأرت بن جندلة بن سعد . والصحيح أنه تميمى النسب لحقه سباء فى الجاهلية المرأة من خزاعة وأعتقته ، وكان قيناً يعمل السيوف فى الجاهلية . وكان فاضلا من ألهاجرين الأولين شهد بدراً وما بعدها من المشاهد مع النبي صلى الله عليه وسلم ، يكمى أبا عبد ألله ، وكان قدم الإسلام من عذب في الله وصبر على دينه .

زل المكوفة ومات بها سنة ٣٧ ه منصرف على رضى الله عنه من صفين . وصل عليه على بن أبي طالب رضى الله عنه وكانت سنه إذ مات ثلاثاً وستين سنة -- الاستيعاب ٤٣٧ ــ القسم الثانى .

وقال أبو بكر الصديق – لما قرأ قرآن مسيلمة الكذاب(١) أن هذا الكلام لم يخرج من إل – يعنى رب – .

وجاء فيها : ومن الإيمان به : الإيمان بأن القرآن كلام الله ، منزل غير مخلوق . منه بدأ وإليه بعود ، وأن الله تكلم به حقيقة ، وأن هذا القرآن الذي أنزله الله على محمد صلى الله عليه وسلم - هو كلام الله حقيقة ، لا كلام غيره ، ولا بجوز إطلاق القول بأنه حكاية عن كلام الله أو عبارة ، بل إذا قرأه الناس ، أو كتبوه ، في المصاحف : لم غرج بذلك عن أن يكون كلام الله ، فإن الكلام إنما يضاف حقيقة إلى من قاله مبتدئا ، لا إلى من قاله مبلغاً مودياً ، فتمعض بعضهم من إثبات كونه كلام الله حقيقة ، بعد تسليمه أن الله تعالى تكلم به حقيقة ، ثم أنه سلم ذلك لما بين له أن المجاز يصح نفيه ، ولما بين له أن أقوال المتقدمين المأثورة عنهم ، فيه ، وهذا لا يصح نفيه ، ولما بين له أن أقوال المتقدمين المأثورة عنهم ، وشعر الشعراء المضاف إليهم : هو كلامهم حقيقة ، فلا يكون نسبة القرآن وشعر الشعراء المضاف إليهم : هو كلامهم حقيقة ، فلا يكون نسبة القرآن ، وأن الله بأقل من ذلك ، فوافق الجاعة كلهم على ما ذكر في مسألة القرآن ، وأن الله بأقل من ذلك ، فوافق الجاعة كلهم على ما ذكر في مسألة القرآن ، وأن الله تكلم حقيقة ، وأن القرآن كلام الله حقيقة لا كلام غيره ، ولما ذكر

<sup>(</sup>۱) هو مسيامة بن ثمامة بن كبير بن حبيب الحنى الوائل أبو ثمامة ، متنيء بهن المهمرين ، وله ونشأ باليمامة ، في القرية المسياة اليوم بالجبيلة ، بقرب « الهيينة » بوادي حنيفة ، في نجد ، وتلقب في الجاهلية بالرحن وعرف برحان اليمامة ولما ظهر الإسلام ، وافتتح الذي صلى الله عليه وسلم مكة ، ودانت له العرب ، جاءه وفلا من بي حنيفة ، قيل كان مسيلمة معهم إلا أنه تخلف مع الرجال خارج مكة ، وهو شيخ هرم ، فأسلم الوفد ، وذكروا الذي صلى الله عليه وسلم مكان مسيلمة . فأمر له بمثل ما أمر به لم ، وقال ليس بشركم مكاناً ، ولما رجموا إلى ديارهم كتب مسيلمة إلى الذي صلى الله عليه وسلم ، وأن لن نصف الأرض ولقريش نصف الأرض عليك ، أما بعد : فإن لا نصف الأرض ولقريش نصف الأرض وللريش نصف الأرض ولقريش نصف الأرض معليه ولكن إقريشا من يشاء من عباده ولكن إلى مسيلمة الكذاب = السلام على من اتبع الهدى ، أما بعد : فإن الأرض لله يورثها من يشاء من عباده والعاقبة للمنتين - وأكثر مسيلمة من وضع إسجاع يضاهى بها القرآن - وتوق الذي صلى الله عليه وسلم قبل القضاء على فتنته فلما انتظم الأمر لأبي بكر ، انتدب له أعنلم قواده - خالله بن الوليد - وسلم قبل القضاء على فتنته فلما الأمر لأبي بكر ، انتدب له أعنلم قواده - خالله بن الوليد حوسلم قبل القضاء على فتنته فلما الزركل ص ١٢٥ م ، و و جم بهد ذلك ظافراً منصوراً . . الأعلام الزركل ص ١٢٥ م .

فيها: أن الكلام إنما يضاف حقيقة إلى ماقاله مبتدئاً ، لا إلى من قاله مبلغاً مودياً استحسنوا هذا الكلام ، وعظموه ، وأخذ أكبر الحصوم يظهر تعظيم هذا الكلام ، كابن الوكيل وغيره ، وأظهر الفرح بهذا التلخيص ، وقال : إنك قد أزلت عنا هذه الشبهة وشفيت الصدور ، ويذكر أشياء من هذا النمط ، ولما جاء ما ذكر من الإيمان باليوم الآخر وتفصيله ونظمه : استحسنوا ذلك وعظموه ، وكذلك لما جاء ذكر الإيمان بالقدر وأنه على درجتن ، إلى غير ذلك مما فيها من القواعد الجليلة .

وكذلك لما جاء ذكر الكلام في الفاسق الملى ، وفي الإيمان ، لكن اعترض به المنازعون اعترض به المنازعون المعاندون بعد انقضاء قراءة حميعها ، والبحث فيها عن أربعة أسئلة :

الأول: قولنا ومن أصول الفرقة الناجية: أن الإعان والدين قول وعمل يزيد وينقص ، قول القلب واللسان ، وعمل القلب واللسان والجوارح قالوا: فإذا قيل: إن هذا من أصول الفرقة الناجية ، خرج عن الفرقة الناجية من لم يقل بذلك: مثل أصابنا المتكلمين ، الذين يقولون: إن الإعان هو التصديق ، ومن يقول: الإعان هو التصديق والإقرار ، وإذا لم يكونوا من الناجين: لزم أن يكونوا هالكين .

وأما الأسئلة الثلاثة: وهى الى كانت عمدتهم فأوردوها على قولنا ، وقد دخل فيا ذكرناه من الإعان بالله: الإعان عا أخبر الله فى كتابه ، وتواثر عن رسول الله صلى الله عليه وسلم ، وأجمع عليه سلف الأمة ، من أنه سبحانه فوق سمواته على عرشه ، على على خلقه ، وهو معهم أينا كانوا ، يعلم ما هم عاملون ، كما جمع بين ذلك فى قوله تعالى (هو الذى علق السماوات والأرض فى ستة أيام ثم استوى على العرش يعلم ما يلج فى الأرض وما يخرج منها وما ينزل من السماء وما يعرج فيها وهو معكم أينا كنم والله عا تعملون بصير )(١) ونيس معنى قوله : وهو معكم أنه مختلط بالخلق فإن هذا لا توجبه اللغة ، وهو خلاف ما أجمع عليه سلف الأمة ، وخلاف فإن هذا لا توجبه اللغة ، وهو خلاف ما أجمع عليه سلف الأمة ، وخلاف

<sup>(</sup>١) الحديد آبة ؛ .

ما فطر الله عليه الخلق ، بل القمر آية من آيات الله من أصغر مخلوقاته ، وهو موضوع فى السهاء ، وهو مع المسافر أينا كان ، وغير المسافر ، وهو سبحانه ، فوق العرش ، رقيب على خلقه ، مهيمن عليهم ، مطلع إليهم إلى غير ذلك من معانى ربوبيته وكل هذا الكلام الذى ذكره الله تعالى من أنه فوق العرش ، وأنه معنا حق على حقيقته لا يحتاج إلى تحريف ، ولكن يصان عن الظنون الكاذبة .

السوال الثانى: قال بعضهم نقر باللفظ الوارد ، مثل حديث العباس ، حديث الأوعال(۱) ، والله فوق العرش ، ولا نقول فوق السموات ، ولا نقول على العرش ، وقالوا أيضاً: نقول: (الرحمن على العرش استوى )(۲) ولا نقول الله على العرش استوى ، ولا نقول مستو ، وأعادوا هذا المعنى مراراً ، أى أن اللفظ الذى ورديقال اللفظ بعينه ، ولا يبدل بلفظ يرادفه ، ولا يفهم له معنى أصلا ، ولا يقال: إنه يدل على صفة لله أصلا ، ونبسط الكلام فى هذا فى المحلس الثانى كما سنذكره إن شاء الله تعالى .

السوال الثالث: قالوا: التشبيه بالقمر فيه تشبيه كون الله فى السهاء، يكون القمر فى السهاء.

السوال الرابع: قالوا: قولك على حقيقته ، الحقيقة هي المعنى اللغوى ولا يفهم من الحقيقة اللغوية إلا استواء الأجسام وفوقيتها ، ولم تضع العرب ذلك إلا لها ، فإثبات الحقيقة هو محض التجسيم ، وننى التجسيم مع هذا تناقض أو مصانعة فأجبتهم عن الأسئلة بأن قولى اعتقاد الفرقة الناجية هي الفرقة التي وصفها النبي صلى الله عليه وسلم بالنجاة ، حيث قال : (تفترق أمتى على ثلاث وسبعين فرقة النتان وسبعون في النار وواحدة في الجنة ، وهي من كان على مثل ما أنا عليه اليوم وأصحابي )(٣).

<sup>(</sup>۱) رواه الترمذي ص ۲۹۷ ـ ۱۸ تفسير القرطبي .

<sup>(</sup>٢) طه آية ه .

 <sup>(</sup>٣) رواه بن ماجة من حديث عوف بن مالك ، وأبو داود والترمذي والنسائي وابن ماجة من حديث أبي هريرة ص ٢٠٦ ـ ١ الفتح الكبير .

فهذا الاعتقاد: هو المأثور عن النبي صلى الله عليه وسلم وأصحابه رضى الله عنهم وهم من اتبعهم الفرقة الناجية ، فإنه قد ثبت عن غير واحد من الصحابة أنه قال: الإيمان يزيد وينقص ، وكل ما ذكرته في ذلك فإنه مأثور عن الصحابة بالأسانيد الثابتة لفظه ومعناه ، وإذا خالفهم من بعدهم لم يضرف ذلك.

ثم قلت لهم : وليس كل من خالف فى شيء من هذا الاعتقاد بجب أن يكون هالمكاً ، فإن المنازع قد يكون بجهداً بحطئاً يغفر الله خطأه وقد لا يكون فى ذلك من العلم ما تقوم به عليه الحجة ، وقد يكون له من الحسنات ما بمحو الله به سيئاته ، وإذا كانت ألفاظ الوعيد المتناولة له لا يجب أن يدخل فيها المتأول ، والقانت ، وذو الحسنات الماحية ، والمغفور له وغير ذلك : فهذا أولى ، بل موجب هذا الكلام أن من اعتقد ذلك نجا فى هذا الاعتقاد ، ومن اعتقد ضده فقد يكون ناجياً وقد لا يكون ناجياً ،

وأما السوال الثانى : فأجبهم أولا بأن كل لفظ قلته فهو مأثور عن النبي صلى الله عليه وسلم ، مثل لفظ فوق السموات ، ولفظ على العرش وفوق العرش ، وقلت : اكتبوا الجواب ، فأخذ الكاتب فى كتابته ثم قال بعض الجاعة : قد طال المحلس اليوم ، فيوخر هذا إلى مجلس آخر ، وتكتبون أنم الجواب ، وتحضرونه فى ذلك المحلس .

فأشار بعض الموافقين بأن يم المكلام بكتابة الجواب، لئلا تنتشر أسئلتهم واعتراضهم وكان الحصوم لهم غرض في تأخير كتابة الجواب، ليستعيدوا لأنفسهم ويطالعوا ، وبحضروا من غاب من أصحابهم ويتأملوا العقيدة فيا بيهم ، ليتمكنوا من الطعن والاعتراض ، فحصل الاتفاق على أن يكون تمام المكلام يوم الجمعة ، وقمنا على ذلك ، وقد أظهر الله من قيام الحجة ، وبيان المحجة: ما أعز الله به السنة والجهاعة ، وأرغم به أهل البدعة والضلالة ، وفي نفوس كثير من الناس أمور لما بحدث في المحلس الثاني ، وأخذوا في تلك الآيام يتأملونها ويتأملون ما أحبت به في مسائل تتعلق بالاعتقاد ، مثل المسألة الحموية في الاستواء والصفات الحيرية وغيرها .

فلما كان فى المحلس الثانى يوم الجمعة فى إثنى عشر رجب ، وقد أحضروا أكثر شيوخهم ممن لم يكن حاضراً ذلك المحلس ، وأحضروا معهم زيادة (صفى الدين الهندى )(١) .

وقالوا هذا أفضل الجاعة وشيخهم فى علم الكلام ، وبحثوا فيما بينهم واتفقوا و تواطئوا وحضروا بقوة واستعداد غير ما كانوا عليه ، لأن المحلس الأول أتاهم بغتة ، وإن كان أيضاً بغتة للمخاطب ، الذى هو المسئول والمحيب والمناظر .

فلما اجتمعنا: وقد أحضرت ما كتبته من الجواب عن أسئلهم المتقدمة الذى طلبوا تأخيره إلى اليوم: حمدت الله مخطبة الحاجة خطبة ان مسعود رضى الله عنه ،(٢) ثم قلت: إن الله تعالى أمرنا بالجاعة والائتلاف ونهانا عن الفرقة والاختلاف.

وقال لنا فى القرآن : ( واعتصموا بحبل الله حميعاً ولا تفرقوا ) (٣) وقال : ( إن الذين فرقوا دينهم وكانوا شيعاً لست منهم فى شيء )(١) وقال :

<sup>(</sup>۱) صنى الدين الهندى – هو محمد بن عهد الملقب بعني الدين الهندى الفقيه الشانعى الأصول ولد بالهند سنة ١٤٤ هجرية بدهل رحل إلى اليمن ثم إلى الحجاز وأقام بمكة ثلاثة أشهر ، ثم رحل إلى القاهرة ، ولتى علياها ثم دخل بلاد الروم ولتى السراج الأرموى وتتلمذ له ، ثم رحل إلى دمشق واستوطنها و درس بالجامع الأموى ناظر ابن تيمية بين يدى الأمير تذكر في حضرة العلما ، فأخذ يقرر المسائل في أناة وبيان رغم عجمته الهندية ، وانتصر الأمير والحاضرون لصنى الدين ، وأمر الأمير بحبس ابن تيمية بسبب ذلك . ومن مصنفاته نهاية الوصول إلى علم الأصول .

تُوفى سنة ٧١٥ ه بدمشق ( الفتح المبين ١١٥ ــ ٢ ، البدر الطالع ١٨٧ ــ ٢ ) .

<sup>(</sup>۲) خطبة الحاجة هي أن الحمد لله نستمينه ونستففره وتعوذ بالله من شرور أنفسنا من يهده الله فلا مضل له ، ومن يضلل فلا هادي له وأشهد أن لا إله إلا الله ، وأشهد أن محمداً عبده ورسوله ، قال : ويقرأ ثلاث آيات ، ففسرها سفيان الثوري – واتقوا الله حق تقاته ولا تموتن إلا وأنتم مسلمون . واتقوا الله الذي تساءلون به والأرحام إن الله كان عليكم رقيباً ، اتقوا الله وتواوا قولا سديداً – الآية . رواه الترمذي وصححه ص ١٤٧ ـ ٦ منق الأخبار مع شرحه فيل الأوطار .

<sup>(</sup>٣) آل عسران ١٠٣ .

<sup>(</sup>٤) الأنسام ١٥٩.

<sup>(</sup> م ٨ - أصول الفقه )

## ( ولا تكونوا كالذين تفرقوا واختلفوامن بعد ما جاءهم البينات )(١) .

وربنا واحد ، وكتابنا واحد ، ونبينا واحد ، وأصول الدين لا تحتمل التفرق والاختلاف ، وأنا أقول ما يوجب الجاعة بين المسلمين ، وهو متفق عليه بين السلف ، فإن وافق الجاعة فالحمد لله ، وإلا فمن خالفي بعد ذلك : كشفت له الأسرار ، وهتكت الأستار ، وبينت المذاهب الفاسدة ، التي أفسدت الملل والدول ، وأناا هب إلى سلطان الوقت على البريد ، وأعرفه من الأمور ما لا أقوله في هذا المحلس ، فإن للسلم كلاماً ، وللحرب كلاماً . وقلت : لا شك أن الناس يتنازعون يقول هذا أنا حنبلي ، ويقول هذا أنا خنبلي ، ويجرى بيهم تفرق وفين واختلاف على أمور ويقون حقيقها .

وأنا أحضرت ما يبين اتفاق المذاهب فيما ذكرته ، وأحضرت (كتاب تبيين كذب المفترى ، فيما ينسب إلى الشيخ أبى الحسن الأشعرى رحمه الله الله) (٢) تأليف الحافظ أبى القاسم ابن عساكر رحمه الله(٣) .

وتلت : لم يصنف فى أخبار الأشعرى المحمودة كتاب مثل هذا ، وقد ذكر فيه لفظه الذي ذكره فى كتابه ( الإبانة ) .

<sup>(</sup>۱) آل عمسران ۱۰۵.

<sup>(</sup>۲) أبو الحسن الأشعرى – أبو الحسن على بن إسماعيل بن أبى بشر إسحق بن سالم . جده الأعلى أبو .وسى الأشعرى صاحب رسول الله صلى الله عليه وسلم . وهو صاحب الأصول وإليه تنسب الطائفة الأشعرية ولد سنة ٢٦٠ أو ٢٧٠ ه بالبصرة وتوفى سنة ٣٣٥ فى أحد الأقوال فكان معتزلياً ثم تاب من القول بخلق القرآن وأن الله لاتراه الأبصار وله من الدكتب كناب اللمع وكتاب الموجز وكتاب إيضاح البرهان وغيرها و قد بلغت تصانيفه خسة و خسين تصنيفاً . (وفيات الأعيان ٢٤٤ ـ ١).

<sup>(</sup>٣) أبو القاسم بن عساكر – الإمام الكبير حافظ الشام بل حافظ الدنيا أبو القاسم على ابن الحسن بن هبة الله الدمشق الشافى ، صاحب تاريخ دمشق وفضل أصحاب الحديث ومسند أهل داريا وغير ذلك ولد سنة ٩٩ معم والده ورحل إلى بقداد والكوفة ونيسابور ، وشيوخه أكثر من ألف شيخ ونيف وثمانون امرأة . قال ابن النجار هو إمام المحدثين في وقته : انتهت إليه الرياسة في الحفظ والإتقان مات سنة ٧١ ه ه .

<sup>(</sup> طبقات الحفاظ ٤٧٤ ) والوفيات ص ٤٧٦ - ١ .

فلما انهيت إلى ذكر المعترلة: سأل الأمير عن معنى المعترلة، فقلت: كان الناس فى قديم الزمان قد اختلفوا فى الفاسق الملى، وهو أول اختلاف حدث فى الملة، هل هو كافر أو مؤمن ؟ فقالت الحوارج إنه كافر. وقالت الجماعة: إنه مؤمن. وقالت طائفة: نقول هو فاسق، لا مؤمن ولا كافر، ننزله منزلة بين المنزلتين، وخلدوه فى النار، واعترلوا حلقة الحسن البصرى وأصحابه – رحمه الله تعالى – (١) فسموا معتزلة.

وقال الشيخ الكبير بجبته وردائه: ليس كما قلت ، ولكن أول مسألة اختلف فيها المسلمون مسألة الكلام ، وسمى المتكلمون متكلمين لأجل تكلمهم فى ذلك ، وكان أول من قالها عمرو بن عبيد(٢) ، ثم خلفه بعد موته عطاء بن واصل ، هكذا قال وذكر نحواً من هذا .

فغضبت عليه وقلت : أخطأت ، وهذا كذب مخالف للإجماع . وقلت له : لا أدب ولا فضيلة ، لا تأديب معى فى الخطاب ، ولا أصبت فى الجواب؟!

ثم قلت: الناس اختلفوا في مسألة الكلام في خلافة المأمون ، وبعدها في أواخر المائة الثانية ، وأما المعتزلة فقد كانوا قبل ذلك بكثير في زمن عمرو بن عبيد بعد موت الحسن البصرى ، في أوائل المائة الثانية ، ولم يكن أولئك قد تكلموا في مسألة الكلام ، ولا تنازعوا فيها ، وإنما أول بدعتهم تكلمهم في مسائل الأسماء والأحكام والوعيد .

<sup>(</sup>۱) الحسن البصرى – هو الحسن بن أبى الحسن يسار البصرى أبو سعيد ولد لسنتين بقيتا من خلافة عمر . قال أبو بردة : أدركت الصحابة فا رأيت أحداً أشبه بهم من الحسن . وقال سليهان التميمى : الحسن شيخ أهل البصرة . مات سنة ١١٠ هـ . (طبقات الحفاظ ص ٢٨) .

<sup>(</sup>۲) عمرو بن عبيد بن باب التميمي بالولاء ، أبو عثمان البصرى شيخ المعترلة في عصره – وفقيهها ، وأحد الزهاد المشهورين ، اشهر بعلمه وزهده ، وفيه قال المنصور العباسي « كلكم طالب صيد ، غير عمرو بن عبيد » له رسائل وخطب وكتب منها : التفسير – والرد على القدرية – توفى بحران بقرب مكة ، ورثاه المنصور . كان من القدرية الذين يقولون : إنما الناس مثل الزرع . . توفى سنة ١٤٤ ه الأعلام الزركلي ص ٢٥٢ – ه .

فقال: هذا ذكره الشهرستاني (۱) في كتاب الملل والنحل، فقلت الشهرستاني ذكر ذلك في اسم المتكلمين، لم سموا متكلمين ؟ لم يذكره في اسم المعتزلة، وأنكر الحاضرون عليه، وقالوا: غلطت. وقلت: في ضمن كلامي أنا أعلم كل بدعة حدثت في الإسلام، وأول من ابتدعها، وما كان سبب ابتداعها.

وأيضاً فما ذكره الشهرستانى ليس بصحيح فى اسم المتكلمين ، فإن المتكلمين كانوا يسمون بهذا الاسم ، قبل منازعهم فى مسألة الكلام ، وكانوا يقولون عن واصل بن عطاء أنه متكلم ، ويصفونه بالكلام ، ولم يكن الناس اختلفوا فى مسألة الكلام .

وقلت: أنا وغيرى إنما هو واصل(٢) بن عطاء ، أى : لا عطاء بن واصل كما ذكره المعترض ، قلت : وواصل لم يكن بعد موت عمرو بن عبيد وإنما كان قرينه . . وقد روى أن واصلا تكلم مرة بكلام ، فقال عمرو ابن عبيد : لو بعث نبى ماكان يتكلم بأحسن من هذا ، وفصاحته مشهورة ، حتى قبل انه كان ألثغ ، وكان يحترز عن الراء ، حتى قبل له : أمر الأمير أن يحفر بثر . . فقال : أوعز القائد أن يقلب قليب في الجادة .

ولما انهى الكلام إلى ما قاله الأشعرى : قال الشيخ المقدم فيهم لا ريب

<sup>(</sup>۱) الشهرستانى – هو أبو الفتح محمد بن أبى القام عبد الكريم بن أبى بكر أحمد الشهرستانى المتكلم على مذهب الأشعرى كان إماماً فقيهاً متكلماً صنف كتاب نهاية الأقسدام فى علم السكلام وكتاب الملل والنحل والمناهج والبيان وكان كثير المحفوظ حسن المحاورة يعظ الناس كانت ولادته سنة ٤٩٥ هـ (وفيات الأعيان ١٨٨ - ١).

<sup>(</sup>۲) واصل بن عطاء – أبو حذيفة واصل بن عطاء المعتزلى المعروف بالغزال . كان أحد الأثمة البلغاء المتكلمين وكان يجلس إلى الحسن البصري رضى الله عنه فلما ظهر الاختلاف وقالت الحوارج بتكفير مرتكب السكبائر ، وقالت الجماعة بأمهم مؤمنون ، وإن فسقوا بالسكبائر خرج واصل بن عطاء عن الفريقين فقال : ان الفاسق من هذه الأمة لا مؤمن ولا كافر ، منزلة بين منزلتين . فطرده الحسن عن مجلسه فاعتزل عنه فقيل له ولاتباعه معتزلون وله من التصافيف كتاب أصناف المرجئة وكتاب معانى القرآن وكتاب الحطب فى التوحيد وغير ذلك . . وله سنة ١٨١ ه .

<sup>(</sup> وفيات الأعيان ١٧٠ ـ ٢ ) .

أن الإمام أحمد إمام عظيم القدر ، ومن أكبر أئمة الإسلام ، لكن قد انتسب إليه أناس ابتدعوا أشياء .

فقلت: أما هذا فحق ، وليس هذا من خصائص أحمد ، بل ما من إمام إلا وقد انتسب إليه أقوام هو مهم برىء . فقد انتسب إلى مالك أناس مالك مهم برىء . وانتسب إلى الشافعي أناس هو برىء مهم ، وانتسب إلى أبي حنيفة أناس هو برىء مهم ، وقد انتسب إلى موسى عليه السلام أناس هو مهم برىء . وقد هو مهم برىء ، وانتسب إلى عيسى عليه السلام أناس هو مهم برىء . وقد انتسب إلى على بن أبي طالب أناس هو برىء مهم ، ونبينا صلى الله عليه وسلم قد انتسب إلى على بن أبي طالب أناس هو برىء مهم ، ونبينا صلى الله عليه وسلم قد انتسب إليه من القر امطة والباطنية و غير هم من أصناف الملحدة والمنافقين ، من هو برىء مهم .

وذكر فى كلامه ، أنه انتسب إلى أحمد ناس من الحشوية والمشبهة ونحو هذا الكلام .

فقلت: المشهة والمجسمة في غير أصحاب الإمام أحمد أكثر منهم فيهم ، هو ًلاء أصناف الأكراد كلهم شافعية ، وفيهم من التشبيه والتجسيم مالا يوجد في صنف آخر ، وأهل جيلان فيهم شافعية وحنبلية . قلت : وأما الحنبلية المحضة فليس فيهم من ذلك مافي غيرهم .

وكان من تمام الجواب أن الكرامية المحسمة كلهم حنفية ، وتكلمت على لفظ الحشوية — ما أدرى جواباً عن سوال الأمير أو غيره ، أو عن غير جواب — فقلت : هذا اللفظ أول من ابتدعه المعتزلة ، فإنهم يسمون الجاعة والسواد الأعظم الحشو ، كما تسميهم الرافضة الجمهور ، وحشو الناس هم عموم الناس وحمهورهم ، وهم غير الأعيان المتميزين يقولون هذا من حمهورهم .

وأول من تكلم بهذا عمرو بن عبيد ، وقال : كان عبد الله بن عمر(١)

 <sup>(</sup>۱) عبد الله بن عمر – هو عبد الله بن عمر بن الخطاب القرشى العدوى – أسلم مع أبيه و هو صغير لم يشهد بدراً استصغره النبي صلى الله عايه و سلم فرده . شبد الحندق و مؤتة و شهد الير موك و فتح مصر و إفريقية و كان كثير الاقباع لآثار رسول الله صلى الله عليه و سلم . قال مالك قد أقام=

رضى الله عنه حشوياً : فالمعتزلة سموا الجاعة حشواً ، كما تسميهم الرافضة الجمهور .

وقلت ـــ لا أدرى فى المحلس الأول أو الثانى ـــ أول من قال إن الله جسم هشام بن الحكم الرافضى (١) .

وقلت لهذا الشيخ : من فى أصحاب الإمام أحمد رحمه الله حشوى بالمعنى الذى تريده ؟ الأثر م(٢) ، أبو داو د(٣) ، المروذى(؛) ، الحلال ، أبو بكر

ابن همر بعد الذي صلى الله عليه وسلم ستين سنة يفتى الناس في الموسم وغير ذلك وكان من أثمـة السلمين ترك المنازعة في الحلافة مع كثرة ميل أهل الشام إليه ومحبتهم له ، ولم يشهد مع على شيئاً من حروبه . ثم كان بعد ذلك يندم على ترك انقتال معه . روى عن النبي صلى الله عليه وسلم فأكثر ، وروى عن أبي بكر وعمر وعبان وعلى وغيرهم ، وروى عنه ابن عباس وغيره من الصحابة والتابعين .

توفى سنة ٧٧ ه بعد مقتل ابن الزبير بثلاثة أشهر . وقتل مسموماً بتحريض من الحجاج . (أسد الغابة ص ٣٤٠ – ٣٤٤).

(۱) هو هشام بن الحكم الشيبانى بالولاء ، الكوفى أبو محمد ، متكلم مناظر ، كان شيخ الإمامية فى وقته ، سكن بداد ، وانقطع إلى يحيى بن خالد البرمكى ، وصنف كتباً ، مها : « الإمامة » ، « القار » و « الرد على الزنادقة » . وكان حاضر الجواب ، ولما حدثت ذكبة البرامكة استر ، وتوفى على أثرها بالكوفة ، ويقال عاش إلى خلافة المأمون . . توفى صنه ١٩٠ ه .

الأعلام للزركلي ص ٨٢ - ٩ .

- (۲) الأثرم دو أبو بكر أخد بن محمد بن هانى الأثرم الطائى البغدادى الإسكافى . الفقيه الحافظ ، صاحب ابن حنيل خراسانى الأصل ، روى عن القمنبى وعفان وابن أبى شيبة وعنه . النسائى و ابن صاعد . قال الحلال كان يعرف الحديث ويحفظه ويعلم الأبواب والمسند له كتاب فى الملل . ذكره ابن حبان فى الثقات وقال كان من خيار عباد الله . (طبقات الحفاظ ص ٢٥٦) ولم يذكر تأريخ مولده أو وفاته .
  - (٣) ستأتى ترجمته إن شاه الله تمالى .
- (٤) دو أحد بن محمد بن الحجاج بن عبد العزيز أبو يكر المروذى ، وهو المقدم من أسحاب أحد لورعه وفضله ، وكان الإمام أحد يأنس به وينبسط إليه . وهو الذى تولى إنماضه لما مات وغسله . وقد روى عنه مسائل كثيرة منها : أنه سأل أحد بن حنبل عن الأحاديث التي ترددها الجهدية في الصفات والرؤية و الإسراء وقصة العرش فصححها وقال قد تلقبها الأمة بالقبول ، مات سنة ٢٧٥ ه ، حطبقات الحنابلة ص ٢٠٠٠ .

عبد العزيز(١) ، أبو الحسن التميمي(٢)، إن حامد(٣) ، القاضى أبو يعلى(١) ، أبو الخطاب(٥) ، إن عقيل(١) ؟ ورفعت صوتى وقلت : سمهم ، قل لى منهم ؟ من هم ؟ .

(۱) هو أبو بكر عبد العزيز بن جعفو بن أهد بن يزداد بن مهروف المعروف بندام الحلال ، حدث عن مؤسى بن هارون ، والحسن بن عبد الله الحرق ، وأبى القاسم البغوى وآخرين ، وروى عنه أحمد بن على الحطبى والفاتى ، والأثرم ، وصالح ، وعبد الله وغيرهم ، وكان موثوقاً به في العلم والدين متسع الرواية مشهوراً بالديانة ، له المصنفات والعلوم المختلفات ، منها : الشانى ، والمقنع ، وتفسير القرآن ، توفى سنة ٣٦٠ هجرية – طبقات الحنابلة ١١١٩ ـ ٢ .

(۲) أبو الحسن التميمى : هو عبد العزيز بن الحارث بن أسد ، حدث عن أبى بكر النيسابورى ونفطو يه وغيرهما ، وصحب أبا بكر عبد العزيز ، وصنف فى الأصول والفروع والفرائض مولده سنة ٣١٧ هـ و وته سنة ٣٧١ هـ طبقات الحنابلة ١٣٩ ـ ٢ .

(٣) هو الحسن بن حامد بن على بن مروان أبو عبد الله البغدادى إمام الحنابلة فى زماده ، ومدرسهم ومفتيهم ، له المصنفات فى العلوم المختلفات ، وله الجامع فى المذهب الحنبلي نحو من أربعائة جزء ، وله شرح الحرق ، وشرح أصول الدين – وأصول الفقه ، وكان كثير الحج توفى راجعاً من مكة بةرب واقصة سنة ٤٠٣ ه – طبقات الحنابلة ص ١٧١ ـ ٢ .

(٤) القاضى أبو يعلى : هو محمد بن الحسين بن محمد بن خلف بن أحمد بن الفراه يكنى أبا يعلى ، الممروف بالقاضى الكبير الفقيه الحنبلى الأصولى المحدث ، ولد سنة ٣٨٥ ه . أول سماعه للحدث سنة ٣٨٥ ه و من شيوخه أبو القاسم موسى و ابن صاعد والقاضى أبو محمد بن الأكفانى ، والحاكم أبر عبد الله النيسابورى . تتلمذ له من أصحابه وأقرانه كثير مهم أبو بكر أحمد بن على الحطيب وأبو الحسن بن الطيورى وأبو جعفر بن أبى مرسى إمام الحنابلة وعالمهم ، أحمد بن على الحطيب وأبو الحسن بن الطيورى وأبو جعفر بن أبى مرسى إمام الحنابلة وعالمهم ، له التصانيف التى لم يسبق إلى مثلها ولم ينسج على منوالها ، ومها أحكام القرآن ، وإيضاح البيان ، والمعتمد ، والرد على الأشعرية ، وأربع مقدمات في أصول الديانات ، والعدة في أصول البيان ، والمعتمد ، وقو سنة ١٥٥ ه – الفتح المبين ص ٢٤٥ - ١ .

(ه) أبو الحطاب – هو محفوظ بن أحمد بن الحسن بن أحمد المكلوذانى البندادى الفقيه الحنبلى الأصولى القرضى ، الأديب الشاعر ولد سنة ٤٣٢ ه وسمع الحديث من القاضى أبى يعلى و تفقه عليه وكان – رحمه الله – بارعاً فى مذهب الحنابلة وعلم الحلاف والفر النص – تتلمذ له حماعة من أئمة الحنابلة منهم الشيخ عبد القادر الجيل وغيره وصنف كتباً حساناً . منها : الهداية فى الفقه ، والتهذيب فى الفرائض ، والتمهيد فى أصول الفقه وغيرها وله قصيدة فى العقائد طويلة تقع فى خسين بيتاً ذكرها ابن الجوزى فى المنتظم توفى رحمه الله سنة ١٠٥ هجرية – الفتح المبين ص ١١٠ - ٢ .

(٦) أبو الوفاء بن عقيل – هو على بن عقيل بن محمد بن عقيل بن أحمد البندادى الظفرى ،
 المقرئ الفقيه الأصول الحبل وكنيته أبو الوفاء أحد الأئمة وشيخ الإسلام ، ولد سنة أربعائة =

أبكذب ابن الحطيب وافترائه على الناس فى مذاهبهم تبطل الشريعة ، وتندرس معالم الدين ؟ كما نقل هو وغيره عنهم أنهم يقولون : إن القرآن القديم هو أصوات القارئين ، ومداد الكاتبين ، وأن الصوت والمداد قديم أزلى ، من قال هذا ؟ وفي أى كتاب وجد هذا عنهم ؟ قل لى !

وكما نقل عهم أن الله لا يرى فى الآخرة باللزوم الذى ادعاه ، والمقدمة التى نقلها عهم ، وأخذت أذكر ما يستحقه هذا الشيخ ، من أنه كبير الجاعة وشيخهم وأن فيه من العقل والدين ما يستحق أن يعامل بموجبه ، وأمرت بقراءة العقيدة حميعها عليه ، فإنه لم يكن حاضراً فى المحلس الأول ، وإنما أحضروه فى الثانى انتصاراً به .

وحدثنى الثقه عنه بعد خروجه من المجلس ، أنه اجتمع به وقال له ، أخبر نى عن هذا المجلس ، فقال : ما لفلان ذنب ولا لى ، فإن الأمير سأل عن شىء فأجابه عنه ، فظننته سأل عن شىء آخر .

وقال : قلت لهم أنتم مالكم على الرجل اعتراض ، فإنه نصر ترك التأويل ، وأنتم تنصرون قول التأويل ، وهما قولان للأشعرى .

وقال : أنا أختار قول ترك التأويل ، وأخرج وصيته التي أوصى بها ، وفها قول ترك التأويل .

قال الحاكى لى : فقلت له : بلغنى عنك أنك قلت فى آخر المحلس – لما أشهد الجهاعة على أنفسهم بالموافقة – لاتكتبوا عنى نفياً ولا إثباتاً فسلم ذاك؟ فقال : لوجهن :

<sup>=</sup> وإحدى وثلاثين هجرية كان قوى الحجة واسع الدائرة فى العاوم والفنون والتصانيف. كان خبيراً بعلم الكلام مطلعا على مذاهب المتكلمين بارعاً فى الفقه وأصوله وله فى ذلك استنباطات عظيمة حسنة وتحريرات كثيرة مستحسنة. وكان يميل فى أول أمره إلى مذهب المعتزلة ثم عدل عن هذا إلى مذهب الحنابلة فى الفقه، ولكن بتى فى عقيدته اثر مذهب المعتزلة واشتهر بين العلماء وأوذى من أجل ذلك ، وله مؤلفات كثيرة منها «كتاب الفنون » وهو كتاب كبير جداً واه «كتاب الفصول » فى الفقه - « وعمدة الأدلة » ، وفى أصول الفقه « الواضح » وغير ذلك من الكتب النافعة فى الفنون المختلفة توفى سنة ١٦٥ ه ( كناب الذيل على طبتات الحنابلة من الكتب النافعة فى الفنون المختلفة توفى سنة ١٦٥ ه ( كناب الذيل على طبتات الحنابلة ١٦٣ ).

أحدهما : أنى لم أحضر قراءة حميع العقيدة في المحلس الأول .

والثـانى : لأن أصحابى طلبونى لينتصروا بى ، فما كان يليق أن أظهر مخالفتهم ، فسكت عن الطائفتين .

وأمرت غير مرة أن يعاد قراءة العقيدة حميعها على هذا الشيخ فرأى بعض الجاعة أن ذلك تطويل ، وأنه لايقرأ عليه إلا الموضع الذى لهم عليه سوال ، وأعظمه لفظ الحقيقة ، فقرأوه عليه ، فذكر هو محثاً حسناً يتعلق بدلالة اللفظ فحسنته ومدحته عليه ، وقلت : لاريب أن الله حى حقيقة ، عليم حقيقة ، سميع حقيقة ، بصير حقيقة ، وهذا متفق عليه بين أهل السنة والصفاتية من حميع الطوائف ، ولو نازع بعض أهل البدع في بعض ذلك . فلا ريب أن الله موجود والمخلوق موجود ولفظ الوجود سواء كان مقولا عليهما بطريق الاشتراك اللفظى فقط ، أو بطريق التواطؤ المتضمن للاشتراك لفظاً ومعنى ، أو بالتشكيك الذي هو نوع من التواطؤ .

فعلى كل قول: فالله موجود حقيقة ، والمخلوق موجود حقيقة ، ولا يازم من إطلاق الاسم على الخالق والمخلوق بطريق الحقيقة محذور ولم أرجح فى ذلك المقام قولا من هذه الثلاثة على الآخر ، لأن غرضى تحصيل على كل مقصودى .

وكان مقصودى تقرير ما ذكرته على قول حميع الطوائف ، وأن أبين الفاق انسلف ومن تبعهم على ماذكرت ، وأن أعيان المذاهب الأربعة ، والأشعرى ، وأكابر أصحابه على ما ذكرته ، فإنه قبل المحاس الثانى : اجتسع بى من أكابر علماء الشافعية ، والمنتسبن إلى الأشعرية والحنفية وغيرهم ممن عظم خوفهم من هذا المحلس وخافوا انتصار الحصوم فيه وخافوا على نفوسهم أيضاً من تفرق الكلمة ، فلو أظهرت الحجة التي ينتصر بها ما ذكرته أو لم يكن من أئمة أصحابهم من يوافقها لصارت فرقة ولصعب عليهم أن يظهروا في المحالس العامة الحروج عن أقوال طوائفهم بما في ذلك من تمكن أعدائهم من أغراضهم .

فإذا كان من أئمة مذاهبهم من يقول ذلك ، وقامت عليه الحجة ،

وبان أنه مذهب السلف: أمكنهم إظهار القول به مع ما يعتقدونه في الباطن. من أنه الحتى ، حتى قال لى بعض الأكابر من الحنفية – وقد اجتمع بى – لو قلت هذا مذهب أحمد وثبت على ذلك لانقطع النزاع.

ومقصوده أنه تحصل دفع الخصوم عنك بأنه مذهب متبوع ، ويستريح المنتصر والمنازع من إظهار الموافقة .

فقلت: لا والله ، ليس لأحمد بن حنبل فى هذا اختصاص ، وإنما هذا اعتقاد رسول هذا اعتقاد سلف الأمة وأئمة أهل الحديث ، وقلت أيضاً هذا اعتقاد رسول الله صلى الله عليه وسلم ، وكل لفظ ذكرته فأنا أذكر به آية ، أو حديثاً ، أو إحماعاً سلفياً ، وأذكر من ينقل الإحماع عن السلف من حميع طوائف المسلمين ، والفقهاء الأربعة ، والمتكلمين ، وأهل الحديث ، والصوفية .

وقلت لمن خاطبني من أكابر الشافعية – لأبين أن ما ذكرته هو قول السلف ، وقول أئمة أصحاب الشافعي ، وأذكر قول الأشعرى ، وأئمة أصحابه التي ترد على هؤلاء الحصوم ، ولينتصرن كل شافعي ، وكل من قال بقول الأشعرى الموافق لمذهب السلف ، وأبين أن القول المحكى عنه في تأويل الصفات الحبرية قول لا أصل له في كلامه ، وإنما هو قول طائفة من أصحابه ، فللأشعرية قولان ليس للأشعرى قولان .

فلما ذكرت فى المحلس أن حميع أسماء الله التى سمى بها المخلوق كلفظ الوجود الذى هو مقول بالحقيقة على الواجب ، والممكن ، على الأقوال الثلاثة : تنازع كبران ، هل هو مقول بالاشتراك أو بالتواطؤ ؟

فقال أحدهما : هو متواطىء وقال الآخر هو مشترك ، لئلا يلزم التركيب .

وقال هذا: قد ذكر فخر الدين أن هذا النزاع مبنى على أن وجوده هل هو عين ماهيته ، هل هو عين ماهيته ، قال : أنه مقول بالاشتراك ، ومن قال أن وجوده قدر زائد على ماهيته قال : أنه مقول بالتواطؤ.

فَأَخَذَ الْأُولَ بِرجِح قُولَ مَن يَقُولَ : إِنَّ الوَجُودُ زَائِدَ عَلَى المَّـاهَيَةُ ، لينصر أنه مقول بالتواطؤ .

فقال الثانى : ليس مذهب الأشعرى وأهل السنة أن وجوده عين ماهيته ، فأنكر الأول ذلك .

فقلت: أما متكلمو أهل السنة فعندهم أن وجود كل شيء عين ماهيته وأما القول الآخر فهو قول المعتزلة أن وجود كل شيء قدر زائد على ماهيته ، وكل منهما أصاب من وجه ، فإن الصواب أن هذه الأسماء مقولة بالتواطؤ ، كما قد قررته في غير هذا الموضع ، وأجبت عن شبه التركيب بالجوابين المعروفين .

وأما بناء ذلك على كون وجود الشيء عنن ماهيته أو ليس عينه: فهو من الغلط المضاف إلى ابن الحطيب، فانا وإن قلنا إن وجود الشيء عين ماهيته: لابجب أن يكون الاسم مقولا عليه وعلى نظيره بالاشتراك اللفظى فقط، كما في حميع أسماء الأجناس.

فإن اسم السواد مقول على هذا السواد وهذا السواد بالتواطو وليس عين هذا السواد هو عين هذا السواد ، إذ الاسم دال على القدر المشترك بينهما وهو المطلق الكلى ، لكنه لا يوجد مطلقاً بشرط الإطلاق إلا فى الذهن ، ولا يلزم من ذلك نبى القدر المشترك بين الأعيان الموجودة فى لخارج ، فإنه على ذلك تنتنى الأسماء المتواطئة ، وهى حمهور الأسماء الموجودة فى الغالب ( وهى أسماء الأجناس اللغوية ) وهو الاسم المطلق على الشيء ، فى الغالب ( وهى أسماء الأجناس اللغوية ) وهو الاسم المطلق على الشيء ، وعلى كل ما أشبه سواء كان اسم عين أو اسم صفة ، جامداً أو مشتقاً ، وسواء كان جنساً منطقياً أو فقهياً أو لم يكن بل اسم الجنس فى اللغة يدخل وسواء كان جنساً منطقياً أو فقهياً أو لم يكن بل اسم الجنس فى اللغة يدخل فيه الأجناس ، والأصناف ، والأنواع ، ونحو ذلك ، وكلها أسماء متواطئة ، وأعيان مسمياتها فى الحارج متميزة .

وطلب بعضهم إعادة قراءة الأحاديث المذكورة فى العقيدة ، ليطعن فى بعضها ، فعرفت مقصوده ، فقلت : كأنك قد استعددت للطعن فى حديث الأوعال: حديث العباس بن عبد المطلب(١) ، وكانوا قد تعنتوا حتى ظفروا بما تكلم به زكى الدين عبد العظيم(٢) ، من قول البخارى فى(٣) تاريخه: عبد الله بن عميرة لايعرف له سماع من الأحنف – فقلت: هذا الحديث مع أنه رواه أهل السنن كأبى داود (٤) ، وابن ماجة(٥)

- (٢) زكر الدين عبد العظيم هو عبد العظيم بن عبد القوى بن عبد الله بن سلامة بن سعد الحافظ الدكبير الإمام الثبت شيخ الإسلام . زكى الدين أبو محمد المنذرى الشامى ثم المصرى . ولد سنة ٨١٥ ه و تفقه وطلب هذا الشأن فبرع فيه وكان عديم النظير في معرفة علم الحديث على الختيلاف فدونه ، إماماً حجة و رجا متجرياً ، وبه تخرج الشرف الدميساطى . ألف الترغيب والتهم ، واختصر صحيح مسم وسنن أبي داود مات سنة ٢٥٦ ه طبقات الحفاظ ص ٥٠١ ه . والبخسارى دو أبو عبد الله محمد بن إسماعيل بن إبراهم ، الحافظ المصلم صاحب (٣) البخسارى دو أبو عبد الله محمد بن إسماعيل بن إبراهم ، الحافظ المصلم صاحب
- (۳) البخسارى سده ابو عبد الله محمد بن إسماعيل بن إبراهم ، الحافظ المعلم صاحب السه بدر إبراهم بن المنذر وخلق وروى عنه مسلم والبرراني وآخرون وروى عنه أنه قال أخرجت هذا الكتاب يعنى الصحيح من زهاء سمائة ألف حديث وله من المؤلفات الجامع الصحيح والتاريخ الكبير والأدب المفرد ولد سنة ١٩٤ ومات منة ٢٥٦ ( طبقات الحفاظ ٢٤٨).
- (٤) أبو داود السجستانى -- هو سليمان بن الأشمث بن شداد بن عمرو الأفردى الإمام العلم -- صاحب كتاب بر السن » و « الناسخ والمنسوخ » و « القدر » و « المراسيل » وغير ذلك ولد صفة ٢٠٢ هوروى عن القعنبى و مسلم بن إبر اهم ، وأبو الوليد الطيالسي ، و أحمد ويحي ، وإسحاق وابن المدنى و خاى . وعاء التر منى ، وابنه أبو بكر ، وحر ب الكرمانى ، وخلق -- قال الحلال ؛ أبو داود الإمام المقدم في ز. . ، رجل لم يسبقه أحد إلى معرفته بتخريج العلوم . وبصره بموانسه . وقال إبر اهم الحربي . ألين لأبي داود الحديث كما ألين الداود الحديد ، وقال ابن حيان ؛ أبر داود أ د أنمة الدنيا فقهاً وعاماً وحفظاً ونسكاً وورعاً وإنقاناً وجمع وصنف وذب عن السن . توفي رحمه الله سنة ٢٧٥ هطبقات الحفاظ ص ٢٦١ .
- (ه) ابن ماجة هو أبو عبد الله محمد بن يزيد الربعي القزويي الحافظ صاحب كتاب السن والتنسير سمع بخراسان والعراق والحجاز ومصر والشام وغيرها وروى عنه خلق صهم=

<sup>(1)</sup> العباس بن عبد المطلب – عباس بن عبد المطلب بن هاشم بن عبد مناف عم رسول الله صلى الله عليه وسلم يكي أبا الفضل كان أسن من رسول الله صلى الله عليه وسلم بسنتين . شهد مع رول الله صلى الله عليه وسلم بيعة العقبة ليشدد له العقد ، أسلم قبل الهجرة وكان يكتم إسلامه وكان بمكة يكب إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم أخبار المشركين هاجر إلى الذي صلى الله عليه وسلم منه فتح مكة وشهد حنينا وثبت مع رسول الله صلى الله عليه وسلم لما الهزم الناس استسقى به عرب بن المعاب عام الرمادة لما اشتد القحط فسقاه الله تعالى به وأخصبت الأرض نقال عمر هذا والله الوسيلة إلى الله ، توفى بالمدينة سنة اثنتين وثلاثين وصلى عليه عبان ودفن ما البقيم حو ابن ٨٨ سنة (أحد الغابة) ١٦٤ - ١٦ .

والبرمذى(١) وغيرهم : فهو مروى من طريةين مشهورين ، فالقدح في أحدهما لايقدح في الآخر . فقال : أليس مداره على ابن عيرة ، وقد قال البخارى : لايعرف له سماع من الأحنف ؟ .

فقلت: قد رواه إمام الأثمة ابن خزيمة (٢) ، في كتاب التوحيد ، الذي اشترط فيه أنه لايحتج فيه إلا بما نقله العدل عن العدل ، موصولا إلى النبي صلى الله عليه وسلم ، قلت والإثبات مقدم على النبي ، والبخارى إنما نبي معرفة سماعه من الأحنف (٣) ، لم ينف معرفة الناس مهذا ، فإذا عرف غيره كامام الأنمة ابن خزيمة — ما ثبت به الإسناد : كانت معرفته وإثباته مقدماً على نبي غيره و عدم معرفته .

<sup>≈</sup>أبو الطيب البغدادى وإسحاق بن محمد القزويني . ودو ثقة محتج به له ممرفة بالحديث ومصانات في السنن والتفسير والتاريخ . مات سنة ۲۸۳ د طبقات الحفاظ ۲۷۸ .

<sup>(</sup>۱) الترمذى – دو أبو عيسى محمد بن عيسى بن مورة بن موسى بن الفساك السلمى الترمذى . ولد سنة مائين ، وتوفى سنة ٢٧٩ وهو أحد الأعلام الحفاظ أخذ الحديث عن حماعة مهم قتيبة ابن سعيد وإسحاق بن موسى ومحمد بن إسماعيل البخارى و نميرهم وأخذ عنه خاق كثير وله تصانيف فى علم الحديث وكتابه الجامع أحسن الكتب وأكرها قائدة وأحكها ترتباً وأملها تكرارا قال صنفت كتابى هذا فعرضته على علماء الحجاز فرضوا به وعرضته على علماء المراق فرضوا به وعرضته على علماء خراسان فرضوا به ومن كان فى بيته هذا الكتاب فرأنما فى بيته نبى بعد وعرضته على علماء (نيل الأوطار ص ٢٠ ج ١).

<sup>(</sup>۲) أبن خزيمة — هو الحافظ الكبير الثبت إمام الأثمة شبخ المسلام أبو بكر محمد بن إسحاق بن خزيمة النيسابورى . ولد سنة ٣٢٣ . سمع إسحاق و محمد بن حميد وصنف و جود واشهر اصحه وانتبت إليه الإمامة والحفظ في عصره بخراسان قال ابن حبان : ما رأيت على و جه الأرض من يحسن صناعة السنن ويحفظ ألفاظها الصحاح وزياداتها حتى كأن السنن كلها نصب عيايه للا ابن خزيمة فقط . مصنفاته تزيد على مائة وأربعين كتاباً . مات سنة ٣١١ ه عن نحو قسمين صد . (طبقات الحفاظ ص ٣١٠) .

<sup>(</sup>٣) الأحنف – أبو بجر الضحاك بن قيس بن معاوية المعروف بالأحدث وهو الذي يضرب به المثل في الحلم كان من سادات التابعين رضى الله عليم ، أدرك عهد أبي صلى الله عليه وسلم و الم يصحبه . كان سيد قومه بني تميم موصوفاً بالعقل والدهاء والعلم والحمر وي عن حر و عبال وعلى . وحلى عند وقعه صفين ، ولم يشهد وروى عنه ألحسن البصرى وأهل البصرة شهد مع على رضى الله عنه وقعه صفين ، ولم يشهد وقعة الجمل مع أحد الفريقين . وبتى الأحنف إلى زمن مصعب بن الزبير فخرج معه إلى الكاوفة فا تابها منه عن سبعين صنة في أشهر الأنوال (وفيات الأعيان ٢٥ ما ١٠٠٠) .

ووافق الجاعة على ذلك ، وأخذ بعض الجاعة بذكر من المدح مالا يابق أن أحكيه ، وأخذوا يناظرون فى أشياء لم تكن فى العقيدة ، ولكن لها تعلق مما أجبت به فى مسائل ، ولها تعلق بما قد يفهمونه من العقيدة . فأحضر بعض أكارهم (كتاب الأسماء والصفات) للبهتى – رحمه الله(١) تعالى – فقال : هذا فيه تأويل الوجه عن السلف ، فقلت لعلك تعنى قوله تعالى : (ولله المشرق والمغرب فأينا تولوا فتم وجه الله )(٢) فقال : نعم . قد قال مجاهد(٣) والشافعى يعنى قبله الله . فقلت : نعم : هذا صحيح عن مجاهد والشافعى وغيرهما ، وهذا حق ، وليست هذه الآية من آيات الصفات .

ومن عدها فى الصفات فقد غلط ، كما فعل طائفة ، فإن سياق الكلام يدل على المراد حيث قال : (ولله المشرق والمغرب فأينها تولوا فثم وجه الله) والمشرق والمغرب الجهات .

والوجه هو الجهة ، يقال أى وجه تريده ؟ أى أى جهة ، وأنا أريد هذا الوجه أى هذه الجهة ، كما قال تعالى : ( ولكل وجهة هو موليها )(؛) ولهذا قال : ( فأينها تولوا فثم وجه الله ) أى تستقبلوا وتتوجهوا والله أعلم . وصلى الله على محمد(ه) .

<sup>(</sup>۱) البهتى – هو الإمام الحافظ العلامة شيخ خراسان أبو بكر أحمد بن الحدين بن على ابن موسى الحسرو جردى ، صاحب التصانيف . ولد سنة ٣٨٤ ه ولزم الحاكم وتخرج به ، كتب الحديث وحفظه من صباه ، وبرع وأخذ في الأصول . وعمل كتباً لم يسبق إليها كالسن الكبرى والصنرى وشعب الإيمان والأسماء والصفات وغير ذلك مما يقارب ألف كتاب . مات سنة ٤٥٨ بنيسابور – طبقات الحفاظ ص ٤٣٣ .

<sup>(</sup>٢) البقرة آية ١١٥.

<sup>(</sup>٣) مجاهد - هو مجاهد بن جبر أبو الحجاج المكى المخزوى مولى السائب بن أب السائب . عرض القرآن على ابن عباس ثلاثين مرة و قال خصيف كان مجاهد أعلم بالتفسير وعطاه بالحج مات سنة ( ١٠٠) أو إحدى ومائة أو اثنتين أو ثلاث أو أربع وهو ساجد ، ومولد، سنة ٢١ هجرية ( طبقات الحفاظ ص ٣٥).

<sup>(</sup>٤) البقرة آية ١٤٨.

<sup>(</sup>ه) مجموع الفتاوي ص ١٦٠ – ١٩٣ ـ ٣ .

## المناظرة الثانية

أما المناظرة الثانية فكانت بينه وبين ان المرحل(١) :

وإلى القارىء الكريم ملخص هذه المناظرة حسما جاء فى مجموع فتاوى ابن تيمية رحمه الله تعالى :

كان الكلام فى الحمد والشكر ، وأن الشكر يكون بالقلب واللسان والجوارح ، والحمد لا يكون إلا باللسان .

فقال ابن المرحل: قد نقل بعض المصنفين – وسماه: – أن مذهب أهل السنة والجاعة: أن الشكر لا يكون إلا بالاعتقاد. ومذهب الخوارج: أنه يكون بالاعتقاد، والقول والعمل، وبنوا على هذا: أن من ترك الأعمال يكون كافراً. يكون كافراً. يكون كافراً.

قال الشيخ تمى الدين : هذا المذهب المحكى عن أهل السنة خطأ والنقل عن أهل السنة خطأ . فإن مذهب أهل السنة : أن الشكر يكون بالاعتقاد ، والقول والعمل . قال الله تعالى : ( اعملوا آل داود شكواً) (٢) وقام النبي صلى الله عليه وسلم حتى تورمت قلماه . فقيل له ( أتفعل هذا ، وقد غفر الله لك ما تقدم من ذنبك وما تأخر ؟ قال : أفلا أكون عبداً شكوراً) (٣).

<sup>(</sup>۱) ابن المرحل – هو محمد بن عمر بن مكى بن عبد الصمد ، الشيخ الإمام العالم العلامة . 
ذو الفنون صدر الدين بن المرحل ، ويعرف فى الشام بابن الوكيل ، المصرى الأصل ؛ العبانى الشافعي ، أحد الأعلام . ولد سنة ٦٦٥ بدراط وتوفى با قاهرة سنة ٦١٧ نشأ بدمشق وثفقه بوالده ، وأخذ الأصول عن صبى الدين الهندى وكان من أذكياه زمانه ، ولم يكن أحد من الشافعية يقوم بمناظرة الشيخ تتى الدين بن تيمية غيره ، أنتى ودرس وبعد صيته . ومن تصانيفه « الأشباه والنظائر » .

<sup>(</sup> فوات الوفيات ص ٥٠٠ ج ٢ ) .

<sup>(</sup>٢) سبأآية ١٣ .

<sup>(</sup>٣) دواه البخار · في كتاب التهجد – باب قيام النبي صلى الله عليه رسلم حتى ترم قدماه

قال ابن المرحل : أنا لا أتكلم فى الدليل ، وأسلم ضعف هذا القول ، لكن أنا أنقل أنه مذهب أهل السنة .

قال الشيخ تمى الدين : نسبة هذا إلى أهل السنة خطأ . فإن القول إذا ثبت ضعفه ، كيف ينسب إلى أهل الحق ؟ .

ثم قد صرح من شاء الله من العلماء المعروفين بالسنة أن الشكر يكون بالإعتقاد ، والقول والعمل ، وقد دل على ذلك الكتاب والسنة .

قلت : وباب سحود الشكر فى الفقه أشهر من أن يذكر . وقد قال النبى صلى الله عليه وسلم عن سعدة سورة ( ص ) ( سحدها داود توبة ، ونحن نسجدها شكراً)(١) ثم من الذى قال من أثمة السنة : أن الشكر لا يكون إلا بالاعتقاد ؟ .

قال ابن المرحل: هذا قد نقل، والنقل لا يمنع، لكن يستشكل ويقال: هذا مذهب مشكل.

قال الشيخ تنى الدين ابن تيمية : النقل نوعان : أحدهما : أن ينقل ما سمع أو رأى . والثانى : ما ينقل باجبهاد واستنباط . وقول القائل : مذهب فلان كذا ، أو مذهب أهل السنة كذا . قد يكون نسبة إليه لاعتقاده أن هذا مقتضى أصوله ، وإن لم يكن فلان قال ذلك ، ومثل هذا يدخله الحطأ كثيراً . ألا ترى أن كثيراً من المصنفين يقولون : مذهب الشافعي أو غيره كذا . . ويكون منصوصه نخلافه ؟ وعذرهم في ذلك : أنهم رأوا أن أصوله تقتضي ذلك القول ، فنسبوه إلى مذهبه من جهة الاستنباط ، لا من جهة النص ؟ وكذلك هذا ، لما كان أهل السنة لا يكفرون بالمعاصي ، والحوارج يكفرون بالمعاصي ، ثم رأى المصنف الكفر ضد الشكر - : أعنقد أنا إذا يخلر وفذا قال : أنهم بنوا على ذلك : التكفير بالذنوب . فلهذا عزى الكفر . وفذا قال : أنهم بنوا على ذلك : التكفير بالذنوب . فلهذا عزى إلى أهل السنة إخراج الأعمال عن الشكر .

قات : كما أن كثيراً من المتكلمين أخرج الأعمال عن الإيمان لهذه

<sup>(</sup>١) قال في المنتق رواه النسائي عن ابن عباس ص ١١٧ - ٣ نيل الأوطار .

العلة . قال : وهذا خطأ ، لأن التكفير نوعان : أحدهما : كفر النعمة ، والثانى : الكفر بالله . والكفر الذى هو ضد الشكر : إنما هو كفر النعمة لا الكفر بالله .

قلت على أنه لو كان ضد الكفر بالله ، فمن ترك الأعمال شاكراً بقلبه ولسانه فقد أتى ببعض الشكر وأصله . والكفر إنما يثبت إذا عدم الشكر بالكلية . كما قال أهل السنة : أن من ترك فروع الإيمان لا يكون كافراً . حتى يترك أصل الإيمان . وهو الاعتقاد . ولا يلزم من زوال فروع الحقيقة – التى هى ذات شعب وأجزاء – زوال اسمها ، كالإنسان : إذا قطعت يده ، أو الشجرة . إذا قطع بعض فروعها .

قال الصدر ابن المرحل: فإن أصحابك قد خالفوا الحسن البصرى فى تسمية الفاسق كافر النعمة، كما خالفوا الخوارج فى جعله كافرا بالله.

قال الشيخ تبى الدين : أصحابى لم يخالفوا الحسن فى هذا . فعمن تنقل من أصحابى هذا ؟ بل بجوز عندهم أن يسمى الفاسق كافر النعمة حيث أطلقته الشريعة .

قال ابن المرحل: إنى أنا ظننت أن أصحابك قد قالوا هذا، لمكن أصحابي قد خالفوا الحسن في هذا.

قال الشيخ تتى الدين : — ولا أصحابك خالفوه . فإن أصحابك قد تأولوا أحاديث النبى صلى الله عليه وسلم التى أطلق فيها الكفر على بعض الفسوق — مثل ترك الصلاة . وقتال المسلمين — على أن المراد به كفر النعمة . . فعلم أنهم موافقوا الحسن لا مخالفوه .

ثم عاد ابن المرحل. فقال: أنا أنقل هذا عن المصنف والنقل ما يمنع. لكن يستشكل.

قال الشيخ تنى الدين: إذا دار الأمر بين أن ينسب إلى أهل السنة مذهب باطل ، أو ينسب الناقل عهم إلى تصرف في النقل كان نسبة الناقل إلى التصرف أولى من نسبة الباطل إلى طائفة أهل الحق ، مع أنهم صرحوا في غير موضع:

أن الشكر يكون بالقول والعمل والاعتقاد وهذا أظهر من أن ينقل عن واحد بعينه .

ثم إنا نعلم بالاضطرار أنه ليس من أصول أهل الحق : إخراج الأعمال أن تكون شكراً لله بل قد نص الفقهاء على أن الزكاة شكر نعمة المـــال . وشواهد هذا أكثر من أن تحتاج إلى نقل .

وتفسير الشكر بأنه يكون بالقول والعمل فى الكتب التى يتكلم فيها على لفظ (الحمد) (والشكر) مثل كتب التفسير واللغة ، وشروح الحديث يعرفه آحاد الناس والكتاب والسنة قد دلا على ذلك .

فخرج ان المرحل إلى شيء غير هذا فقال : الحسن البصرى يسمى الفاسق منافقاً . وأصحابك لايسمونه منافقاً .

قال الشيخ تلى الدين له: بل يسمى منافقاً النفاق الأصغر لا النفاق الأكبر.

والنفاق يطلق على النفاق الأكبر ، الذى هو إضار الكفر ، وعلى النفاق <u>ال</u>أصغر ، الذى هو اختلاف السر والعلانية فى الواجبات .

قال له ابن المرحل: \_ ومن أبن قلت: إن الاسم يطلق على هذا وعلى هذا ، قال الشيخ تتى الدين: \_ هذا مشهور عند العلماء. وبذلك فسروا قول النبى صلى الله عليه وسلم (آية المنافق ثلاث: إذا حدث كذب ، وإذا وعد أخلف ، وإذا ائتمن خان )(١) وقد ذكر ذلك البرمذى وغيره . وحكوه عن العلماء . . وقال غير واحد من السلف (كفر دون كفر ، ونفاق ، وشرك دون شرك) .

وإذا كان النفاق جنساً تحته نوعان ، فالفاسق داخل فى أحد نوعيه . . قال ابن المرحل : كيف تجعل النفاق اسم جنس ، وقد جعلته لفظاً مشتركاً ، وإذا كان اسم جنس كان متواطئاً والأسماء المتواطئة غير المشتركة ، فكيف تجعله مشتركاً متواطئاً .

<sup>(</sup>١) رواه مسلم ٢٤٦ - ١ النووى .

قال الشيخ تنى الدين : أنا لم أذكر أنه مشترك . وإنما قلت يطلق على هذا . والإطلاق أعم .

ثم لو قلت : انه مشترك لكان الكلام صحيحاً ، فإن اللفظ الواحد قد يطلق على شيئين بطريق التواطؤ ، وبطريق الاشتراك . فأطلقت لفظ النفاق على إبطان الكفر . وإبطان المعصية . تارة بطريق الاشتراك وتارة بطريق التواطؤ . كما أن لفظ الوجود يطلق على الواجب والممكن عند قوم باعتبار التواطؤ . ولهذا سمى مشككاً .

قال ابن المرحل: - كيف يكون هذا؟ وأخذ في كلام لايحسن ذكره قال له الشيخ تنى الدين: - المعانى الدقيقة تحتاج إلى إصغاء واستماع وتدير.. وذلك أن الماهيتين إذا كان بينهما قدر مشترك وقدر مميز، واللفظ يطلق على كل منهما، فقد يطلق عليهما باعتبار ما به تمتاز كل ماهية عن الأخرى. فيكون مشتركاً كالاشتراك اللفظى، وقد يكون مطلقاً باعتبار القدر المشترك بين الماهيتين. فيكون لفظاً متواطئاً.

قلت: ثم انه فى اللغة يكون موضوعاً للقدر المشترك. ثم يغلب عرف الاستعال على استعاله: فى هذا تارة. وفى هذا تارة. فيبقى دالا بعرف الاستعال على ما به الاشتراك والامتياز. وقد يكون قرينة. مثل لام التعريف أو الإضافة، تكون هى الدالة على ما به الامتياز.

مثال ذلك: «اسم الجنس» إذا غلب في العرف على بعض أنواعه كلفظ الدابة. إذا غلب على الفرس، قد نطلقه على الفرس باعتبار القدر المشرك بينها وبين سائر الدواب. فيكون متواطئاً، وقد نطلقه باعتبار خصوصية الفرس. فيكون مشتركاً بين خصوص الفرس وعموم سائر الدواب ويصبر استعاله في الفرس: تارة بطريق التواطؤ. وتارة بطريق الاشتراك. وهكذا اسم الجنس إذا غلب على بعض الأشخاص وصار علماً بالغلبة: مثل ابن عمر، والنجم. فقد نطلقه عليه باعتبار القدر المشترك بينه وبين سائر النجوم وسائر بني عمر. فيكون إطلاقه عليه بطريق التواطؤ. وقد نطلقه عليه باعتبار ما به يمتاز عن غيره من النجوم ومن بني عمر. فيكون بطريق الاشتراك بين هذا المعنى الشخصى وبين المعنى النوعى. وهكذا كل اسم عام غلب بين هذا المعنى الشخصى وبين المعنى النوعى. وهكذا كل اسم عام غلب

على بعض أفراده ، يصح استعاله فى ذلك الفرد بالوضع الأول العام . فيكون بطريق التواطؤ بالوضع الثانى . فيصير بطريق الاشتراك .

ولفظ « النفاق » من هذا الباب . فإنه فى الشرع إظهار الدين وإبطان خلافه . وهذا المعنى الشرعى أخص من مسمى النفاق فى اللغة فإنه فى اللغة أعم من إظهار الدين .

ثم إبطان ما مخالف الدين . إما أن يكون كفراً أو فسقاً . فإذا أظهر أنه مؤمن وأبطن التكذيب . فهذا هو النفاق الأكبر الذى أوعد صاحبه بأنه في الدرك الأسفل من النار . وإن أظهر أنه صادق أو موف ، أو أمين ، وأبطن الكذب والمخدر والحيانة ونحو ذلك . فهذا هو النفاق الأصغر الذى يكون صاحبه فاسقاً .

فإطلاق النفاق عليهما فى الأصل بطريق التواطؤ .

وعلى هذا ، فالنفاق اسم جنس تحته نوعان . ثم إنه قد يراد به النفاق في أصل الدين مثل قوله : ( إن المنافقين في الدرك الأسفل )(١) و ( إذا جاءك المنافقون قالوا نشهد إنك لرسوله . والله يشهد إن المنافقين لكاذبون )(٢) والمنافق هنا : الكافر .

وقد راد به النهاق فى فروعه . مثل قوله صلى الله عليه وسلم « آية المنافق ثلاث » وقوله : « أربع من كن فيه كان منافقاً خالصاً »(٣) وقول

<sup>(</sup>١) النساء آية ١٤٥

<sup>(</sup>٢) المنافقون آية ١ .

<sup>(</sup>٣) رواه البخارى ومسلم وأبو داود والترمذى والنسائى من حديث عبد الله بن عمرو ابن العاص عن النبي صلى الله عليه وسلم ولفظه كاملا : أربع من كن فيه كان منافقاً خالصاً ، ومن كان فيه خصلة منهن كانت فيه خصلة النقاق حتى يدعها ، إذا ائتمن خان وإذا حدث كذب ، وإذا عاهد غدر ، وإذا خاصم فجر ص ٩٣٥ ـ ٣ الترغيب والترهيب وص ٢٤٦ - ١ النووى على مسلم .

ابن عمر : فيمن يتحدث عند الأمراء محديث ، ثم يخرج فيقول محلافه « كنا نعد هذا على عهد النبي صلى الله عليه وسلم نفاقاً » .

فإذا أردت به أحد النوعين . فإما أن يكون تخصيصه لقرينة لفظية مثل لام العهد ، والإضافة — فهذا لانحرجه عن أن يكون متواطئاً . كما إذا قال الرجل : جاء القاضى . وعنى به قاضى بلده ، لكون اللام للعهد . كما قال الرجل : هوعمى فرعون الرسول »(۱) أن اللام هى أوجبت قصر الرسول على موسى ، لا نفس لفظ « رسول » ، وإما أن يكون لغلبة الاستعال عليه ، فيصير مشتركاً بين اللفظ العام والمعنى الحاص . فكذلك قوله : (إذا جاءك المنافقون) فإن تخصيص هذا اللفظ بالكافر إما أن يكون لدخول اللام التى تفيد العهد ، والمنافق المعهود : هو الكافر أو تكون لغلبة هذا الاسم فى الشرع على نفاق الكفر .

وقوله صلى الله عليه وسلم « ثلاث من كن فيه كان منافقاً » يعنى به منافقاً بالمعنى العام ، وهو إظهاره من الدين خلاف ما يبطن .

فإطلاق لفظ « النفاق » على الكافر وعلى الفاسق إن أطلقته باعتبار ما يمتاز به عن الفاسق . كان إطلاقه عليه وعلى الفاسق باعتبار الاشتراك . . وكذلك يجوز أن يراد به الكافر خاصة . ويكون متواطئاً إذا كان الدال على الحصوصية غير لفظ « منافق » بل لام التعريف .

وهذا البحث الشريف جاء فى كل لفظ عام استعمل فى بعض أنواعه إما لغلبة الاستعال ، أو لدلالة لفظية خصته بذلك النوع . مثل تعريف الإضافة ، أو تعريف اللام . فإن كان لغلبة الاستعال صح أن يقال : إن اللفظ مشترك . وإن كان لدلالة لفظية كان اللفظ باقياً على مواطأته فلهذا صح أن يقال « النفاق » اسم جنس تحته نوعان ، لكون اللفظ فى الأصل عاماً متواطئاً .

<sup>(</sup>١) المزمسل : آية ١٦.

وصح أن يقال: هو مشترك بين النفاق فى أصل الدين. وبين مطلق النفاق فى الدين. لكونه فى عرف الاستعال الشرعى غلب على نفاق الكفر(١) أكتنى مهذا القدر من هذه المناظرة خشية الإطالة، ومن أحب الاطلاع علمها فلمرجع إلى مجموع الفتاوى السعودية ص ١٤٦ ـ ١١.

## المناظسرة الثالثة

أما المناظرة الثالثة فجرت بينه وبين البطائحية الدجاجلة :

قال بعد أن حمد الله تعالى . وشهد بأنه لا إله إلا هو ، وصلى على رسوله صلى الله عليه وسلم . . .

أما بعد:

فقد كتبت ما حضرنى ذكره فى المشهد الكبير بقصر الإمارة والميدان بحضرة الحلق من الأمراء والكتاب والعلماء والفقراء العامة وغيرهم فى أمر (البطائحية) يوم السبت تاسع حمادى الأولى سنة خمس ، لتشوف الهمم إلى معرفة ذلك وحرص الناس على الاطلاع عليه ، فإن من كان غائباً عن ذلك قد يسمع بعض أطراف الواقعة . ومن شهدها فقد رأى وسمع ما رأى وسمع ومن الحاضرين من سمع ورأى ما لم يسمع غيره ويره لانتشار هذه الواقعة العظيمة . ولما حصل بها من عز الدين ، وظهور كلمته العليا ، وقهر الناس على متابعة الكتاب والسنة . وظهور زيف من خرج عن ذلك من أهل البدع المضلة . والأحوال الفاسدة والتلبيس على المسلمين .

وقد كتبت فى غير هذا الموضوع صفة حال هؤلاء ( البطائحية )(٢) وطريقهم وطريق ( الشيخ أحمد بن الرفاعي )(٣) وحاله ، وما وافقوا فيه

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ص ١٣٥ – ١٤٠ .

<sup>(</sup>٢) البطائحية : هي الطائفة المعروفة بالرفاعية نسبة إلى البطائح التي سكنها الشيخ أحمد ابن الرفاعي .

<sup>(</sup>٣) الشيخ أحد بن الرفاعي – أبو العباس أحد بن أبى الحسن على بن أبى العباس أحمد المعروف بابن الرفاعي كان رجلا صالحاً فقيهاً شافعي المذهب ، أصله من العرب ، وسكن في =

المسلمين وما خالفوهم ، ليتبين ما دخلوا فيه من دين الإسلام وما خرجوا فيه عن دين الإسلام ، فإن ذلك يطول وصفه في هذا الموضع . وإنما كتبت هنا ما حضرتي ذكره من حكاية هذه الواقعة المشهورة في مناظرتهم ومقابلتهم . وذلك أني كنت أعلم من حالهم بما قد ذكرته في غير هذا الموضع – وهو أنهم وإن كانوا منتسبين إلى الإسلام وطريقة الفقر والسلوك ويوجد في بعضهم التعبد والتأله والوجد والمحبة والزهد والفقر والتواضع ولين الجانب والملاطفة في المحاطبة والمحاشرة والكشف والتصرف ونحو ذلك ما يوجد – فيوجد أيضا في بعضهم من الشرك وغيره من أنواع الكفر . ومن الغلو والبدع في الإسلام والأعراض عن كثير مما جاء به الرسول ، والاستخفاف بشريعة الإسلام ، والكذب والتلبيس وإظهار المخارق الباطلة وأكل أموال الناس بالباطل والصد عن سبيل الله ما يوجد . . .

وقد تقدمت لى معهم وقائع متعددة بينت فيها لمن خاطبته منهم ومن غيرهم بعض ما فيهم من حق وباطل . وأحوالهم الني يسمونها الإشارات ، وتاب منهم حماعة ، وأدب منهم حماعة من شيوخهم ، وبينت صورة ما يظهرونه من المخاريق : مثل ملابسة النار والحيات ، وإظهار الدم ، واللاذن والزعفران وماء الورد والعسل والسكر وغير ذلك ، وان عامة ذلك عن حيل معروفة وأسباب مصنوعة ، وأراد غير مرة منهم قوم إظهار ذلك فلم رجعوا و دخلوا على أن استرهم فأجبتهم إلى ذلك بشرط التوبة ، حتى قال لى شيخ منهم في مجلس عام فيه حماعة كثيرة ببعض البساتين لما عارضتهم بأنى أدخل معكم النار بعد أن نعتسل مما يذهب الحيلة . البساتين لما عارضتهم بأنى أدخل معكم النار بعد أن نعتسل مما يذهب الحيلة .

وحكى ذلك الشيخ أنه كان مرة عند بعض أمراء التتر بالمشرق وكان

البطائح بقرية يقال لهما أم عبيدة وانضم إليه خلق عظيم من الفقراء وأحسنوا الاعتقاد فيه وتبعوه والطائفة المعروفة بالرفاعية والبطائحية من الفقراء منسوبة إليه ، ولاتباعه أحوال عجيبة من أكل الحيات وهي حية ، والنزول في التناثير وهي تتضرم بالنار فيطفئونها ، ويقال أنهم في بلادهم يركبون الأسود ولم يكن له عقب وإنما العقب لأخيه ، وأولاده يرثون المشيخة والولاية على الله الناحية إلى الآن. (وفيات الأعيان ٧٦ ـ ١).

له صم يعبده ، قال : فقال لى : هذا الصم يأكل من هذا الطعام كل يوم ويبقى أثر الأكل فى الطعام بيئاً برى فيه ! ! فأنكرت ذلك . فقال لى إن كان يأكل أنت تموت ؟ فقلت نعم ، قال فأقت عنده إلى نصف الهار ولم يظهر فى الطعام أثراً فاستعظم ذلك التبرى وأقسم بأ بمان مغلظة أنه كل يوم برى فيه أثر الأكل ، لكن اليوم بحضورك لم يظهر ذلك . فقلت لهذا الشيخ : أنا أبين لك سبب ذلك . ذلك التبرى كافر مشرك ، ولصنمه شيطان يغويه بما يظهره من الأثر فى الطعام . وأنت كان معك من نور الإسلام ، وتأييد الله تعالى ما أوجب انصراف الشيطان عن أن يفعل ذلك بحضورك ، وأنت وأمثالك بالنسبة إلى أهمالك فالتبرى وأمثالك بالنسبة إلى أهما الإسلام الحالص كالتبرى بالنسبة إلى أمثالك فالتبرى وأمثالك سود ، وأهل الإسلام المحض بيض . وأنتم بلق فيكم سواد وبياض . وأمثاله سود ، وأهل الإسلام المحض بيض . وأنتم بلق فيكم سواد وبياض .

وقلت لهم في مجلس آخر لما قالوا تريد أن نظهر هذه الإشارات ؟ قلت : إن عملتموها بحضورمن ليس من أهل الشأن : من الأعراب والفلاحين أو الأتراك أو العامة أو حمهور المتفقهة والمتفقرة والمتصوفة – لم يحسب لكم ذلك . فمن معه ذهب فليأت به إلى سوق الصرف إلى عند الجهابذة الذين يعرفون الذهب الحالص من المغشوش ومن الصفر ، لايذهب إلى عند أهل الجهل بذلك . فقالوا لى : لا نعمل هذا إلا أن تكون همتك معنا فقلت : همتى ليست معكم ، بل أنا معارض لكم مانع لكم لأنكم تقصدون بذلك إبطال شريعة رسول الله صلى الله عليه وسلم . فإن كان لكم قدرة على إظهار ذلك فافعلوا . فانقلبوا صاغرين .

فلما كان قبل هذه الواقعة بمدة كان يدخل مهم هماعة مع شيخ لهم من شيوخ البر . مطوقين باغلال الحديد في أعناقهم ، وهو وأتباعه معروفون بأمور ، وكان يحضر عندى مرات فأخاطبه بالتي هي أحسن ، فلما ذكر الناس ما يظهرونه من الشعار المبتدع الذي يتميزون به عن المسلمين . ويتخذونه عبادة ودينا يوهمون به الناس أن هذا لله سر من أسرارهم . وأنه سياء أهل الموهبة الإلهية السالكين طريقهم – أعنى طريق ذلك الشيخ وأتباعه – خاطبته في ذلك بالمسجد الجامع وقلت هذا بدعة لم يشرعها الله وأتباعه – خاطبته في ذلك بالمسجد الجامع وقلت هذا بدعة لم يشرعها الله

تعالى ولا رسوله ، ولا فعل ذلك أحد من سلف هذه الأمة ولا من المشايخ الذين يقتدى بهم ، ولا يجوز التعبد بذلك ، ولا التقرب به إلى الله تعالى لأن عبادة الله بما لم يشرعه ضلالة ، ولباس الحديد على غير وجه التعبد قد كرهه من كرهه من العلماء للحديث المروى فى ذلك وهو أن النبى صلى الله عليه وسلم . رأى على رجل خاتماً من حديد فقال : « مالى أرى عليك حلية أهل النار »(١) وقد وصف الله تعالى أهل النار بأن فى أعناقهم الأغلال ، فالتشبه بأهل النار من المنكرات ، وقال بعض الناس قد ثبت فى الصحيح عن أبى هريرة عن النبى صلى الله تعالى عليه وسلم فى حديث الرويا قال عن أبى هريرة عن النبى صلى الله تعالى عليه وسلم فى حديث الرويا قال مكروها فى المنام فكيف فى اليقظة ؟!

<sup>(</sup>۱) رواه أبو داود ، والترمذي ، والنسائي ، عن بريدة ص ١٠١ – ٣ الفتح الكبير .

<sup>(</sup>٢) رواه البخارى عن أبي هريرة في ( باب القيد في المنام ) ص ٤٧ ــ ٩ صحيح البخارى .

الأمور لاتلزم بالنذر ، فلو نذر الرجل فعل مباح أو مكروه أو محرم لم بجب عليه فعله كما بحب عليه كفارة بمن الله فعله كما بحب عليه إذا نذر طاعة الله أن يطيعه ، بل عليه كفارة بمن إذا لم يفعل عند أحمد وغيره ، وعند آخر بن لاشيء عليه ، فلا يصبر بالنذر ما ليس بطاعة ولا عبادة (طاعة وعبادة).

ونحو ذلك العهود التى تتخذ على الناس لالنزام طريقة شيخ معين كعهود أهل ( الفتوة ) و ( رماة البندق ) ونحو ذلك ، ليس على الرجل أن يلترم من ذلك على وجه الدين والطاعة لله إلا ماكان ديناً وطاعة لله ورسوله فى شرع الله ، لكن قد يكون عليه كفارة عند الحنث فى ذلك ولهذا أمرت غير واحد أن يعدل عما أخذ عليه من العهد بالتزام طريقة مرجوحة أو مشتملة على أنواع من البدع إلى ماهو خير منها من طاعة الله ورسوله صلى الله عليه وسلم وأتباع الكتاب والسنة ، إذ كان المسلمون متفقين على أنه لا يجوز لأحد أن يعتقد أو يقول عن عمل : أنه قربة وطاعة و بر وطريق إلى الله واجب أو مستحب إلا أن يكون مما أمر الله به ورسوله صلى الله عليه وسلم ، وذلك علم بالأدلة المنصوبة على ذلك ، وما علم باتفاق الأمة أنه ليس بواجب يعلم بالأدلة المنصوبة لم يجز أن يعتقد أو يقال انه قربة وطاعة .

فكذلك هم متفقون على أنه لا يجوز قصد التقرب به إلى الله ، ولا التعبد به ولا اتخاذه ديناً ولا عمله من الحسنات ، فلا يجوز جعله من الدين لا باعتقاد وقول ، ولا بإرادة وعمل .

وبإهمال هذا الأصل غلط خلق كثير من العلماء والعباد يرون الشيء إذا لم يكن محرماً لايمي عنه ، بل يقال انه جائز ، ولا يفرقون بين اتخاذه ديناً وطاعة وبراً ، وبين استعاله كما تستعمل المباحات المحضة . ومعلوم أن اتخاذه ديناً بالاعتقاد أو الاقتصاد أو سما أو بالقول أو بالعمل أو سما من أعظم المحرمات وأكبر السيئات وهذا من البدع المنكرات التي هي أعظم من المعاصي التي يعلم أنها معاص وسيئات .

فلما نهيتهم عن ذلك أظهروا الموافقة والطاعة ومضت على ذلك مــدة والناس يذكرون عهم الإصرار على الابتداع فى الدين ، وإظهار ما يخالف شرعة المسلمين ، ويطلبون الإيقاع بهم ، وأنا أسلك مسلك الرفق والأناة ، وانتظر الرجوع والفيئة ، وأوخر الحطاب إلى أن يحضر ( ذلك الشيخ ) لمسجد الجامع . وكان قد كتب إلى كتاباً بعد كتاب فيه احتجاج واعتذار ، وعتب وآثار ، وهو كلام باطل لاتقوم به حجة ، بل إما أحاديث موضوعة ، أو إسر ائيليات غير مشروعة وحقيقة الأمر الصد عن سبيل الله وأكل أموال الناس بالباطل .

فقلت لهم : الجواب يكون بالخطاب . فإن جواب مثل هذا الكتاب لايم إلا بذلك ، وحضر عندنا مهم شخص فنزعنا الغل من عنقه ، وهؤلاء هم من أهل الأهواء الذين يتعبدون في كثير من الأمور بأهوائهم لا بما أمر الله تعالى ورسوله صلى الله عليه وسلم (ومن أضل ممن اتبع هواه بغير هدى من الله) (١) ، ولهذا غالب وجدهم هوى مطلق لايدرون من يعبدون ، وفيهم شبه قوى من النصارى الذين قال الله تعالى فيهم : (قل يا أهل الكتاب لا تغلوا في دينكم غير الحق ولا تتبعوا أهواء قوم قدضلوا من قبل ، وأضلوا كثيراً وضلوا عن سواء السبيل)(٢) ، ولهذا كان السلف يسمون أهل البدع أهل الأهواء .

فحملهم هواهم على أن تجمعوا تجمع الأحزاب ، و دخلوا إلى المسجد الجامع مستعدن للحراب ، بالأحوال التي يعدونها للغلاب .

فلما قضيت صلاة الجمعة أرسلت إلى شيخهم لنخاطبه بأمر الله ورسوله صلى الله تعالى عليه وسلم ، ونتفق على اتباع سبيله – فخرجوا من المسجد الجامع فى خموعهم إلى قصر الامارة ، وكأنهم انفقوا مع بعض الأكار على مطلوبهم ، ثم رجعوا إلى مسجد الشاغو – على ماذكر لى – وهم من الصياح والاضطراب ، على أمر من أعجب العجاب . فأرسلت إليهم مرة ثانية لإقامة الحجة والمعذرة ، وطلبا للبيان والتبصرة ، ورجاء المنفعة والتذكرة ،

<sup>(</sup>١) القصص آية ٥٠ .

<sup>(</sup>٢) المائدة آية ٧٧ .

فعمدوا إلى القصر مرة ثانية ، وذكر لى أنهم قدموا من الناحية الغربية مظهرين الضجيج والعجيج والازباد والارعاد ، واضطراب الرووس والأعضاء ، والتقلب في نهر بردى ، وإظهار التوله الذي نخيلون به على الردى ، وإبراز ما يدعونه من الحال والمحال الذي يسلمه إليهم من أضلوا من الجهال . فلما رأى الأمير ذلك هاله ذلك المنظر ، وسأل عنهم فقيل له : هم مشتكون ، فقال ليدخل بعضهم ، فدخل شيخهم ، وأظهر من الشكوى على و دعوى الاعتداء مني عليهم كلاماً كثيراً لم يبلغني حميعه ، لكن حدثني من كان حاضراً أن الأمير قال لهم : فهذا الذي يقوله من عنده أو يقوله عن الله ورسوله صلى الله عليه وسلم ؟ فقالوا بل يقوله عن الله ورسوله صلى الله عليه وسلم ، قال فأى شيء يقال له ؟ قالوا : نحن لنا أحوال وطريق يسلم إلينا ، قال فنسمع كلامه فمن كان الحق معه نصرناه ، قالوا تريد أن تشدُّ منا ، قال : لا ، ولكن أشد من الحق سواء كان معكم أو معه ، قالوا : ولابد من حضوره ؟ قال : نعم ، فكرروا ذلك فأمر بإخراجهم ، فأرسل إلى بعض خواصه من أهل الصدق والدين ممن يعرف ضلالهم وعرفنى بصورة الحال وأنه يريد كشف أمر هؤلاء. فلما علمت ذلك ألقي في قلبي أن ذلك لأمر يريده الله من إظهار الدين ، وكشنف أهل النفاق المبتدعين ، لانتشارهم فى أقطار الأرضين ، وما أحببت البغى عليهم والعدوان ، ولا أن أسلكُ معهم إلا أبلغ ما يمكن من الإحسان ، فأرسلت إليهم من عرفهم بصورة الحال وأنى إذا حضرت كان ذلك عليكم من الوبال ، وكثر فيكم القيل والقال وأن من قعد أو قام قدام رماح أهل الإيمان ، فهو الذي أوقع نفسه في الهوان . فجاء الرسول وأخبر أنهم اجتمعوا بشيوخهم الكبار ، الذين يعرفون حقيقة الأسرار ، وأشاروا عليهم بموافقة ما أمروا به من أثباع الشريعة ، والحروج عما ينكر عليهم من البدع الشنيعة . وقال شيخهم الذي يسيح بأقطار الأرض كبلاد البرك ومصر وغيرهما : أحوالنا تظهر عند التتار لا تظهر عند شرع محمد بن عبد الله ، وأنهم نزعوا الأغلال من الأعناق ، وأجابوا إلى الوفاق .

ثم ذكر لى أنه جاءهم بعض أكابر غلمان المطاع وذكر أنه لابد من حضورهم لموعد الاجتماع . فاستخرت الله تعالى تلك الليلة واستعنته ،

واستنصرته واستهديته ، وسلكت سبيل عباد الله فى مثل هذه المسالك ، حتى ألتى فى قلبى أن أدخل النار عند الحاجة إلى ذلك . وأنها تكون برداً وسلاماً على من اتبع ملة الحليل . وأنها تحرق أشباه الصابئة أهل الحروج عن هذا السبيل . وقد كان بقايا الصابئة أعداء إبراهيم إمام الحنفاء بنواحى البطائح منضمين إلى من يضاهيهم من نصارى الدهماء .

وبين الصابئة ومن ضل من العباد المنتسبين إلى هذا الدين ، نسب يعرفه من عرف الحق المبين . فالغالية من القر امطة والباطنية كالنصيرية والإسهاعيلية خرجون إلى مشابهة الصابئة الفلاسفة ، ثم إلى الاشراك ، ثم إلى جحود الحق تعالى . ومن شركهم الغلوفى البشر . والابتداع فى العبادات ، والحروج عن الشريعة له نصيب من ذلك بحسب ما هو به لائق ، كالملحدين من أهل الاتحاد ، والغالبة من أصناف العباد .

فلما أصبحنا ذهبت للميعاد ، وما أحببت أن أستصحب أحداً للاسعاد لكن ذهب أيضاً بعض من كان حاضراً من الأصحاب والله هو المسبب لجميع الأسباب . وبلغني بعد ذلك أنهم طافوا على عدد من أكابر الأمراء ، وقالوا أنواعاً مما جرت به عادتهم من التلبيس والافتراء ، الذي استحوذوا به على أكثر أهل الأرض من الأكابر والرؤساء ، مثل زعمهم أن لهم أحوالا لايقاومهم فيها أحد من الأواياء ، وأن لهم طريقاً لايعرفها أحد من العلماء وأن شيخهم هو في المشايخ كالحليفة ، وأنهم يتقدمون على الحلق مهذه الأخبار المنيفة ، وأن المنكر عليهم هو آخذ بالشرع الظاهر ، غير واصل إلى الحقائق والسرائر . وأن لهم طريقاً وله طريق . وهم الواصلون إلى كنه التحقيق ، وأشباه هذه الدعاوى ذات الزخرف والترويق .

وكانوا لفرط انتشارهم فى البلاد ، واستحواذهم على الملوك والأمراء والأجناد ، لحفاء نور الإسلام ، واستبدال أكثر الناس بالنور الظلام ، وطموس آثار الرسول فى أكثر الأمصار .

و دروس حقيقة الإسلام فى دولة التتار ، لهم فى القلوب موقع هائل ، ولهم فيهم من الاعتقاد ما لا يزول بقول قائل ،

قال المخبر: فغدا أولئك الأمراء الأكار، وخاطبوا فهم نائب السلطان بتعظيم أمرهم الباهر، وذكر لى أنواعاً من الحطاب، والله تعالى أعلم محقيقة الصواب، والأمير مستشعر ظهور الحق عند التحقيق، فأعاد الرسول، إلى مرة ثانية، فبلغه أنا في الطريق، وكان كثير من أهل البدع الأضداد، كطوائف من المتفقهة والمتفقرة واتباع أهل الاتحاد. مجدين في نصرهم محسب مقدورهم، مجهزين لمن يعنيهم في حضورهم. فلما حضرت وجدت النفوس في غاية الشوق إلى هذا الاجماع، متطلعين إلى ما سيكون طالبين للاطلاع، فذكر لى نائب السلطان وغيره من الأمراء بعض ما ذكروه من الأقوال فذكر لى نائب السلطان وغيره من الأمراء بعض ما ذكروه من الأقوال عموا الأطواق ناراً ويلبسوها فقلت هذا من البتان.

وها أنا ذا أصف ما كان قلت للأمير : نحن لانستحل أن نأمر أحداً بأن يدخل ناراً ، ولا نجوز طاعة من يأمر بدخول النار ، وفي ذلك الحديث الصحيح ، وهؤلاء يكذبون في ذلك ، وهم كذابون مبتدعون قد أفسدوا من أمر دين المسلمين ودنياهم ما الله به عليم وذكرت تلبيسهم على طوائف من الأمراء ، وأنهم لبسوا على الأمير المعروف بالأيدمرى . وعلى قفجق نائب السلطنة ، وعلى غيرهما ، وقد لبسوا أيضاً على الملك العادل (كتفا) ، في ملكه ، وفي حالة ولاية حماة ، وعلى أمير السلاح أجل أمير بديار مصر ، في ملكه ، وفي حالة ولاية حماة ، وعلى أمير السلاح أجل أمير بديار مصر ، وأنهم كانوا برسلون من النساء من يستخبر عن أحوال بيته الباطنة ، نم يخبرونه بها على طريق المكاشفة ووعدوه بالملك ، وأنهم وعدوه أن يروه رجال الغيب ، فصنعوا خشباً طوالا وجعلوا عليها من يمشى كهيئة الذي يلعب بأكر الزجاج ، فجعلوا عشون على جبل المزة . وذاك برى من بعيد يلعب بأكر الزجاج ، فجعلوا عشون على جبل المزة . وذاك برى من بعيد قوماً يطوفون على الجبل وهم يرتفعون عن الأرض ، وأخذوا منه مالا كثيراً ، ثم الكشف له أمرهم .

قلت للأمر : وولده هو الذي في حلقة الجيش يعلم ذلك وهو ممن حدثني بهذه القصة ، وأما قفجق فإنهم أدخلوا رجلا في القبر يتكلم وأوهموه

أن الموتى تتكلم ، وأتوا به فى مقار باب الصغير إلى رجل زعموا أنه الرجل الشعرانى الذى بجبل لبنان ولم يقربوه منه بل من بعيد لتعود عليه مركته ، وقالوا : انه طلب منه حملة من المال ، فقال قفجق : الشيخ يكاشف وهو يعلم أن خزائبى ليس فها هذا كله ، وتقرب قفجق منه وجذب الشعر فانقلع الجلد الذى ألصقوه على جلده من جلد الماعز فذكرت للأمير هذا ، ولهذا قيل لى انه لما انقضى المحلس وانكشف حالم للناس كتب أصحاب قفجق إليه كتاباً وهو نائب السلطنة نجاه نحيره بصورة ما جرى .

وذكرت للأمير أنهم مبتدعون بأنواع من البدع مثل الأغلال ونحوها وأنا نهيناهم عن البدع الحارجة عن الشريعة ، فذكر الأمير حديث البدعة وسألنى عنه ، فذكرت حديث العرباض بن سارية ،(١) وحديث جابر بن عبد الله(٢) وقد ذكرتهما بعد ذلك بالمحلس العام كما سأذكره(٣).

قلت للأمر : أنا امتحنت هؤلاء ، لكن هم يزعمون أن لهم أحوالا يدخلون بها النار ، وأن أهل الشريعة لايقدرون على ذلك ، ويقولون لنا : هذه الأحوال التي يعجز عنها أهل الشرع ليس لهم أن يعترضوا علينا بل يسلم إلينا ما نحن عليه ــ سواء أوافق الشرع أو خالفه .

وأنا قد استخرت الله سبحانه وتعالى أنهم إن دخلوا النار أدخل أنا وهم ومن احترق منا ومنهم فعليه لعنة الله ، وكان مغلوباً . وذلك بعد أن نغسل جسومنا بالحل والمساء الحار .

 <sup>(</sup>۱) العرباض بن سارية - هو الصحابي الجليل أبو نجيح العرباض بن سارية السلمي ،
 روى عنه عبد الرحمن بن عمر ، وجبير بن نفير ، وخالد بن معدان وغير هم . سكن الشام وتوفى سنة ٧٥ هـ وقيل في فننة أبن الزبير (أسد الغابة ١٩ ـ ٢٢) .

<sup>(</sup>۲) هو أبو عبد الله جابر بن عبد الله بن عمرو بن حرام الأنصارى السلمى روى كثيراً من الأحاديث عن الذي صلى الله عليه وسلم . أخرج له البخارى منها ١٥٤٠ حديثاً وهو أحد الذين شهدوا بيحة العقبة ، غزا مع الذي صلى الله عليه وسلم تسع عشرة غزوة وشهد صفين مع على وضى الله عنه توفى بالمدينة سنة ٧٨ ه وله من العمر ٩٤ سنة الإصابة ٢١٣ ـ ١ والاستيعاب ٢٠٥ وخلاصة التهذيب ص ٥٠ ـ والأعلام ص ٩٢ ـ ٢ .

<sup>(</sup>٣) سيأتى حديثهما وتخريجه في ص ١٧٢ من هذه الوسالة .

فقال الأمير ولم ذاك؟ قلت: لأنهم يطلون جسومهم بأدوية يصنعونها من دهن الضفادع وباطن قشر النارنج وحجر الطلق وغير ذلك من الحيل المعروفة لهم. وأنا لا أطلى جلدى بشىء فإذا اغتسلت أنا وهم بالحل والماء الحار بطلت الحيلة وظهر الحق ، فاستعظم الأمير هجومى على النار ، وقال : أتفعل ذلك ؟ فقلت له : نعم ! قد استخرت الله فى ذلك وألتى فى قلبى أن أفعله ، ونحن لا ترى هذا وأمثاله ابتداء ، فإن خوارق العادات إنما تكون لأمة محمد صلى الله عليه وسلم المتبعين له باطنا وظاهرا لحجة أو حاجة ، فالحجة لإقامة دين الله ، والحاجة لما لابد منه من النصر والرزق الذى به يقوم دين الله ، وهولاء إذا أظهروا ما يسمونه إشاراتهم وبراهيهم التى يقوم دين الله ورسوله صلى الله تعلى عليه وسلم ونقوم فى نصر دين الله وشريعته مما نقدر عليه من أرواحنا وجسومنا وأموالنا ، فلنا حينئذ أن نعارض ما يظهرونه من هذه المخاريق عايؤيدنا الله به من الآيات .

وليعلم أن هذا مثل معارضة موسى للسحرة لما أظهروا سحرهم أبد الله موسى بالعصا التى ابتلعت سحرهم . فجعل الأمير نحاطب من حضره من الأمراء على السماط بذلك ، وفرح بذلك ، وكأنهم كانوا قد أوهوه أن هولاء لهم حال لايقدر أحد على رده ، وسمعته نحاطب الأمير الكبير الذى قدم من مصر الحاج بهادر وأنا جالس بينهما على رأس السماط بالتركى ما فهمته منه إلا أنه قال اليوم ترى حرباً عظيماً ، ولعل ذاك كان جواباً لمن خاطبه فيهم على ما قيل .

وحضر شيوخهم الأكار فجعلوا يطلبون من الأمير الإصلاح وإطفاء هذه القضية ويترفقون ، فقال الأمير : إنما يكون الصلح بعد ظهور الحق ، وقمنا إلى مقعد الأمير زاوية القصر أنا وهو وبهادر فسمعته يذكر له أيوب الحمال بمصر والمولهين ونحو ذلك ، فدل ذلك على أنه كان عند هذا الأمير لم صورة معظمة ، وأن لهم فيهم ظناً حسناً والله أعلم محقيقة الحال ، فإنه ذكر لى ذلك .

وكان الأمر أحب أن يشهد مهادر هذه الواقعة ليتبين له الحق فإنه من أكابر الأمرَّاء وأقدمهم وأعظمهم حرمة عنده ، وقد قدم الآن وهو عب تأليفه وإكرامه ، فأمر ببساط يبسط في الميدان ، وقد قدم البطائحية وهم حماعة كثيرون ، وقد أظهروا أحوالهم الشيطانية من الأزباد والارغاء وحرُّكة الرؤوس والأعضاء ، والطفر والحبو والتقلب ، ونحو ذلك من الأصوات المنكرات ، والحركات الحارجة عن العادات المحالفة لمـا أمر به لقهان لابنه في قوله : (واقصد في مشيك واغضض من صوتك)(١). فلما جلسنا وقد حضر خلق عظيم من الأمراء والكتاب والعلماء والفقراء والعامة وغيرهم ، وحضر شيخهم الأول المشتكى ، وشيخ آخر يسمى نفسه خليفة سيده أحمد ، ويركب بعلمين ، وهم يسمونه : عبد الله الـكذاب ، ولم أكن أعرف ذلك . وكان من مدة قد قدم على منهم شيخ بصورة لطيفة وأظهر ما جرت به عادتهم من المسألة فأعظيته طلبته ولم أتفطن لـكذبه حتى فارقني ، فبقى فى نفسى أن هذا خبى على تلبيسه إلى أن غاب ، وما يكاد نخبى على تلبيس أحد ، بل أدركه في أول الأمر فبقي ذلك في نفسي ولم أره قط إلى حين ناظرته ، ذكر لي أنه ذاك الذي كان اجتمع بي قديماً فتعجبت من حسن صنع الله أنه هتكه في أعظم مشهد يكون حيث كتم تلبيسه بيني وبينه . فلما حضروا تكلم منهم شيخ يقال له حاتم بكلام مضمونه طلب الصلح والعفو عن الماضي والتوبة ، وأنا مجيبون إلى ما طلب من ترك هذه الأغلال وغير ها من البدع ، ومتبعون للشريعة . ( فقلت ) : أما التوبة فمقبولة . . قال الله تعالى : (غافر الذنب وقابل التوب شديد العقاب )(٢) هذه إلى حنب هذه . وقال تعالى : (نبيء عبادى أنى أنا الغفور الرحيم . وأن عذابي هو العذاب الأليم )(٣) .

فأخذ شيخهم المشتكى ينتصر للبسهم الأطواق وذكر أن وهب بن منبه

<sup>(</sup>١) لقمان آية ١٩.

<sup>(</sup>٢) غافـــر آية ٣ .

<sup>(</sup>٣) الحجـر آية ٤٩،٠٥.

<sup>(</sup> م ١٠ ـ أصول الفقه )

روى أنه كان فى بنى إسرائيل عابد وأنه جعل فى عنقه طوقاً فى حكاية من حكايات بنى إسرائيل لاتثبت .

( فقلت ) لهم : ليس لنا أن نتعبد في ديننا بشيء من الإسرائيليات المخالفة لشرعنا ، قد روى الإمام أحمد في مسنده عن جار بن عبد الله أن النبي صلى الله عليه وسلم رأى بيد عمر بن الحطاب ورقة من التوراة فقال : « أمهوكون يا ابن الحطاب ؟ لقد جئتكم بها بيضاء نقية لو كان موسى حيا ثم اتبعتموه و تركتموني لضلام » وفي مراسيل أبي داود أن النبي صلى الله عليه وسلم رأى مع بعض أصحابه شيئاً من كتب أهل الكتاب فقال : « كفي بقوم ضلالة أن يتبعوا كتاباً غير كتابهم أنزل إلى نبي غير نبيهم » وأنزل الله تعالى : ( أو لم يكفهم أنا أنزلنا عليك الكتاب يتلى عليهم )(١) .

فنحن لا بجوز لنا إتباع موسى ولا عيسى فيا علمنا أنه أزل عليهما من عند الله إذا خالف شرعنا ، وإنما علينا أن نتبع ما أزل علينا من ربنا ونتبع الشرعة والمنهاج الذى بعث الله به إلينا رسولنا . كما قال تعالى : ( فاحكم بينهم بما أزل الله ولا تتبع أهواءهم عما جاءك من الحق، لكل جعلنا منكم شرعة ومنهاجاً )(٢) فكيف بجوز لنا أن نتبع عباد بنى إسرائيل في حكاية لا تعلم صحبها ؟ ! وما علينا من عباد بنى إسرائيل ! ( تلك أمة قد خلت لها ماكسبت ولكم ماكسبم ولا تسألون عما كانوا بعملون )(٢) هات ما في القرآن وما في الأحاديث الصحاح كالبخارى ومسلم وذكرت هذا وشهه بكيفية قوية فقال : هذا الشيخ منهم مخاطب الأمير نحن تريد أن تجمع لنا القضاة الأربعة والفقهاء ونحن قوم شافعية .

فقلت له: هذا غير مستحب ولا مشروع عند أحد من علماء المسلمين بل كلهم يهى عن التعبد به ويعده بدعة ، وهذا الشيخ كمال الدين بن الزملكانى مفتى الشافعية ودعوته وقلت: يا كمال الدين ؟ ما تقول في هذا ؟ فقال هذا

<sup>(</sup>١) العنكبوك آية ١٥ .

<sup>(</sup>٢) ألسائدة آية ٤٨ .

<sup>(</sup>٣) البقسرة آية ١٤١

بدعة غير مستحبة بل مكروهة ، أو كما قال . وكان مع بعض الجاعة فتوى فيها خطوط طائفة من العلماء بذلك . وقلت : ليس لأحد الحروج عن شريعة محمد صلى الله عليه وسلم ولا الحروج عن كتاب الله وسنة رسوله صلى الله عليه وسلم ، وأشك هل تكلمت هنا فى قصة موسى والحضر ، فإنى تكلمت بكلام بعد عهدى به . فانتدب ذلك الشيخ (عبد الله) ورفع صوته . وقال : نحن لنا أحوال وأمور باطنة لا يوقف عليها ، وذكر كلاماً لم أضبط لفظه : مثل المحالس والمدارس والباطن والظاهر ، ومضمونه أن لنا الباطن ولغير نا الظاهر ، وأن لنا أمراً لا يقف(١) عليه أهل الظاهر فلا ينكرونه علينا ، الظاهر ، وأن لنا أمراً لا يقف(١) عليه أهل الظاهر فلا ينكرونه علينا ، والمدارس والشريعة والحقائق ، كل هذا مردود إلى كتاب الله وسنة رسوله صلى والمدارس والشريعة والحقائق ، كل هذا مردود إلى كتاب الله وسنة رسوله صلى الله عليه وسلم ، لا من المشايخ والفقراء ، ولا من الملوك والأمراء ، ولا من الملاء والقضاة وغيرهم ، بل جمع الحلق عليهم طاعة الله ورسوله صلى الله عليه وسلم . وذكرت هذا ونحوه .

فقال ــ ورفع صوته ــ : نحن لنا الأحوال وكذا وكذا . وادعى الأحوال الحارقة كالنار وغيرها ، واختصاصهم بها ، وأنهم يستحقون تسليم الحال البهم لأجلها .

فقلت - ورفعت صوتى وغضبت - أنا أخاطب كل أحمدى من مشرق الأرض إلى مغربها أى شيء فعلوه في النار فأنا أصنع مثل ما تصنعون ومن احرق فهو مغلوب ، وربما قلت فعليه لعنة الله ، ولمكن بعد أن نغسل جسومنا بالحل والماء الحار ، فسألنى الأمراء والناس عن ذلك فقلت : لأن لم حيلا في الاتصال بالنار يصنعونها من أشياء : من دهن الضفادع . وقشر النارنج . وحجر الطلق . فضج الناس بذلك ، فأخذ يظهر القدرة على ذلك فقال : أنا وانت نلف في بارية بعد أن تطلى جسومنا بالمكريت ، فقلت : فقم ، وأخذت أكرر عليه في القيام إلى ذلك ، فد يده يظهر خلع القميص

<sup>(</sup>١) في نسخة : لا يقسدر .

فقلت : لا ! حتى نغتسل فى الماء الحار والحل ، فأظهر الوهم على عادتهم فقلت : فقال : من كان محب الأمير فليحضر خشباً أو قال : حزمة حطب . فقلت : هذا تطويل وتفريق للحمع ، ولا محصل به مقصود ، بل قنديل يوقد وأدخل أصبعى واصبعك فيه بعد الغسل ، ومن احترقت اصبعة فعليه لعنة الله ، أو قلت : فهو مغلوب . فلما قلت ذلك تغير وذل . وذكر لى أن وجهه اصفر .

ثم قلت لهم : ومع هذا فلو دخلتم النار وخرجتم منها سالمن حقيقة ، ولو طرتم فى الهواء ، ومشيتم على الماء ، ولو فعلتم ما فعلتم لم يكن فى ذلك ما يدل على صحة ما تدعونه من مخالفة الشرع . ولا على أبطال الشرع ، فإن الدجال الأكبر يقول للسماء أمطري فتمطر ، وللأرض أنبتى فتنبت ، والخربة أخرجى كنوزك فتخرج كنوزها تتبعه ، ويقتل رجلا ثم يمشى بين شقيه ، أخرجى كنوزك فتخرج كنوزها تتبعه ، ويقتل رجلا ثم يمشى بين شقيه ، ثم يقول له قم فيقوم ، ومع هذا فهو دجال كذاب ملعون ، لعنه الله ، ورفعت صوتى بللك فكان لللك وقع عظم فى القلوب .

وذكرت قول أبي زيد البسطامي(۱). لو رأيتم الرجل يطبر في الهواء وبمشى على المباء فلا تغتروا به حتى تنظروا كيف وقوفه عند الأوامر والنهواهي ، وذكرت عن يولس بن الأعلى(٢) أنه قال : للشافعي : أتدرى ما قال صاحبنا يعنى الليث بن سعد ؟ قال : لو رأيت صاحب هوى بمشى على المباء فلا تغتر به . فقال الشافعي : لقد قصر الليث لو رأيت صاحب

<sup>(</sup>۱) أبو يزيد البسطام – أبو يزيد طيفور بن عيسى بن آدم بن عيسى بن على البسطامى الزاهد المشهور . سئل بأى شيء و جدت هذه المعرفة قال ببطن جائع وبدن عار . وقيل له ما أهون ما نقيت نفسك منك : فقال أما هذا فنم ، دعوتها إلى شيء من الطاعات فلم تجبى طوعاً فنعها المساء سنة . وكان يقول لو نظرتم إلى رجل أعطى من السكرا،ات حتى يرتفع في الهواء فلا تغتروا به حتى تنظروا كيف تجدونه عند الأمر والهي وحفظ الحدود وأداء الشريعة . وكانت وفاته سنه إحدى وستين ومائتين – بسطام أول بلاد خراسان من جهة العراق .

<sup>(</sup> وفيات الأعهان ٣٣٩ ـ ١ ) .

 <sup>(</sup>۲) يونس بن عبد الأعلى – هو يونس بن عبد الأعلى الصدفى المصرى ، روى عن أبن عينية والشانى و ابن وهب و خلق ، والشائى و أبن ماجة و أبو زرعة و أبو حاتم و خلق .
 ( طبقات الحفاظ ۲۳۰ ) .

هوى يطر فى الهواء فلا تغتر به ، وتكلمت فى هذا ونحوه بكلام بعد عهدى به . ومشانحهم الكبار يتضرعون عند الأمير فى طلب الصلح وجعلت ألح عليه فى إظهار ما ادعوه من النار مرة بعد مرة وهم لا يجيبون ، وقد اجتمع عامة مشانحهم الذين فى البلد والفقراء المولهون منهم وهم عدد كثير ، والناس يضجون فى الميدان ويتكلمون بأشياء لا أضبطها ، فذكر بعض الحاضرين أن الناس قالوا ما مضمونه : ( فوقع الحق وبطل ما كانوا يعملون . فغلبوا هنالك وانقلبوا صاغرين(١) وذكروا أيضاً أن هذا الشيخ يسمى عبد الله الكذاب . وأنه الذى قصدك مرة فأعطيته ثلاثين درهماً ، فقلت : ظهر لى حين أخذ الدراهم و ذهب : أنه ملبس ، وكان قد حكى حكاية عن نفسه مضمونها أنه أدخل النار فى لحيته قدام صاحب حماة . ولما فارقتنى وقع في قلى أن لحيته مدهونة . وأنه دخل إلى الروم واستحوذ علهم .

فلما ظهر للحاضرين عجزهم وكذبهم وتلبيسهم ، وتبين للأمراء الذين كانوا يشدون مهم أنهم مبطلون رجعوا ، وتخاطب الحاج بهادر ونائب السلطان وغيرهما بصورة الحال ، وعرفوا حقيقة المحال ، وقمنا إلى داخل ودخلنا ، وقد طلبوا التوبة عما مضى . وسألنى الأمير عما تطلب مهم فقلت : متابعة الكتاب والسنة مثل أن ( لا ) يعتقد أنه لا مجب عليه اتباعهما ، وأو أنه يسوغ لأحد الحروج من حكمهما ، ونحو ذلك أو أنه يجوز اتباع طريقة تخالف بعض حكمهما ونحو ذلك ، من وجوه الحروج عن الكتاب والسنة التي توجب الكفر . وقد توجب القتل دون الكفر وقد توجب قتال الطائفة الممتنعة دون قتل الواحد المقدور عليه .

فقالوا: نحن ملتزمون الكتاب والسنة أتنكر علينا غير الأطواق ؟ نحن نخلعها. فقلت: الأطواق وغير الأطواق، ليس المقصود شيئاً معيناً، وإنما المقصود أن يكون حميع المسلمين تحت طاعة الله ورسوله صلى الله عليه وسلم. فقال الأمير فأى شيء الذي يلزمهم من الكتاب والسنة ؟ فقلت:

<sup>(</sup>١) الأعسراف آية ١١٩،١١٨

حكم الكتاب والسنة كثير لا يمكن ذكره فى هذا المجلس ، لكن المقصود أن يلتزموا هذا النزاماً عاماً ، ومن خرج عنه ضربت عنقه – وكرر ذلك وأشار بيده إلى ناحية الميدان – وكان المقصود أن يكون هذا حكماً عاماً فى حق حميع الناس ، فإن هذا مشهد عام مشهور قد توفرت الهمم عليه ، فيتقرر عند المقاتلة ، وأهل الديوان ، والعلماء والعباد ، وهولاء وولاة الأمور – أنه من خرج عن الكتاب والسنة ضربت عنقه .

قلت: ومن ذلك الصلوات الحمس فى مواقيتها كما أمر الله ورسوله فإن من هوالاء من لا يصلى ، ومنهم من يتكلم فى صلاته ، حتى أنهم بالأمس بعد أن اشتكوا على فى عصر الجمعة جعل أحدهم يقول فى صلب الصلاة: يا سيدى أحمد شىء لله . وهذا مع أنه مبطل للصلاة فهو شرك بالله ودعاء لغيره فى حال مناجاته التى أمرنا أن نقول فيها : (إياك نعبد وإياك نستعين)(١).

وهذا قد فعل بالأمس محضرة شيخهم فأمر قائل ذلك لما أنكر عليه المسلمون بالاستغفار على عادتهم فى صغير الذنوب. ولم يأمره بإعادة الصلاة . وكذلك يصيحون فى الصلاة صياحاً عظيماً وهذا منكر يبطل الصلاة .

فقال : هذا يغلب على أحدهم كما يغلب العطاس .

فقلت: العطاس من الله والله بحب العطاس ويكره التثاوّب ولا بملك أحدهم دفعه، وأما هذا الصياح فهو من الشيطان، وهو باختيارهم وتكلفهم، ويقدرون على دفعه، ولقد حدثنى بعض الحيرين بهم بعد المحلس أنهم يفعلون فى الصلاة مالا تفعله اليهود والنصارى: مثل قول أحدهم أنا على بطن امرأة الإمام، وقول الآخر كذا وكذا من الإمام، ونحو ذلك من الأقوال الحبيثة، وأنهم إذا أنكر علمهم المنكر ترك الصلاة يصلون بالتوبة، وأنا أعلم أنهم متولون للشياطن ليسوا مغلوبين على ذلك كما يغلب الرجل فى بعض الأوقات على صيحة أو بكاء فى الصلاة أو غيرها.

<sup>(</sup>١) الفاتحة آية ه .

فلم أظهروا النزام الكتاب والسنة وحموعهم بالميدان بأصواتهم وحركاتهم الشيطانية يظهرون أحوالهم (قلت له) أهذا موافق للكتاب والسنة ؟ فقال : هذا من الله حال برد عليهم . . فقلت هذا من الشيطان الرجيم لم يأمر الله به ولا رسوله صلى الله تعالى عليه وسلم ، ولا أحبه الله ولا رسوله ، فقال : ما في الساوات والأرض حركة ولا كذا ولا كذا إلا بمشيئته وإرادته ، فقلت له : هذا من باب القضاء والقدر وهكذا كل ما في العالم من كفر وفسوق وعصيان هو بمشيئته وإرادته ، وليس ذلك محجة لأحد في فعله ، بل ذلك مما زينه الشيطان وسخطه الرحمن .

فقال: فبأى شيء تبطل هذه الأحوال. فقلت: هذه السياط الشرعية. فأعجب الأمير وضحك، وقال: أى والله! بالسياط الشرعية تبطل هذه الأحوال الشيطانية، كما قد جرى مثل ذلك لغير واحد، ومن لم بجب إلى الدين بالسياط الشرعية فبالسيوف المحمدية وأمسكت سيف الأمير وقلت: هذا نائب رسول الله صلى الله عليه وسلم وغلامه، وهذا السيف سيف رسول الله صلى الله عليه وسلم، فمن خرج عن كتاب الله وسنة رسوله ضربناه بسيف الله ، وأعاد الأمير هذا الكلام، وأخذ بعضهم يقول: فالهود والنصارى يقرون ولا نقر نحن ؟ فقلت: الهود والنصارى يقرون بالجزية على ديهم المكتوم في دورهم والمبتدع لايقر على بدعته. فأفحموا لذلك.

و «حقيقة الأمر » أن من أظهر منكراً فى دار الإسلام لم يقر على ذلك ، فن دعا إلى بدعة وأظهرها لم يقر ، ولا يقر من أظهر الفجور ، وكذلك أهل الذمة لا يقرون على إظهار منكرات دينهم ، ومن سواهم فإن كان مسلماً أخذ بوأجبات الإسلام وترك محرماته ، وإن لم يكن مسلماً ذمياً فهو إما مرتد وإما مشرك وإما زنديق ظاهر الزندقة .

وذكرت ذم « المبتدعة » فقلت روى مسلم فى صحيحه عن جعفر بن(١)

<sup>(</sup>۱) جعفر الصادق - هو جعفر بن محمد بن على بن الحسين بن على بن أب طالب ، أبوعبد الله المدنى الصادق . روى عن أبيه والزهرى ونافع وابن المذكدر وعنه الثورى وابن عيينة وشعبة ، ويحيى القطان ومالك وابنه موسى المكاظم وآخرون . ولد سنة ثمانين ومات سنة ١٤٨ ه (طبقات الحفاظ ص ٧٧) .

عمد الصادق عن أبيه أبي جعفر (١) الباقر عن جابر بن عبد الله أن رسول الله عليه وسلم كان يقول في خطبته « إن أصدق الكلام كلام الله ، وخير الهدي محمد ، وشر الأمور محدثاتها ، وكل بدعة ضلالة ١٤٠٠ . وفي السنن عن العرباض بن سارية ، قال : خطبنا رسول الله صلى الله عليه وسلم خطبة ذرفت منها العيون ، ووجلت منها القلوب ، فقال قائل يا رسول الله كأن هذه موعظة مودع فماذا تعها. إلينا ؟ فقال : « أوصيكم بالسمع والطاعة فإنه من يعش منكم بعدى فسيرى اختلافاً كثيراً ، فعليكم بسنتي وسنة الحلفاء الراشدين المهديين من بعدى ، تمسكوا بها ، وعضواً عليها بالنواجذ ، وإياكم ومحدثات الأمور ، فإن كل محدثة بدعة ، وكل بدعة ضلالة » (٣) . . . وفي رواية «وكل ضلالة في النار » .

فقال لى : البدعة مثل الزنا ، وروى حديثاً فى ذم الزنا . فقلت : هذا حديث موضوع على رسول الله صلى الله تعالى عليه وسلم ، والزنا معصية ، والبدعة شر من المعصية ، كما قال سفيان الثورى(٤) : البدعة أحب إلى إبليس من المعصية ، فإن المعصية يتاب منها والبدعة لا يتاب منها . وكان قد قال بعضهم : نحن نتوب الناس ، فقلت : مم تتوبونهم ؟ قال : من قطع

<sup>(</sup>۱) أبو جعةر الباقر – هو محمد بن على بن الحسين بن على بن أبى طالب . روى عن أبيه وجديه الحسن والحسين . وجابر وابن عمر وطائفة وعنه ابنه جعفر الصادق ، وعطاء وابن جرجج ، وأبو حنيفة والأرراعي والزهرى وخلق وثقه الزهرى وغيره وذكره النسائي في فقهاء التابعين من أهل المدينة . مات سنة ١١٤ هوهو ابن ثلاث وسبعين سنة (طبقات الحفاظ للسيوطي ص ٤٩) .

<sup>(</sup>۲) رواه مسلم ص ۱۷ ه - ۲ النووی علی مسلم .

<sup>(</sup>٣) رواه أبو داود ، والترمذي ، وقال : حديث حسن صحيح – الأربس النووية الحديث الثامن والعثم ون

<sup>(</sup>٤) سفيان الثورى – هو سفيان بن سعيد بن مسروق الثورى أبو عبد الله الكوفى أحد الأثمة الأعلام. روى عن أبيه وزياد بن علاقة ، وحبيب بن أبى ثابت ، وأيوب وجعفر الصادق وخلق وروى عنه ابن المبارك ويحيى القطان وخلق ، آخرهم موتاً من الثقات على بن الجعد . قال شعبة : سفيان أمير المؤمنين في الحديث . وقال ابن المبارك كتبت عن ألف ومائة شيخ ماكتبت عن أضل من سفيان وقال شعبة : أن سفيان ساد الناس بالعلم والورع ولد سنة ٩٧ سجم وتسمين وحات بالبصرة سنة ١٦٦ ه ( طبقات الحفاظ ص ٨٨ ) .

الطريق ، والسرقة ، ونحو ذلك . فقات : حالهم قبل تتويبكم خبر من حالهم بعد تتويبكم ، فإنهم كانوا فساقاً يعتقدون تحريم ما هم عليه ، ويرجون رحمة الله ، ويتوبون إليه ، أو ينوون التوبة فجعلتموهم بتتويبكم ضالين مشركين خارجين عن شريعة الإسلام ، محبون ما يبغضه الله ويبغضون ما محبه الله ، وبينت أن هذه البدع التي هم وغير هم عليها شر من المعاصي .

قلت مخاطباً للأمير والحاضرين: أما المعاصى فمثل ما روى البخارى في صحيحه عن عمر بن الحطاب أن رجلا كان يدعى حماراً ، وكان يشرب الحمر ، وكان يضحك النبي صلى الله عليه وسلم ، وكان كلما أتى به النبي صلى الله تعالى عليه وسلم عليه وسلم جلده الحد فلعنه رجل مرة . وقال : لعنه الله ، ما أكثر ما يوتى به إلى النبي صلى الله تعالى عليه وسلم ؟! فقال النبي صلى الله تعالى عليه وسلم ؟! فقال النبي صلى الله تعالى عليه وسلم : « لا تلعنه فإنه يحب الله ورسوله »(١) قلت : فهذا رجل كثير الشرب للخمر ، ومع هذا فلما كان صحيح الاعتقاد يحب الله ورسوله شهد له النبي صلى الله تعالى عليه وسلم بذلك و نهى عن لعنه .

وأما المبتدع فمثل ما أخرجا فى الصحيحين عن على بن أبى طالب وعن أبى سعيد الحدرى(٢) وغير هما — دخل حديث بعضهم فى بعض — أن النبى صلى الله تعالى عليه وسلم كان يقسم . فجاءه رجل ناتىء الجبين كث اللحية ، علوق الرأس ، ببن عينيه أثر السجود . وقال ما قال . فقال النبى صلى الله تعالى عليه وسلم : نحرج من ضئضىء هذا قوم بحقر أحدكم صلاته مع صلاتهم وصيامه مع صيامهم ، وقراءته مع قراءتهم ، يقرءون القرآن لا بجاوز حناجرهم بمرقون من الإسلام كما يمرق السهم من الرمية ، لئن أدركتهم لأقتلهم قتل عاد وفى رواية « لو يعلم الذين يقاتلونهم ماذا لهم على لسان محمد لنكلوا عن

 <sup>(</sup>۱) رواه البخارى في باب ما يكره من لعن شارب الحمر و أنه ليس مخارج من المدلة
 ص ۱۹۷ ـ ۸ صحيح البخارى .

 <sup>(</sup>۲) أبو سايد الحدرى - هو سعد بن مالك ابن سنان بن ثعابة الأنصارى الحدرى . كان من الحفاظ المكثرين العلماء الفضلاء العقلاء . خرج مع رسول الله في غزوة بني المصطلق وهو ابن خس عشرة سنة و مات سنة أربع وسبعين (الاستيعاب ١٦٧١ - ٤).

العمل « و فى رواية » شر قتلى تحت أديم السهاء خير قتلى من قتلوه »(١) .

«قلت»: فهوالاء مع كثرة صلاتهم وصيامهم وقراءتهم وما هم عليه من العبادة والزهادة أمر النبي صلى الله عليه وسلم بقتلهم وقتلهم على بن أبي طالب ومن معه من أصحاب النبي صلى الله عليه وسلم وذلك لحروجهم عن سنة النبي وشريعته ، وأظن أنى ذكرت قول الشافعي، لأن يبتلى العبد بكل ذنب ما خلا المشرك بالله خير من أن يبتلى بشيء من هذه الأهواء. فلما أظهر قبح البدع في الإسلام وأنها أظلم من الزنا والسرقة وشرب الحمر.

وأنهم مبتدعون بدعاً منكرة فيكون حالم أسوأ من حال الزنى والسارق وشارب الحمر أخذ شيخهم عبد الله يقول: يا مولانا لا تتعرض لهذا الجناب العزيز – يعنى أتباع أحمد بن الرفاعى – فقلت منكراً بكلام غليظ: ويحك، أى شيء هو الجناب العزيز، وجناب من خالفه أولى بالعزياذا الزرجنة(٢) بريدون أن تبطلوا دين الله ورسوله فقال يا مولانا بحرقك الفقراء بقلوبهم فقلت، مثل ما أحرقنى الرافضة لما قصدت الصعود إليهم وصار حميع الناس يخوفونى منهم ومن شرهم، ويقول أصحابهم إن لهم سراً مع الله فنصر الله وأعان عليهم. وكان الأمراء الحاضرون قد عرفوا بركة ما يسره الله في أمر غزو الرافضة بالجبل.

وقلت لهم : يا شبه الرافضة ، يا بيت الكذب – فإن فيهم من الغلو والشرك والمروق عن الشريعة ما شاركوا به الرافضة في بعض صفاتهم ، وفيهم من الكذب ما قد يقاربون به الرافضة في ذلك ، أو يساوونهم ، أو يزيدون عليهم ، فإنهم من أكذب الطوائف حيى قيل فيهم لا تقولوا أكذب

<sup>(</sup>۱) رواه البخارى في أعلام النبوة عن أبي سعيد ص ٢٤٣ ـ ٤ مطابع الشعب ورواه مسلم في كتاب الزكاة عن جابر بن عبد الله ص ١٠٦ ـ ٣ وقال صاحب ذخائر المواريث ص ١٩٤ ـ ٣ رواه ابن ماجة في السنة عن أبي بكر بن أبي شيبة ، والإمام مالك في الموطأ في الصلاة عن يحيى ابن سعيد .

<sup>(</sup>٢) كذا بالأصل ، وقلت : قال في القاموس الزرجة التخارج ، والحب ، والحديمة ، ص ٣٣١ ع .

من البهود على الله ، ولـكن قواوا أكذب من الأحمدية على شيخهم ، وقلت لهم : أنا كافر بكم وبأحوالكم ( فكيدوني جميعاً ثم لاتنظرون )(١) .

و لما رددت عليهم الأحاديث المكذوبة أخذوا يطلبون منى كتباً صحيحة ليهتدوا بها فبذلت لهم ذلك وأعيد الكلام أنه من خرج عن الكتاب والسنة ضربت عنقه ، وأعاد الأمير هذا الكلام واستقر الكلام على ذلك .

والحمد لله الذي صدق وعده ، ونصر عبده وهزم الأحزاب وحده(٢).

## (د) نماذج من موافاته:

كانت حياة ان تيمية رحمه الله حياة جهاد ونضال في سبيل الله تعالى بسنانه ولسانه وتعلمه وتعليمه . وتأليفه . وقد ألف في فنون شيى . قال عنها ابن رجب في الذيل : هي أشهر من أن تذكر ، وأعرف من أن تنكر . سارت سير الشمس في الأقطار ، وامتلأت بها البلاد والأمصار ، قد جاوزت حد الكثرة فلا ممكن أحد حصرها (٣) .

وقال تلميذه الحافظ أبو عبد الله شمس الدن الذهبي : شرع في الجمع والتأليف وله تسع عشرة سنة بل أقل . وقال : وما يبعد أن تصانيفه الآن تبلغ خسائة مجلد ، وقال تصانيفه أكثر من أربعة آلاف كراسة(٤) . وقال : أبو حفص عمر البزار في المناقب : وأما مؤلفاته ومصنفاته ، فإنها أكثر من أن أقدر على احصائها بل هذا لا يقدر عليه أحد . لأنها كثيرة جداً كباراً وصغاراً وهي منتشرة في البلدان . فكل بلد نزلته إلا ورأيت من تصانيفه .(٥)

وقال الشيخ شمس الدين بن قدامه : للشيخ رحمه الله تعالى من التصانيف

<sup>(</sup>۱) هــودآية ه ه .

۲) مجموع الفتاوى ص ه ٤٤ - ٧٥ - ١١ .

٣ - ٤٠٣ س الذيل على طبقات الحنابلة ص ٤٠٣ على (٣)

<sup>(</sup>٤) الكواكب الدرية ص ١٤٣ ، ١٥٢ .

<sup>(</sup>٥) المرجع السابق ص ١٥٣.

والفتاوي والقواعد والأجوبة والرسائل. وغير ذلك من الفوائذ مالا ينضبط قال : ولا أعلم أحداً من متقدمي الأئمة ولا متأخريهم ، جمع مثل ما جمع ، ولا صنف نحو ما صنف ، ولا قريباً من ذلك ، مع أن أكثر تصانيفه إنما أملاها من حفظه ، وكثيراً منها صنفها في الحبس ، وليس عنده ما محتاج إليه من الكتب ، فمن ذلك ما حمعه في التفسير وما حمعه من أقوال مفسري السلف الذين يذكرون الأسانيد في كتبهم ، وذلك أكثر من ثلاثين مجلداً وقد بيض أصحابه ذلك ، وكثير منه لم يكتبوه ولو كتب كله لبلغ خمسن مجلداً . وذكر ابن قيم الجوزيه تلميذ ابن تيمية أنه يعجز عن حصر مؤلفاته

و تعدادها(۱).

هكذا قال الأئمة الأعلام عن مؤلفات ابن تيمية رحمه الله ولكن مع الأسف ، فقد خسرت المكتبة الإسلامية حملة كبيرة منها ، وعلى الرغم من ذلك . فإن الموجود منها حملة كبيرة ، تحمل في طيانها ، فـكوأ نبرأ ، وعقلية ناضجة ، وعلماً حما . الأمة الإسلامية في أمس الحاجة ﴿ إِلَيْهِ وَلَعَلْنَا نعرف القارئ الكريم بجملة من هذه المؤلفات التي سطرها التاريخ ، وأبرز حملة كبيرة من كنوزه حتى أصبحت سهلة التناول في كل مكان .

ولقد حمع فضيلة الشيخ عبد الرحمن بن محمد بن قاسم ـ غفر الله(٢) له وأسكنه فسيح جناته ـ وابنه محمد وفقه الله ، حملة كبيرة من موالفات ان تيمية المنتشرة في خمسة وثلاثين مجلداً ، أطلقوا عليها مجموع فتاوى شيخ الإسلام أحمد من تيمية ، طبعتها الحكومة السعودية وفقها الله وسدد خطاها على ورق أبيض صقيل جيد وو فرته لطلاب العلم مجاناً .

ومما جاء فها ما يلي :

# فني الجسزء الأول:

١ ــ قاعدة في الجاعة والفرقة وسبب ذلك و نتيجته من ص ١٢ ــ ١٧

<sup>(</sup>١) رسالة ابن القيم في بيان مولفات شيخه رحمهما الله ص ٢

<sup>(</sup>٢) يجعل الدعاء بين شرطتين

٢ - قاعدة فى توحيد الإلهية وإخلاص العمل والوجه لله من ص ٢٠ ١ - ٣٦ .

٣ ــ التوسل و الوسيلة ص ١٤٢ ــ ٣٦٨ ـ ١

## وفى الجـــزء الثانى :

٤ - الرد الأقوم على ما فى نصوص الحكم من ص ٣٦٢ - ٤٥١ - ٢ .
 ٥ - رسالته إلى نصر المنبجى من ص ٤٥٢ - ٤٨٠ - ٢ .

#### وفي الجميزء الثالث:

٦ ـــ الرسالة التدميرية ـــ (أو تحقيق الإثبات للأسماء والصفاة ، وبيان حقيقة الجمع بن الشرع والقدر من ص ١ ــ ١٢٨ ــ ٣ .

٧ - العقيدة الواسطية كتبها لرضى الدين الواسطى من أصحاب الشافعي حيما طلب منه بإلحاح أن يكتب عقيدة تكون له ولأهل بيته ، وانتشرت بين الناس بعد ذلك في اعتقاد الفرقة الناجية المنصورة إلى قيام الساعة ( أهل السنة والجاعة ) ، وهو الإيمان بالله وملائكته وكتبه ورسله ، والبعث بعد الموت والإيمان بالقدر خيره وشره من ١٢٩ - ١٥٩ - ٣ ... وقال فيها : اعتقاد أهل السنة والجاعة الإيمان بما وصف الله به نفسه ، و بما وصف به رسوله صلى الله عليه وسلم ، من غير تحريف ولا تعطيل ولا تكييف ولا تمثيل وأن القرآن كلام الله غير مخلوق ، منه بدأ وإليه يعود . . والإيمان بأن الله خالق كل شيء من أفعال العباد وغيرها ، وأنه ما شاء الله كان وما لم يشأ خالق كل شيء من أفعال العباد وغيرها ، وأنه ما شاء الله كان وما لم يشأ والعبد فاعل حقيقة ، والله خالق فعله ، وأن الإيمان والدين قول وعمل يزيد وينقص ، وأن لا نكفر أحداً من أهل القبلة بالذنوب ولا نجلده في أنار من أهل الإيمان أحداً ، وأن الحلفاء بعد رسول الله صلى الله عليه وسلم أبو بكر ، ثم عمر ، ثم عمان ، ثم على ، وأن مر تبهم في الفضل كر تبهم أبو بكر ، ثم عمر ، ثم عمان ، ثم على ، وأن مر تبهم في الفضل كر تبهم في الفضل كر تبهم في الخلافة ، ومن قدم علياً على عمان فقد أزرى بالمهاجر من والأنصار .

٨ - مناظرة في العقيدة الواسطية من ص ١٦٠ - ١٩٤ - ٣ .

٩ ــ جوابه عن ورقة أرسلت إليه فى السجن من ص ٢١١ ــ ٢٤٨ ـ ٣٠.
 ١٠ ــ قاعدة أهل السنة و الجماعة الاعتصام بالكتاب و السنة و عدم الفرقة من ص ٢٧٨ ــ ٢٩٢ ـ ٣٠.

۱۱ ــ الوصية الـكبرى وهي رسالته إلى عدى من مسافر من ص ٣٦٣ ــ ٣- ٤٣٠

#### وفي الجــزء الخامس:

۱۲ — الفتوى الحموية : وهى تعتبر عقيدة السلف ، أهل السنة والجاعة جواباً لسوّال وجهه إليه أهل حماة فى آيات الصفات كقوله تعالى : (الرحمن على العرش استوى)(۱) وقوله : (ثم استوى على العرش)(۲) وقوله : (ثم استوى إلى السماء وهي دخان)(۳) إلى غير ذلك من آيات الصفات ، وكقوله صلى الله عليه وسلم :

( إن قلوب العباد بين أصبعين من أصابع الرحمن )(٤) وقوله (يضع الجبار قدمه في النار )(٥) إلى غير ذلك من ص ٥ -- ١٢١ - ٥ .

١٣ ــ رسالة فى علو الله تعالى واستوائه على عرشه من ص ١٢١ ــ ١٣٦-٥

١٤ ــ القاعدة المراكشية ــ في إثبات الصفات لله تعالى من ص ١٥٣ ــ
 ١٩٤ ـ ٥ .

١٥ ــ رسالة في الجمع بين علو الله وقربه من ص ٢٢٦ ــ ٢٤٦ ــ ٥
 ١٦ ــ شرح حديث النزول من ص ٣٢١ ــ ٥٨٥ ــ ٥ .

<sup>(</sup>۱) طه آیه ه .

 <sup>(</sup>۲) الفرقان آیة ۹۹ .
 (۳) فصلت آیة ۱۱ .

<sup>(</sup>٤) رواه الإمام أحمد في مدنده ومسلم ص ٢٠٤ ــ ١ الفتح النكبير .

<sup>(</sup>ه) رواه البخاری فی تفسیر سورة (ق) ص ۱۷۳ ـ ۳ وذکر ابن کثیر فی تفسیره هذه الآیة (یوم نقول لجهم هل امتلأت و تقول هل من مزید) إن هذا الحدیث رواه أحمد .

## وفى الجسزء السادس:

١٧ – الرسالة الأكملية ، أو تفصيل الإجمال فيا بجب لله من صفات
 الكمال من ص ٦٨ - ١٤١ - ٦.

١٨ - رسالة القاعدة العظيمة في مسائل الصفات من ص ١٤٤ - ١٨٥ -

٢٠ ـــ رسالة في رؤية المؤمنين ربهم من ص ٤٠١ ــ ٤٦٠ ـ ٦ .

۲۲ — الرسالة العرشية أو الإحاطة . وهي جواب عن سوال في العرش
 هل هو كرسي أو لا . من ٥٤٥ — ٥٨٥ ـ ٦ .

# وفى الجسزء السابع :

٢٣ — كتاب الإيمان الكبير — استعرض فيه المؤلف الفرق بين الإيمان والإسلام ، وزيادة الإيمان ونقصه ، ودخول العمل في الإيمان أو عدم دخوله وغير ذلك . وقد استعرض في ذلك أقوال السابقين وناقشها ، واستخلص من بينها المختار من ص ٤ — ٤٦١ - ٧ .

٢٤ ــ كتاب الإنمان الأوسط من ص ٤٦١ ــ ٦٤١ ـ ٧ .

# وفي الجسزء الثامن:

٢٠ ــ رسالة فى قدرة الرب من ص ٧ ــ ٥٨ ــ ٨ .

۲۹ ـــ رسالة قصيدة القدر . وهي جواب على سوَّال يهو دى في القدر من ص ٢٤٥ ــ ٢٥٦ ـ ٨ .

# وفى الجـــزء التاسع :

٢٧ - كتاب نقض المنطق من ص ٥ - ٨٢ - ٩ .

٢٨ – كتاب نصيحة أهل العلم والإيمان فى الرد على منطق اليونان –
 وهو المسمى ( بالرد على المنطقيين ) ذكر السيوطى أن له كتابين فى المنطق
 أحدهما صغير والآخر فى عشر بن كراسة ، وذكر أنه لحصه .

#### قال في مقدمته:

أما بعد فإنى كنت دائماً أعلم أن المنطق اليونانى لا محتاج إليه الذكى ولا ينتفع به البليد ، ولكن كنت أحسب أن قضاياه صادقة لما رأينا من صدق كثير منها ، ثم تبين لى فيما بعد خطأ طائفة من قضاياه وكتبت فى ذلك شيئاً ولما كنت بالإسكندرية اجتمع بى من رأيته يعظم المتفلسفة بالهويل والتقليد ، فذكرت له بعض ما يستحضرونه من التجهيل والتضليل ، واقتضى ذلك أنى كتبت فى مقدمة بين الظهر والعصر من الكلام على المنطق ما علقته تلك الساعة .

ولم يمكن ذلك من همي لأن همي كانت فياكتبته عليهم في (الإلهيات) وتبين لي أن كثيراً مما ذكروه في المنطق هو من أصول فساد قولهم في الالهيات من الصفات التي سموها ذاتيات وما ذكروه من حصر طرق العلم فيا ذكروه من الحدود والأقيسة والبرهانيات بل ما ذكروه من الحدود . إلخ . التي بها تعرف التصورات ، بل ما ذكروه من صور القياس . ومواده اليقينيات . . فأراد بعض الناس أن يكتب ما علقته إذ ذاك من الكلام عليهم في المنطق فأذنت في ذلك ، لأنه يفتح باب معرفة الحق ، وإن كان ما فتح من باب الرد عليهم محتمل أضعاف ما علقته .

ثم قال : فاعلم أنهم بنوا ( المنطق ) على الكلام فى الحد ونوعه ، والقياس البرهانى ونوعه ، قالوا : لأن العلم إما تصور وإما تصديق ، فالطريق الذي ينال به التصور هو الحد ، والطريق الذي ينال به التصديق هو القياس فنقول :

الكلام في (أربع مقامات) مقامين سالبين ومقامين موجبين فالأولان : (أحدهما) في قولهم أن التصور المطلوب لا ينال إلا بالحد .

(والثاني) أن التصديق المطلوب لا ينال إلا بالقياس والآخران: في أن الحد يفيد العلم بالتصورات، وأن القياس. أو البرهان الموصوف يفيد العلم بالتصديقات. من ص ٨٢ – ٢٥٥.

# وفى الجسنوء العاشر :

٧٩ ــ التحفة العراقية : في الأعمال القلبية من ص ٥ ــ ٩٠ ـ ٠ ١٠

- ٣٠ ــ رسالة فى أمراض القلوب وشفائها من ص ٩١ ــ ١٣٨ ــ ١٠ .
  - ٣١ ــ رسالة في العبودية من ص ١٤٩ ــ ٢٣٧ ــ ١٠
- ٣٧ ـــ رسالة في اتباع الرسول بصريح المعقول من ص ٣٠٠ ــــ ٣٠ . ٤٥٤ ـــ ١٠ .
  - ۲۳ ــ الوصية الصغرى من ص ۹۵۴ ــ ٦٦٦ يـ ١٠ .

## وفي الجــزء الحادي عشر:

٣٤ ــ الصوفية والفقراء من ص ٥ - ٧٤ - ١١ .

و٣ ــ مناظرة جرت بينه وبين أبين المرحل فى الحمد والشبكير ، هل الشكر يكون بالاعتقاد أو به وبالقول والعمل من ص ١٣٥ ــ ١٩٦ .

٣٦ ـــ الفرق بين أولياء الرحمن وأولياء الشيطان من ص ١٥٦ ـــ ١١٠ ـ ٢١١.

٣٧ ــ قاعدة في المعجزات والكرامات من ص ٣١١ ـ ٣٦٢ - ١١ . ٣٨ ــ رسالة في السماع من ص ٥٨٧ ـ ٣٠٣ - ١١ .

## و في الجيزء الثاني عشير:

٣٩ ــ قاعدة في القرآن وكلام الله من ص ٦ ــ ٣٧ ـ ١٢ .

الأجرف التي أنزلها الله على آدم هل هي كلام الله ؟ من ص ٣٧ – ١١٧.

11 - رسالة فى المسألة المصرية فى القرآن من ص ١٦٢ - ٢٣٥ - ١٢٠ و ٤٧ - التبيان فى نزول القرآن : قال فى أولها بعد أن حمد الله وصلى على رسوله وصمابته : أما بعد : فهذا ( فصل فى نزول القرآن ) ولفظ ( النزول ) حيث ذكر فى كتاب الله تعالى فإن كثيراً من الناس فسروا النزول فى مواضع من القرآن بغير ما هو معناه المعروف ، لاشتباه المعنى فى تلك المواضع – وصار ذلك حجة لمن فسر نزول القرآن بتفسير أهل البدع ، فمن الجهمية ( م ١١ - أسول الفقه ) من يقول: أنزل بمعنى خلق كقوله تعالى: (وأنزلنا الحديد فيه بأس شديد)(١) أو يقول: خلقه في مكان عال ثم أنزله من ذلك المكان .. ومن الكلابية من يقول: نزوله بمعنى الإعلام به وإفهامه للملك أو نزول الملك بما فهمه ، وهذا الذى قالوه باطل فى اللغة والشرع والعقل من ص٢٤٦ — ٢٥٨ - ٢٢.

# ٤٣ ـ الكيلانية:

وهي جواب سؤال عن قوم يقولون: كلام الناس وغير هم قديم سواء كان صدقاً أو كذباً ، فحشاً أو غير فحش ، نظما أو نثرا – ولا فرق بين كلام الله وكلامهم في القدم إلا من جهة الثواب . وقال قوم منهم – بل أكثر هم – أصوات الحمير والكلاب كذلك ، ولما قرئ عليهم ما نقل عن الإمام أحمد رداً على قولهم تأولوا ذلك ، وقالوا : بأن أحمد .. إنما قال ذلك خوفاً من الناس ، فهل هؤلاء مصيبون أم مخطئون ؟ وهل على ولى الأمر وفقه الله تعالى زجرهم عن ذلك أو لا ؟ وهل يكفرون بالإصرار على ذلك أو لا ؟ وهل الأعرار على ذلك أو لا ؟ وهل الأكثر من ص ٣٢٣ –

## وفي الجـــزء الثالث عشر:

٤٤ ــ الفرقان بين الحق والباطل .

٤٠ – رسالة في علم الباطن و الطاهر .

وهى جواب عن سؤال وجه إليه . عن طائفة من المفتقرة يدعون أن للقرآن باطناً ، وأن لذلك الباطن باطناً إلى سبعة أبطن ويروون فى ذلك حديثاً ، أن النبى صلى الله عليه وسلم قال: ( للقرآن باطن وللباطن باطن إلى سبعة أبطن )ويفسر القرآن بغير المعروف عن الصحابة والتابعين، والأثمة من الفقهاء ويزعمون أن علياً قال : ولو شئت لأوقرت من تفسير فاتحة المكتاب كذا وكذا حمل حمل ويقولون : إنما هو من علمنا إذ هو اللدنى ويقولون

<sup>(</sup>١) الحديد آية ٢٥.

كلاماً معناه: أن رسول الله صلى الله عليه وسلم خص كل قوم بما يصابح لمم فإنه أمر قوماً بالإمسياك. وقوماً بالانفاق، وقوماً بالكسب، وقوماً بالإنفاق، وقوماً بالكسب، ويقولون: إن هذا ذكرته أشياخنا في (العوارف) وغيره من كتب المحققين، ورعا ذكروا أن حذيفة كان يعلم أسماء المنافقين خصه بذلك رسبول الله صلى الله عليه وسلم. ومحديث أبي هريرة (حفظت جرابين) ويروون كلاماً عن أبي سعيد(١) الحراز أنه قال: للعارفين خزائن أو دعوها علوماً غريبة يتكلمون فيها بلسان الأبدية، نجيرون عنها بلسان الأزلية. ويقولون: إن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: إن من العلم كهيئة المخزون على الله م ينكره إلا أهل الغرة بالله فهل ما ادعوه صحيحاً أولا؟ ... إلخ من ص ٢٣٠ – ٢٧٠ - ١٣٠٠

- ١٣ ٣١٤ ٢٧٠ ص ٢٧٠ ٣١٤ ٣١٤ ٣١٤ .
  - ٤٧ ــ أقسام القرآن من ص ١٦٤ ــ ٣٢٨ ـ ٢٦٠ .
  - ٨٤ ــ مقدمة في التفسير من ص ٣٢٩ ــ ٣٧٦ ـ ١٣ .

# وفى الجسزء الرابع عشر:

- ٤٩ ــ رسالة فى تفسير سورة الفاتحة من ص ١ ــ ٤١ ـ ١٤ .
- ٩٠ ـــ رسالة في تفسير آيات من سورة البقرة من ص ٤١ ــ ١٦٧ ــ ١٩٠
  - 📭 ـــ رسالة في تفسير آيات مِن سورة آل عمران ص ١٦٨ ـ ١٤ .
    - ٥٧ ــ رسالة في تفسير آيات من سورة المائدة ص ٤٤٨ ـ ١٤.
      - ٣٠ ــ رسالة في تفسير آيات من سورة الأنعام ص ٤٨٨ ـ ١٤.

## وفى الجيميزء الخامس عشر ؛

٤٥ – رسالة فى تفسير آپات من سورة الأعراف ص ٥ ـ ١٥ .

<sup>(</sup>۱) هو أحجد بني الجارث بن المبارك الجراز . مؤرخ من أهل بنداد مولاه ووفاته فيها لأكر له ابن النهيم كتياً حساناً منها : به المسالك والماك وأسماء الحلفاء وكتابهم – والصحابة – ومغازى البحر في دولة بني هائم . . توفي سنة ٢٥٨ ه . الأعملام الزوكل ١٠٤٤ . .

• • ـ رسالة في تفسر آيات من سورة الأنفال ص ٣٧ ـ ١٥. ٩٠ - رسالة في تفسير آيات من سورة النوبة ص ٤٦ - ١٥. ٧٠ ـ رسالة في تفسير آيات من سورة يونس ص ٥٨ ـ ١٥. ٨٠ ــ رسالة في تفسير آيات من سورة هود ص ٦٢ ـ ١٠٩ ـ ١٠٠ . ٩٠ ــ رسالة في تفسير آيات من سورة يوسف من ص ١١١ ـ ١٥ . ٣٠ ــ رسالة في تفسير آيات من سورة الرعد ص ١٩٦ ـ ١٥ . ١٩٨ ص ١٩٨ عن سورة الحجر ص ١٩٨ ـ ١٥ . ٦٢ ــ رسالة في تفسير آيات من سورة النحل ص ٢١٧ ـ ١٥. **٣٣ ـــ رسالة في تفسر آيات من سورة الكهف ص ٢٢٩ ـ ١٥ ,** ٦٤ ــ رسالة فى تفسير آيات من سورة مريم ص ٢٣٠ ـ ١٥ . ٦٠ ــ رسالة في تفسير آياتِ من سورة طه ص ٢٣٧ ـ ١٥. ٦٦ - رسالة في تفسير آبات من سورة الأنبياء ص ٢٦٥ .. ١٥ . ٣٧ ـــ رسالة في تفسير آيات من سورة الحج ص ٢٦٦ ــ ١٥ ــ. ٨٨ - رسالة في تفسير آيات من سورة المؤمنون ص ٢٧٦ - ١٥ . ٦٩ ــ رسالة في تفسير آيات من سورة النور ص ٢٨٠ ـ ١٥. ٧٠ ـــ رسالة في تفسير آيات من سورة الفرقان ص ٤٢٨ ـ ١٥ . ٧٩ ـــ رسالة في تفسير آبات من سورة النمل ص ٤٤٠ ــ ١٥ . ٧٧ ـــ رسالة في تفسير آيات من سورة الأحزاب ص ٤٤٢ ـ ١٥.

# وفي الجسزء السادس عشر:

٧٧ - رسالة في تفسير آيات من سورة الزمر ص ٥ - ١٦.
٧٤ - رسالة في تفسير آيات من سورة الشورى ص ٣٧ - ١٦.
٧٧ - رسالة في تفسير آيات من سورة الزخرف ص ٤٠ - ١٦.
٧٧ - رسالة في تفسير آيات من سورة الأحقاف ص ٤٣ - ١٦.
٧٧ - رسالة في تفسير آيات من سورة ق ص ٤١ - ١٦.
٧٧ - رسالة في تفسير آيات من سورة المحادلة ص ٤٨ - ١٦.

- ٧٩ ـــ رسالة في تفسر آيات من سورة الطلاق ص ٥٢ ـ ١٦.
- ٨٠ ـــ رسالة فى تفسير آيات من سورة التحريم ص ٥٧ ــ ١٦ .
  - ٨١ ــ رسالة في تفسير آيات من سورة الملك ص ٦٠ ـ ١٦ .
  - ٨٢ ــ رسالة في تفسير آيات من سورة القلم ص ٦١ ـ ١٦ .
  - ٨٣ ـ رسالة في تفسر آيات من سورة عيسي ص ٧٤ ـ ١٦ ،
- ٨٤ ــ رسالة في تفسير آيات من سورة التكوير ص ٨٠ ـ ١٦.
  - ٨٥ ــ رسالة في تفسر آيات من سورة الأعلى ص ٨٢ ــ ١٦ .
- ٨٦ ــ رسالة في تفسير آيات من سورة الغاشية ص ٢١٧ ـ ١٦.
- ٨٧ ـــ رسالة في تفسير آيات من سورة البلد ص ٢٢١ ـ ١٦ .
- ٨٨ ــ رسالة في تفسير آيات من سورة الشمس ص ٢٢٥ ـ ١٦ .
- ٨٩ ــ رسالة في تفسير آيات من سورة العلق ص ٢٥١ ـ ١٦ .
  - ٩٠ ــ رسالة في تفسر آيات من سورة البينة ص ٤٨٠ ـ ١٦.
    - ٩١ ــ رسالة في تفسير سورة التكاثر ص ١٧٥ ـ ١٦ .
      - ٩٢ ــ رسالة في تفسير سورة الهمزة ص ٢١هــ ١٦ .

      - ٩٣ ـــ رسالة فى تفسير سورة الكوثر ص٢٦٥ ـ ١٦ .
    - ٩٤ ــ رسالة فى تفسير سورة الكافرون ص ٣٤٥ ـ ١٦ .
      - ٩٥ ــ رسالة فى تفسير سورة تبت ص ٦٠٢ ـ ١٦ .

## وفى الجـــزء السابع عشر :

97 — جواب أهل العلم والإيمان فى أن ( قل هو الله أحد ) تعدل ثلث القرآن ص ٥ — ٢٠٦ ـ ١٧ .

- ٩٧ ــ تفسير سورة الإخلاص ص ٢١٤ ـــ ٢٠٤ ـ ١٧ .
- ٩٨ ــ تفسير سورة العلق والناس من ص ٤٠٥ ــ ٥٣٦ ـ ١٧ .

## وفى الجـــزء الثامن عشر :

٩٩ – له كلام في علوم الحديث من ص ٥ ـ ٧٦ ـ ١٨ .

۱۰۰ ـــ الأربعين التي رواها بالسند سمعها حماعة على الذهبي من ص ۱۸ ـ ۱۲۲ ـ ۱۸ ۱۰۱ ــ شرح حدیث : إنی حرمت الظلم علی نفسی (۱) من ص ۱۳۹ ــ ۱۸ ـ ۲۱ .

۱۰۲ – شرح حدیث عمران بن حصین(۲) و هو یا بنی تمیم اقبلوا البشری ...(۳) الحدیث من ص ۲۱۰ – ۲۶۶ . ۱۸

١٠٣ - شرح حديث إنما الأعمال بالنيات (٤) ص ٢٤٤ - ٢٨٥ . ١٨ .

# في الجسزء الناسع عشر:

- ١٠٤ ــ إيضاح الدلالة في عموم الرسالة للثقلمن من ٩ ــ ٦٥ ـ ١٩ .
  - ١٠٥ ــ قاعدة في وجوب الاعتصام بالرسالة ص ٩٣ .
  - ١٠٦ ــ رسالة في توحد الملة وتعدد الشرائع ١٠٦ ـ ١٩ .

۱۰۷ ــ قاعدة فى العلوم والاعتقادات والأحكام والكلمات والحجة والإرادات ص ۱۲۹ ــ ۱۹.

۱۰۸ ــ معارج الوصول :

وهو تفنيد لقول الفلاسفة والقرامطة الذين يذهبون إلى أن الأنبياء قد يكذبون في بعض الأحيان من ص ١٥٥ ــ ٢٠٢ ـ ١٩ .

۱۱۰ – رسالة فى التقليد الذى حرمه الله ورسوله من ص ٢٦٠ –
 ۱۹ – ۲۸۰ .

<sup>(</sup>١) وواه مسلم الأربعون النووية الحديث الرابع والعشرون .

<sup>(</sup>٢) عمران بن حصين – هو عمران بن حصين بن عبيد بن خلف بن عبد نهم بن حذيفة الحزاعي الكعبى يكني أبا نجيد . أسلم عام خيبر وغزا مع وسول الله صلى الله عليه وسلم غزوات . بعثه عمر بن الحطاب إلى البصرة ليفقه أهلها ، وكان من فضلاء الصحابة . وكان مجاب الدعوة ، ولم يشهد الفتنة . توفى بالبصرة سنة اثنتين وخسين وكان أبيض الرأس والخية ، وبتى له عقب هالبصرة (أحد الغابة ص ٢٨١ ـ ٢٥) .

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري ص ١٢٨ - ٤).

<sup>(</sup>٤) رواه البخارى ومسلم – الأربعين النووية الحديثِ الأول ،

## وفى الجـــزء العشرين :

الماري عنه، عامدة في أن جنس المأمور به أعظم من جنس فعل المهي عنه، وأن مثوبة بني آدم على أداء الواجبات أعظم من عقوبتهم على فعل المحرمات ص ٨٥ ـــ ١٥٩ ـ ٢٠ .

١١٢ – رفع الملام عن الأئمة الأعلام ص ٢٣١ ـ ٢٠.

١١٣ ـ صحة ما هب أهل المدينة ٢٩٤ ـ ٣٩٦ ـ ٢٠ .

١١٤ - رسالة في معنى القياس ص ١٠٤ - ٥٨٤ - ٢٠ .

١١٥ – قاعدة ما ترك من واجب وفعل من محرم قبل الإسلام لا يجب
 قضاؤه بعده ص ٧ - ٢٣٠ - ٢٠ .

## وفى الجــزء الثالث والعشر ىن :

١١٦ ــ رسالة في القراءة خلف الإمام ص ٢٦٥ ــ ٣٣٠ . ٢٣ .

## وفى الجـــزء الرابع والعشرين :

١١٧ – قاعدة في الأحكام التي تختلف بالسفر والإقامة ص ٣٣ – ٢٤ ـ ١٦٣ .

١١٨ – رسالة إلى أهل البحرين يأمرهم بإقامة الجمعة . وكانت بيوتهم
 من جريد النخل ص ١٦٣ – ١٧٧ .

# وفى الجـــزء الخامس والعشرين :

١١٩ - قاعدة في الزكاة ص ٥ - ٤١ - ٢٥ .

۱۲۰ – بيان الهدى من الضلال فى أمر الهلال ص ١٢٦ – ٢٠٠ ـ ٥٠ .
 ۱۲۱ – رسالة فما يفطر الصائم وما لا يفطره ص ٢١٩ – ٢٥٩ ـ ٢٠ .

# وفى الجسزء السادس والعشرين :

۱۲۲ – مناسك الحج من ص ۹۸ – ۱۰۹ ـ ۲۶.

# وفى الجـــزء السابع والعشرين :

١٢٣ – مختصر الرد على الأخنائى ، وهو ما اعترض به الأخنائى على

الشيخ من گلامه على حديث ( لا تشد الرحال ) وكان الشيخ رحمه الله قد أجابه بجواب مبسوط نحو عشر من كراسة وعلى ابن الزملكانى من ص ٢١٤ – ٢٨ ـ ٢٧ .

١٧٤ ــ الجواب الباهر في زوار المقابر من ص ٣١٤ ــ ٤٤٤ ـ ٢٧ .

المشهد المنسوب إلى الحسين : وهو جواب على سؤال ورد عليه عن المشهد المنسوب إلى الحسين رضى الله عنه بمدينة القاهرة هل هو صحيح أم لا ؟ وهل حمل رأس الحسين إلى دمشق . ثم إلى مصر ، أو حمل إلى المدينة من جهة العراق ؟

وهل لما يذكره بعض الناس من جهة المشهد الذي كان بعسقلان ، صحة أم لا ؟ ومن ذكر أمر رأس الحسين ، ونقله إلى المدينة النبوية دون الشام ومصر ؟ ومن جزم من العلماء المتقدمين والمتأخرين بأن مشهد عسقلان ومشهد القاهرة مكذوب وليس بصحيح ؟ من ص ٤٥٠ — ٤٩٠ ـ ٢٧ .

## وفى الجسنزء الثامن والعشرين :

۱۲٦ ــ رسالة من الشيخ إلى أصحابه و «و فى سمن الإسكندرية من ص٣٠-٤٠ ـ ٢٨ .

١٢٧ ــ الحسبة في الإسلام (بين فيها وظيفة الحكومة الإسلامية) من ص ٦٠ ــ ١٢٠ ـ ٢٨ .

۱۲۸ ــ رسالة فى الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر من ص ۱۲۱ ــ . ۱۷۹ ــ ۲۸ ـ .

۱۲۹ ـ السياسة الشرعية فى إصلاح الراعى والرعية من ص ٢٤٤ – ٢٩٠ . كتبها فى ليلة لما سأله الإمام أن يعلق له شيئاً من أحكام الرعايا وما ينبغى للمتولى .

• ١٣٠ ـ الرسالة القبر صية من ص ٦٠١ ـ ١٣٠ - ٢٨ .

# وفى الجـــزء التاسع والعشرين :

۱۳۱ ــ قواعد جامعة فى العقود من المعاملات والنكاح من ص ٥ ــ ١٨٠ ـ ٢٩ ـ ٢٩ .

## وفى الجـــزء الثلاثين :

۱۳۲ ــ مسألة في وضع الجوائح ص ۲۶۳ ــ ۳۰۳ ـ ۳۰۰

١٣٣ ــ رسالة في المظالم المشتركة من ص ٣٣٧ ــ ٣٥٦ ـ ٣٠٠.

## وفى الجسزء الثالث والثلاثين :

١٣٤ ــ الرسالة البغدادية فيما يحل من الطلاق ويحرم من ص ٥ ـــ ٣٣ ـ ٣٣ .

وهناك مجموع جديد حمع عدداً من رسائل ان تيمية غير ما جاء فى المجموعة السعودية حمعه الدكتور محمد رشاد سالم وأسماه جامع الرسائل لان تيمية . طبع فى مطابع المدنى عام ١٣٨٩ هـ ١٩٦٩ م الطبعة الأولى .

مما جاء في هذا المحموع:

١٣٥ ــ رسالة في قنوت الأشياء كلها لله عز وجُل من ص ١ ــ ٥٥ .

١٣٦ ــ رسالة في لفظ السنة والقرآن من ص ٤٧ ــ ٥٨ .

١٣٧ ــ رسالة في قصة شعيب عليه السلام من ص ٥٩ - ٦٦ .

١٣٨ ــ رسالة في المعاني المستنبطة من سورة الإنسان من ص ٦٧ ــ ٧٧.

۱۳۹ ــ رسالة فى قوله تعالى ( واستعينوا بالصبر والصلاة ) من ص ۷۹ ــ ۸۶.

• ١٤ – رسالة في تحقيق التوكل من ص ٨٥ – ١٠٠ .

١٤١ ــ رسالة في تحقيق الشكر من ص ١٠١ ـ ١١٨ .

۱٤٢ ــ رسالة فى كون الرب عادلا وفى تنزهه عن الظلم من ص ۱۱۷ ــ ۱۶۲ .

15٣ – رسالة فى دخول الجنة . أيدخل أحد الجنة بعمله أم ينقضه قوله صلى الله عليه وسلم : (لا يدخل أحد الجنة بعمله ؟)(١) .

185 ـــ رسالة فى الجواب عمن يقول : إن صفات الرب تعالى نسب إضافية وغير ذلك من ص ١٥٣ ــ ١٧٣ .

<sup>(</sup>۱) رواه البخارى بالمظ قريب منه في باب القصد والمداومة على العمل عن أبي√هريرة وعائشة ص ۱۲۲ ــ ۸ ـ

١٤٥ ـــ رسالة فى تحقيق مسألة علم الله من ص ١٧٥ ــ ١٨٣ .

١٤٦ – رسالة فى الجواب عن سوال الحلاج هل كان صديقاً أم زنديقاً من ص ١٨٥ – ١٩٩.

۱٤٧ ــ رسالة فى الرد على ابن عربى فى دعوى إيمان فرعون من ص ٢٠١ ــ ٢٠٦

١٤٨ ــ رسالة في التوبة من ص ٢١٧ ــ ٢٧٩ .

١٤٩ ــ رسالة في أن دين الأنبياء واحد من ص ٢٨١ ــ ٢٨٤ .

١٥٠ ــ رسالة في الدليل على فضل العرب من ص ٢٨٥ ــ ٢٩٠ .

انہی

#### ومن مولفاته رحمه الله تعالى :

الفها ابن حزم الأندلسي الظاهري النها ابن حزم الأندلسي الظاهري وقد طبعت مع مجموع فتاوي السعودية . كما طبعت حاشية على مراتب الإحماع لابن حزم نشرها حسام الدبن المقدسي سنة ١٣٥٧ هـ .

١٥٢ – بعض شذر ات البلاتين . طبعت في ثنايا المحموعة السعودية .

۱۵۳ — (الموافقة بين المعقول والمنقول أو كتاب « درء تعارض العقل والنقل ») أو ( موافقة صريح المعقول لصحيح المنقول ) في أربعة أجزاء « وهو مطبوع و ممن طبعه مطبعة أنصار السنة المحمدية سنة ١٣٧٠ هـ ١٩٥١ م .

#### موضوعه :

زعم أغلب المتكلمين والفلاسفة الإسلاميين أن الواجب تقديم العقل على النقل عند التعارض ، ثم النقل إما أن يتأول أو يفوض وزعم المدعون لمعرفة الإلهيات بعقولهم من المنتسبن إلى الحكمة والكلام والعقليات ، أن الأنبياء لم يعرفوا الحق الذي عرفوه ، ويزعم فريق مهم أنهم عرفوه ولم يبينوه للخلق كما بينه الفلاسفة ، بل تكلموا فيه بما لا غناء فيه ، ويقول بعضهم ، إن الأنبياء والسلف لم يعرفوا معانى النصوص التي تتحدث عن الله وصفاته ، أو أن الأنبياء عرفوها ولم يبينوا مرادهم للناس لهذا هب أن تيمية وشحذ فكره ، ونصب عبقريته ، مسهدياً في ذلك بروح الإيمان

العميق الشامل لنفسه و فكره و وجوده لإثبات الانتفاء المعارض العقلى للقرآن ولإبطال زعم الزاعمين بوجوب تقديم العقل على النقل ، ولبيان أن القرآن قد بن بياناً شافياً قاطءاً للعذر كل أصول الدين مسائل و دلائل ، وأن الشارع نص على كل ما يعصم من المهالك(١).

الكتاب المذكور نحو مجلد(٢) .

۱۵۵ ــ الجواب الصحيح لمن بدل دين المسيح ، وهو أثر قيم خالد من آثار ابن تيمية ، ويقع فى أربع مجلدات ــ طبع فى مصر سنة ١٣٢٢ هـ ، ١٩٠٥ م وسنة ١٣٧٩ هـ ، ١٩٥٩ م بمطبعة المدنى بالقاهرة .

وقد ذكر ابن تيمية فى طلائع كتابه هذا أنه جعله جواباً لكتاب ورد من قبر ص فيه الاحتجاج لدن النصارى بما محتج به علماؤهم وفضلاء ملهم قديماً وحديثاً ، من الحجج السمعية والعقلية ، فاقتضى أن نذكر من الجواب ما محصل به فصل الحطاب ، ثم قال : وأنا أذكر ما ذكروه بألفاظهم بأعيانها فصلا فصلا ، وأتبع كل فصل بما يناسبه من الجواب فرعاً وأصلا وعقداً وحلا ثم قال : فإن هذه الرسالة ، وجدناهم يعتمدون عليها قبل ذلك ، وتناقلها علماؤهم بينهم ، والنسخ بها موجودة قديمة ، وهي مضافة إلى بولص الراهب وأسقف صيدا الأنطاكي ، كتبها إلى بعض أصدقائه ، وله مصنفات .

مضمون الكتاب:

يتضمن الكتاب أربعة عناصر مهمة:

## العنصر الأول:

الرد عل ما جاء في ( الرسالة القبر صية ) ومضمونها ست دعاوى .

# الدعــوى الأولى :

أن محمداً صلى الله عليه وسلم لم يبعث إليهم ـ أى النصارى - بل بعث

<sup>(</sup>١) مقدمة الشيخ عبد الرحمن الوكيل على الكتاب المذكور ص ٥٦ - ١ -

 <sup>(</sup>٢) رسالة ابن القيم في بيان مؤلفات ابن تيمية ص ٩ ، والذيل على طبقات الحنابلة ص٣٠٤-٢٠.

إلى أهل الجاهلية من العرب ، وأن القرآن فيه ما يدل على ذلك ، وكذلك العقل.

#### الدعسوى الثانية:

أن محمداً أثنى فى القرآن على دينهم ــ أى النصر انية ــ الذى هم عليه ومدحه بما أوجب لهم أن يثبتوا عليه .

#### الدعــوى الثالثة:

أن كتب الأنبياء المتقدمين – كالتوراة والزبور ، والإنجيل ، وغير ذلك من الصحف والنبوات – تشهد لما عليه دينهم من الأقانيم ، والتثليث ، والاتحاد ، وغير ذلك ، وأنه بجب التمسك به ، إذ لا يعارضه شرع ، ولا يدفعه عقل .

#### الدعسوي الرابعة:

أن ما هم عليه ثابت بالعقل والشرع ، متفق مع الأصول .

#### الدعيوي الخامسة:

أنهم موحدون وأن ما عندهم ما يوهم التعدد كألفاظ الأقانيم إنما هي من جنس ما عند المسلمين من النصوص الى يظهر فيها التشبيه ، والتجسيم .

#### الدعيوي السادسة:

أن المسيح عليه السلام جاء بعد موسى عليه السلام بغاية الكمال فلا حاجة بعد إلى شرع آخر ، بل يكون ما بعد ذلك شرعاً آخر غمر مقبول .

#### العنصر الثاني:

تفسير النصوص القرآنية والنبوية التي استدل بها في رده عليهم .

### العنصر الثالث :

تصحيح ما وقع فى تفسير بعض النصوص الدينية فى الإنجيل والتوراة من أخطاء .

# العنصر الرابع :

دراسة مقارنة للنبوات الثلاثة : الإسلام ، النصرانية ، واليهودية .

١٥٦ – الواسطة بين الحق و الحلق طبع بالقاهرة سنة ١٣١٨ ه ،
 ١٣٢٣ ه(١) .

۱۵۷ – بیان الدلیل علی بطلان نکاح التحلیل . و هو کتاب نفیس أدرج فیه حمیع قواعد الحیل علی وجه لا مزید علیه .

١٥٨ – كتاب النبوات . طبع بالمطبعة المنبرية سنة ١٣٤٦ ﻫ .

١٥٩ – كتاب تخليس التلبيس من تأسيس التقديس . ويبلغ عشرين مجلداً
 حسما قاله الشيخ مرعي(٢) .

. ١٦٠ – الجمع بن العقل والنقل(٣) سبعة مجلدات .

١٦١ – منهاج الاستقامة والاعتدال خمسة مجلدات(٣).

١٦٢ – كتاب الرد على طوائف الشيعة والقدرية أربعة مجلدات(٣) .

۱۹۳ – كتاب الرد على ان المطهر الرافضى(؛) بين فيه جهل الرافضة و ضلالهم وكذبهم(ه) .

178 - العقيدة الاصهانية(ه):

١٦٥ – المسائل الإسكندرانية . في الرد على الملاحدة الاتحادية(٥) .

<sup>(</sup>١) دائرة الممارف ص ٢٣٥ . ١ .

<sup>(</sup>٢) الكواكب الدرية ص ١٥٣ .

<sup>(</sup>٣) ألمرجع السابق.

<sup>(</sup>٤) ابن المطهر – هو حسن بن يوسف بن مطهر الحل العراق الشيبى ، المكنى بأبي منصور ، المعقب بجال الدين ، وكان شيخ الروافض في تلك النواحي ، نسب إلى الحلة – بذيم الحاء و على بلدة بالعراق – وكانت له مصنفات كثيرة تقرب من التسعين منها : نظم البراهين في أصول الدين (خ) وصنهى المطلب في تحقيق المذهب ، وتلخيص المرام في معرفة الأحكام وتحرير الأحكام الشرعية على مذهب الإمامية ، ومبادى والوصول إلى علم الأصول وإيضاح الاشتباء في أساى الرجال ونسبهم ، وغاية الوصول وإيضاح السبل في شرح محتصر منهى السول والأمل ، وهو شرح على محتصر ابن الحاجب ، توفي سنة ٧٧٦ هـ الفتح المبين ص ١٢٨ - ٢ (٢) الكواكب الملوية ص ١٥٣ .

<sup>(•)</sup> و الذيل عل طبقات الحنابلة ص ٣٠٤ \_ ٢ .

١٦٦ ــ تنبيه الرجل العاقل على تمويه الجدل الباطل(١) .

۱۹۷ ــ جواب الاعتراضات المصرية على الفتاوى الحموية أربعة علىات(٢).

١٦٨ - كتاب المحنة المصرية مجلدان(٢).

١٦٩ ــ الفتاوى المصرية سبعة مجلدات حسما ذكره ابن رجب(٢) .

١٧٠ ــ شرح أول المحصول للرازى مجلد(٢) .

١٧١ ــ شرح بضع عشرة مسألة من الأربعين للرازى مجلدان(٢) .

١٧٢ ـ الرد على البكرى في مسألة الاستغاثة مجلد(٢).

١٧٣ ــ الرد على أهل كسروان الروافض مجلدان(٢) .

١٧٥ ــ الهلاونية . مجلد(٣) .

١٧٦ ــ شرح العمدة . للشيخ موفق الدين كتب منه أربعة مجلدات(٣) .

١٧٧ ـ تعليقة على المحرر في الفقه لجده ، عدة مجلدات(٣).

۱۷۸ ــ الصارم المسلول على شاتم الرسول، مجلد، حيدر أباد سنة ١٣٢٧ هـ(٤) .

۱۷۹ – اقتضاء الصراط المستقيم في مخالفة أهل الجحيم ، وهو في النهى عن التشبه بالكفار في أعيادهم وأحوالهم ، قال عنه الشيخ محمد حامد الفتى رحمه الله . وهو قنبلة من أقوى ما ألتي شيخ الإسلام على حزب الشيطان من قنابل الحق والهدى حشوها كل ما هداه الله إليه وما آتاه من حجج و راهن قرآنية وحديثية وعقلية ، وتجاربية لتمزيق البدع والحرافات إلخ .

قال : رخمه الله في مقدمته بعد أن حمد الله وأثنى عليه وصلى على رسوله

<sup>(</sup>١) الكواكب الدرية ص ١٥٣ .

<sup>(</sup>٢) الذيل عل طبقات الحنابلة ص ٤٠٣ - ٢ ورسالة ابن التيم في بيان .ولفات أن تيمية .

۲-٤٠٢ ما المرجع السابق من ٢٠٤٠٢ .

<sup>(</sup>٤) دائرة المعارف ص ١-٢٣٠ .

صلى الله عليه وسلم: وبعد: - فإنى قد نهيت إما مبتدئاً ، وإما مجيباً عن التشبه بالكفار فى أعيادهم ، وأخبرت ببعض ما فى ذلك من الأثر القديم والدلالة الشرعية وبينت بعض حكمة الشرع فى مجانبة هدى الكفار ، من الكتابيين والأميين ، وما جاءت به الشريعة من مخالفة أهل الكتاب والأعاجم وإن كانت هذه قاعدة عظيمة من قواعد الشريعة كثيرة الشغب ، واصلا جامعاً من أصولها كثيرالفروع - لكنى نهت على ذلك بما يسره الله تعالى وكتبت جواباً فى ذلك لم يحضرنى الساعة وحصل بسبب ذلك من الحير ما قدره الله سبحانه .

ثم بلغنى بآخرة أن من الناس من استغرب ذلك واستبعده ، لمخالفة عادة قد نشأوا عليها وتمسكوا فى ذلك بعمومات وإطلاقات اعتمدوا عليها فاقتضانى بعض الأصحاب أن أعلق فى ذلك ما يكون فيه إشارة إلى أصل هذه المسألة ، لكثرة فائدتها ، وعموم المنفعة بها ، ولما قد عم كثيراً من الناس من الابتلاء بذلك حتى صاروا فى نوع جاهلية فكتبت ما حضرنى الساعة ، مع أنى لو اسقيت ما فى ذلك من الدلائل وكلام العلماء ، واستقريت الآثار فى ذلك لو جدت فيه أكثر مما كتبته ، ولم أكن أظن أن من خاض فى الفقه ، ورأى إلم أكن أظن أن من وقر الإيمان فى قلبه ، وخلص إليه حقيقة الإسلام ، وأنه دين الله الذى لا يقبل من أحد سواه ، إذا نبه على هذه النكتة ، إلا كانت حياة قلبه وصحة إيمانه : توجب استيقاظه بأسرع تنبيه ولكن نعوذ بالله من رين القلوب ، وهوى النفوس . اللذين يصدان عن معرفة الحق واتباعه (۱) .

۱۸۰ ــ التحریر فی مسألة حفیر : مجلد فی مسألة من القسمة كتبها
 اعتراضاً على الحوى فی حادثة حكم فیها(۲) .

١٨١ ــ الرد الكبير على من اعترض عليه في مسألة الحلف بالطلاق .

<sup>(</sup>١) اقتضاء الصراط المستقيم ص ١٧ .

<sup>(</sup>٢) الليل على طبقات الحنابلة ص ١٠٤ ع .

. ثلاثة مجلدات(١).

۱۸۲ — كتاب تحقيق الفرقان بين التطليق والإيمان — مجلد كبير ليدن رقم ۱۸۳۶ — وتوجد هذه المباحث في مجموع الفتاوي السعودية .

١٨٣ ــ الفرقان بن الحق والبطلان ــ مجلد لطيف(٢) .

١٨٤ – الرسالة البعلبكية – تعرض فيها رحمه الله على اختلاف الناس
 ف الكلام من نحو عشر ن ورقة (٣) .

طبعت في القاهرة سنة ١٣٢٨ هـ(٣) .

1∧0 — الجوامع فى السياسة الإلهية والآيات النبوية ط ١٣٠٦ هـ بومبـــاى(٣).

۱۸۶ – تخجيل أهل الإنجيل . وهو رد على النصرانية – فهرس مكتبة بودليانا ج ۲ ص ٤٥ .

۱۸۷ – الفتوی النصبریة – وهی فتوی ضد النصبریة الذین کانو۱ یقطنون جبال الشام ترحمها جیارد Guyard فی المجلة الأسیویة المسلسلة السادسة سنة ۱۸۷۱ م ج ۱۸ ص ۱۵۸ وسلس بیری Salsbury العضو فی المجتمع الأمریکی .

۱۸۸ ــ جواب عن ( أو ) طبع على هامش السيوطى الأشباه والنظائر (حيدر أباد ١٣١٧ هـ جـ ٣ ص ٣١٠)(٣) .

۱۸۹ – کتاب الرد علی النصاری ( فهرس المتحف البریطانی ) الفهرس رقم ۱۸۹ ، (۳) .

١٩٠ ــ الكنائس ــ المكتبة الأهلية رقم ٢٩٦٢ ، ٢(٣).

١٩١ ــ الـكلام على حقيقة الإسلام والإيمان ( برلين رقم ٢٠٨٩ )(٣) .

١٩٢ ــ نقد تأسيس الجهمية (ليدن رقم ٣٥٧٣)(٣).

١٩٣ ــ رسالة في أوقات النهي والنزاع في ذوات الأسباب وغيرها

<sup>(</sup>١) الذيل ص ٤٠٤ ـ ٢ ، و دائرة المعارف ص ٢٣٥ .

<sup>(</sup>٢) وسالة ابن القيم في بيان مؤلفات ابن تيمية ص ١٠ .

<sup>(</sup>٣) دائرة المعارف ص ٢٣٥ - ١ .

( برلىن رقم ٢٥٧٤)(١) .

۱۹۶ ــ رسالة في سمود السهو ( برلين رقم ۳۵۷۳ )(۱) وتوجد هذه الرسالة والتي قبلها ضمن مجموعة الفتاوي السعودية .

۱۹۰ ــ مسألة فى الحلف بالطلاق ( فهرس دار الكتب المصرية ) ح ٧ ص ١٥٥(١) وتوجد هذه المسألة فى مجموع الفتاوى السعودية .

۱۹۲ ـ جوامع الكلم الطيب فى الأدعية والأذكار ـ فهرس دار الكتب المصرية ج ٧ ص ٢٢٨ ـ آيا صوفيا رقم ٥٨٣(١) .

١٩٧ ــ رسالة في تنوع العبادات(١) .

١٩٨ ـــ رسالة في زيارة القبور والاستنجاد بالمقبور(١) .

١٩٩ - رسالة في المظالم المشتركة (٢) .

وهناك رسائل أخــرى فى مجموعة الرسائل الكبرى ط صبيح ــ سنة ١٣٨٥ ه ، ١٩٦٦ م .

#### منها:

٢٠٠ ــ الإرادة والأمـــر .

٢٠١ ــ رسالة الاحتجاج بالقدر.

٢٠٢ ــ رسالة في سنة الجمعة .

٢٠٣ ـ رسالة في بيان الهدى من الضلال.

٢٠٤ ـ رسالة في بيان العقود.

٢٠٥ ــ رسالة في رفع الإمام الحنبي يديه في الصلاة .

٢٠٦ ـ رسالة في درجات اليقن .

ولان القيم رحمه الله رسالة فى بيان مؤلفات شيخه ابن تيمية ذكر منها حلة مما تقدم وغيره .

<sup>(</sup>١) دائرة المارف س ١٣٥٠ . ١ . ١

<sup>(</sup>٢) دائرة المارف ص ٢٣٥ . ١ .

ومما ذكر ابن القيم في هذه الرسالة غير ما تقدم :

۲۰۷ ـ ذكر أن له رسالة في سورة النساء .

٢٠٨ ـــ رسالة فى تفسير قوله تعالى : ( ما أصابك من حسنة فمن الله )(١) نحو مائة ورقة .

٢٠٩ – رسالة في تفسير قوله تعالى : (وإذا حييتم بتحية ... الآية )(٢) .

٢١٠ ــ رسالة في تفسير قوله تعالى : (ومن يقتل مؤمناً متعمداً )(٣) .

۲۱۱ ــ رسالة في « حمو موسى هل هو شعيب أو غيره » في كر اسة .

٢١٢ ــ رسالة في تفسر قوله تعالى : (إنما أوتيته على علم عندي)(؛).

٢١٣ – رسالة فى تفسير قوله تعالى : (تلك الدار الآخرة نجعلها للذين لا يريدون علواً فى الارض ولا فساداً) الآية(ه) .

### وفى سورة العنكبوت:

۲۱۶ – رسالة فى تفسير قوله تعالى : (ألم،أحسب الناس أن يتركوا ..)(١)
٢١٥ – رسالة فى تفسير قوله تعالى : (وأقم الصلاة إن الصلاة تنهى عن الفحشاء والمنكر )(٧) .

٢١٦ – رسالة فى تفسير قوله تعالى : (ولا تجادلوا أهل الكتاب إلا بالتى هى أحسن )(^) .

<sup>(</sup>١) النساء آية ٧٩ .

<sup>(</sup>٢) النساء آية ٨٦.

<sup>(</sup>٣) النساء آية ٩٣ .

<sup>(</sup>٤) القصص آية ٧٨ .

<sup>(</sup>ه) القصص آية ٨٣

<sup>(</sup>٢) العنكبوت آية ٢،١ .

<sup>(</sup>٧) العنكبوت آية ه ٤ .

<sup>(</sup>٨) العنكبوت آية ٩٩

#### وفي سورة لقمان:

٢١٧ - رسالة في تفسر قوله تعالى : (إن الشرك لظم عظم )(١).

#### وفي سورة السجدة:

۲۱۸ ـــ رسالة فى تفسير قوله تعالى : (وجعلنا منهم أئمة بهدون بأمرنا للما صبروا)(٢).

## وفي سورة سبأ:

٢١٩ ــ رسالة في تفسير قوله تعالى : (قل لا تسألون عما أجرمنا ولا نسأل عما تعملون)(٣) .

## وفي سورة فاطسر:

٢٢٠ ــ رسالة في تفسير قوله تعالى : (ثم أورثنا الكتاب الذين اصطفينا من عبادنا)(٤).

۲۲۱ ــ رسالة فى تفسير قوله تعالى : ( والله ين كفووا لهم نار جهم لايقضى عليهم فيموتوا )(٠) .

#### وفي سورة غافر:

٢٢٢ ــ رسالة فى تفسير قوله تعالى : (رفيع الدرجات ذو العرش)(١) . ٢٢٣ ــ رسالة فى تفسير أواخر السورة : (أفلم يسيروا فى الأرض . . . ) الآيات(٧) .

٢٢٤ ـــ و له تفسير على سورة الدخان .

## وفي سورة الجانية:

٢٢٥ ــ رسالة فى تفسير قوله تعالى : (وأضله الله على علم )(^) .

<sup>(</sup>١) لقيان آية ١٧ (٢) السجدة آية ٢٤ .

٣٢ أية ٢٥ . (٤) فاطر آية ٣٢ .

<sup>(</sup>٥) فاطرآية ٣٦ . (٦) غافر آية ١٥ .

 <sup>(</sup>٧) فافر آية ٧٧ - ٨٥ . (٨) الجائية آية ٣٣ .

٢٢٦ ــ و له رسالة فى تفسير قوله تعالى : ﴿ وَلَقَدَ احْسَرْنَاهُمْ عَلَى عَلَمْ ﴾(١).

## و في سورة الواقعـــة :

٢٢٧ ــ رسالة في تفسير قوله تعالى : ( فلولا إذا بلغت الحلقوم )(٢) .

## وفي سورة الممتحنة:

۲۲۸ ــ رسالة في تفسير قوله تعالى : (إذا جاءكم المؤمنات مهاجرات فامتحنوهن) (٣).

٢٢٩ ــ تفسير سورة سبح اسم ربك الأعلى . في مجلد لطيف .

٢٣٠ ــ تفسير سورة القمر .

٢٣١ – تفسير سورة لا أقسم .

٢٣٢ ــ قاعدة في فضائل القرآن .

٢٣٣ ــ قاعدة في أمثال القرآن.

۲۳۶ ــ كتاب الر د على أهل كسروان الروافض في مجلدين .

۲۳٥ ــ الهلاكونية ــ وهي جواب سؤال ورد على لسان هلاكو ملك التمر . في مجلد .

۲۳٦ ــ شرح على أول كتاب الغزنوى فى أصول الدين .(١)فى مجلد لطيف .

٢٣٧ ــ مسائل من الأربعين . في مجلدين .

٢٣٨ – كتاب في الكلام على إرادة الرب وقدرته . نحو مائة ورقة .

٢٣٩ ـ الكيلانية ـ وهو جواب في مسألة القرآن. في مجلد لطيف.

<sup>(</sup>١) الدخان آية ٣٢ . (٢) الواتعة آية ٨٣ .

<sup>(</sup>٣) المتحنة آية ١٠ .

<sup>(</sup>٤) الغزنوى هو أحمد بن محمد بن محمود بن سعد الغزنوى ــ الإمام الحنى الفقيم المتكلم الأصول ، ولد بغزنة ( بفتح الغين المعجمة وسكون الزاى وفتح النون—مدينة عظيمة فى طرف حراسان فى حدود الهند ) تفقه على محمد بن يوسف العلوى الحسيني ، كما أخذ عن أبى بكر صاحب البدائع =

- ۲٤٠ ــ قواعد فى إثبات المعاد والرد على ابن سينا فى رسالته الأضحوية نحو مجلد .
  - ٧٤١ ـ تحقيق الإثبات في الأسماء والصفات .
  - ٧٤٢ ـــ رسالة فى تعلم مسألة الأفعال نحو ستىن ورقة .
  - ٢٤٣ ــ رسالة القادرية و هي مسألة في القرآن نحو عشر ورقات .
- ٢٤٤ ــ جواب مسألة في القرآن هل هو حرف أم صوت أم لا . نحو ثلاثين ورقة .
  - ٧٤٥ ــ الأزهرية بضع وعشرون ورقة .
    - ٢٤٦ ــ مسائل في الشكل والنقط .
  - ٧٤٧ ــ إبطال قول الفلاسفة بإثبات الجواهر العقلية .
  - ٢٤٨ ــ إبطال قول الفلاسفة بقدم العالم في مجلد كبير .
  - ٢٤٩ ــ قاعدة في قول الفلاسفة أن الواحد لايصدر عنه إلا واحد .
    - ٢٥ قاعدة في القضايا الوهمية .
    - ٢٥١ ــ قاعدة فيما يتناهى وما لايتناهى .
- ۲۵۲ جواب فی العزم علی المعصیة ، هل یعاقب العبد علیه . نحو
   عشر من و رقة .
- ۲۰۳ ــ قاعدة فى أن مخالفة الرسول عليه الصلاة والسلام لاتكون إلا عن ظن واتباع هوى .
- ٢٥٤ قاعدة في أن الإيمان والتوحيد يشتمل على مصالح الدنيا والآخرة ...
   ٢٥٥ قاعدة في إثبات كرامات الأولياء في عشر بن ورقة .

<sup>=</sup> وقد كان إماماً جليلا ذاعت شهرته حتى بلغ درجة الرياسة في المذهب. له مزلفات استفاد منها علماء الحنفية وغيرهم ، منها مقدمته المختصرة في الفقه ، وروضة المتكلمين في أصول الدين ، وكتاب الروضة في اختلاف العلماء. وله كتاب في أصول الفقه ، رحل في سبيل نشر العلم حتى وصدل إلى حلب بالشام . وتوفي بها سنة ٩٠٥ ه - الفوائد الهية ص ه ع .

- ٢٥٦ ــ قاعدة في أن خوارق العادات لاتدل على الولاية .
  - ٣٥٧ ــ قاعدة في الصبر والشكر نحو ستبن ورقة .
    - ٢٥٨ قاعدة في الرضا مجلد لطيف.
- ٧٥٩ ــ قاعدة فى أن كل آية محتج بها مبتدع ففيها دليل على فساد قوله .
- ٠٦٠ ـ قاعدة في أن كل دليل عقلي بحتج فيه مبتدع دليل على بطلان
  - ٢٩١ ــ قاعدة في تفضيل صالح الناس على سائر صالح الأجناس.
    - ٣٦٢ ــ قاعدة في الحلوات والفرق بين الحلوة الشرعية والبدعية .
      - ٢٩٣ ــ قاعدة في لبس الخرقة والأقطاب ونحوهم .
        - ٢٦٤ ــ الصعيدية ، وهي قاعدة تتعلق بالتنويه .
      - ٧٦٥ \_ قاعدة في محبة الله للعبد ومحبة العبد لله \_ مجلد لطيف .
        - ٢٦٦ ــ قاعدة فى الإخلاص والتوكل نحو خمسن ورقة .
          - ٢٦٧ ــ قاعدة في الشيوخ الأحمدية نحو خمسن ورقة .
        - ٢٦٨ ــ ( تعليقة ) على فتوح الغيب لعبد القادر الجيلاني .
          - ٢٦٩ ــ قاعدة في شرح أسماء الله الحسني .
- وسبعين فرقة .
  - ٧٧١ ــ قاعدة في الاستغفار وشرحه .
  - ٢٧٢ ــ قاعدة في أن الشريعة والحقيقة متلازمان .
  - ٧٧٣ ــ قاعدة في الحلة والمحبة وأسما أفضل ــ في مجلد .
    - ٢٧٤ ــ قاعدة في العلم المحكم ــ مجلد .
    - ٧٧٥ ـ قو اعد في خلافة الصديق . مجلد .
    - ٢٧٦ ــ رسالة في أمر يزيد هل يسب أم لا .
    - ٧٧٧ ـــ رسالة في الخضر هل مات أم هو حي .
  - ٢٧٨ ــ رسالة في احتجاج الجهمية والنصاري بالكلمة .

- ٢٧٩ رسالة فيمن عزم على فعل محرم ثم مات .
- ٢٨٠ ـــ رسالة في أن إسماعيل عليه السلام هو الذبيح .
- ٢٨١ رسالة في الذوق والوجد الذي يذكره الصوفية .
- ۲۸۲ ــ رسالة فى قوله عليه الصلاة والسلام من قال : أنا خير من يونس ابن متى فقد كذب(١) .
- ٢٨٣ رسالة فى الاشتغال بكلام الله وأسمائه وذكره أى ذلك أفضل.
   ٢٨٤ رسالة فى غض البصر وحفظ الفرج ماذا يعن عليه.
- ٢٨٥ الإربلية وهي رسالة في الاستواء والنزول هل هو حقيقة أم لا.
   ٢٨٦ رسالة في مسألة النزول واختلاف وقته باختلاف البلدان في عجلد لطيف.
- ٧٨٧ ـــ رسالة فى اللقاء وما ورد فيه فى القرآن وغير ه نحو عشرين ورقة .
  - ٢٨٨ رسالة في قرب الرب من عابديه و داعيه . مجلد لطيف .
    - ٢٨٩ كتاب في الشهادتين وما ينبع ذلك . في مجلد .
- ٢٩٠ رسالة في عصمة الأنبياء عليهم الصلاة والسلام هل هي من
   الصغائر وهل يكفر المنازع في تجويز الصغائر عليهم . نحو ثلاثين ورقة .
  - ٢٩١ ـــ رسالة في الاستطاعة هل هي مع الفعل أو قبله .
    - ٢٩٢ ــ رسالة فى العبن والقلب وأحواله .
- ۲۹۳ رسالة فى هل كان النبى صلى الله عليه وسلم قبل الوحى متعبدا بشرع من قبله من الأنبياء ؟ .
  - ٢٩٤ ــ رسالة في ذي الفقار هل كان سيفاً لعلى رضي الله عنه .
    - ٢٩٥ رسالة في وجوب العدل على كل أحد في كل حال .
      - ٢٩٦ رسالة في فضل السلف على الحلف في العلم.

<sup>(</sup>١) رُواه البخاري في التفسير ص ١٧ ١- ٤ دُخائر المواريث .

۲۹۷ ــ رسالة فى حق الله وحق رسوله وحقوق عباده وما وقع فى ذلك من التفريط .

۲۹۸ ــ رسالة في أن مبدأ العلم الإلهي عند النبي صلى الله عليه وسلم هو
 الوحى وعند أتباعه هو الإعان .

۲۹۹ ـــ رسالة فى أن كل حمد و ذم للمقالات والأفعال لابد أن يكون بكتاب الله وسنة رسوله .

 ٣٠٠ ــ رسالة فى عقيدة الأشعرية وعقيدة الماتريدى وغيره من الحنفية نحو خمسن ورقة .

٣٠١ ــ الواسطية وهي عقيدة الحونية . وهي عقيدة أيضاً نحو عشر بن
 ورقة ، وهي غير العقيدة الواسطية المتقدمة الذكر .

٣٠٢ ــ رسالة في الحلة و الإمكان العام.

٣٠٣ ــ رسالة ابن عبدوس في أصول الدين.

٣٠٤ ــ قاعدة في أن لكل أمة من الحصائص . وخصائص هذه الأمة .

. ٣٠٥ ـ قاعدة في الكليات . مجاد لطيف .

٣٠٦ ــ كتاب في توحيد الفلاسفة عن نظم ابن سينا . مجلد لطيف .

٣٠٧ ــ رسالة فى جواب محيى الدين الأصفهانى . نحو ستين ورقة .

٣٠٨ ــ رسالة فى الفرق بين ما يتأول من النصوص . نحو عشرين ورقة .

٣٠٩ ــ قاعدة في الفناء والاصطلاح . نحو ثلاثين ورقة .

٣١٠ ــ قاعدة في الحلم والعلم نحو عشرين ورقة .

٣١١ ـ قاعدة في الاقتصاص من المظالم بالدعاء وغيره . مجلد .

٣١٢ ــ قاعدة في تزكية النفوس نحو ثلاثين ورقة .

٣١٣ ــ قاعدة في كلام ان الشريف في التصوف . كراسة .

٣١٤ ــ قاعدة في حق الله وحق عباده ــ بضع عشرة ورقة .

٣١٠ ــ قاعدة في الزهد والورع نحو ثلاثين ورقة -

٣١٦ ــ قاعدة فى الإيمان والتوحيد وبيان ضلال من ضل فى هذا الأصل . ٣١٧ ــ قاعدة فى بيان أمراض القلوب وشفائها . نحو أربعين ورقة . ٣١٨ ــ قاعدة فى السياحة ومعناها فى هذه الأمة .

٣١٩ ــ قاعدة في خلة إبراهيم عليه السلام وأنه الإمام المطلق.

• ٣٢ ــ قاعدة فيمن امتحن في الله و صبر .

٣٢١ ــ رسالة في المباينة بين الله سبحانه وتعالى : وبين خلقه نحو أربعن ورقة .

٣٢٧ ــ قاعدة في الصفح الجميل والهجر الجميل والصر الجميل.

٣٢٣ \_ قاعدة في اقتر أن الإيمان بالحساب .

٣٢٤ ــ رسالة فى قوله « أمرت أن أخاطب الناس على قدر عقولهم »(١) هل هو من كلام النبي صلى الله عليه وسلم .

٣٢٥ ــ قاعدة فى الردعلى أهل الاتحاد وهو جواب الطوفى . مجلد لطيف. ٣٢٦ ــ رسالة لأهل قبر ص تتضمن قواعد دينية أصولية بقـــدر ثلاثين ورقة .

٣٢٧ ــ قاعدة فيمن يتعلق بالوسيلة بالنبى صلى الله عليه وسلم والقيام بحقوقه الواجبة على أمته فى كل زمان ومكان ، وبيان خصائصه التى امتاز بها على حميع الأمم .

٣٢٨ ــ قاعدة تتعلق بالصبر المحمود والمذموم .

٣٢٩ ــ قاعدة تتعلق برحمة الله فى إرساله محمداً صلى الله عليه وسلم وأن إرساله أجل النعم .

٣٣٠ ــ قاعدة فى العمر المكية ، وهل الأفضل للمجاور وأهل مكة الاعتمار أو الطواف . نحو أربعين ورقة .

٣٣١ - قاعدة في الكلام على المرشد.

<sup>(</sup>١) رواه الديلمي من طريق أبي عبد الرحمن السلمي ص ٩٣ المقاصد الحسنة .

٣٣٧ ــ قاعدة في كلام الجنيد لما سئل عن التوحيد فقال: إفسراد الحدوث عن القدم.

٣٣٣ ــ قاعدة في التوكل والإخلاص نحو أربعن ورقة .

٣٣٤ ــ قاعدة في التسبيح والتحميد والتهليل .

٣٣٥ ــ قاعدة في أن الله تعالى إنما خلق الحلق لعبادته .

٣٣٦ - قاعلة في توحيد الشهادة.

٣٣٧ ـ القواعد الحمس.

٣٣٨ ـ قاعدة في القدرية ، وأنهم ثلاثة أقسام :

مجوسية ، ومشركية ، وإبليسية .

٣٣٩ ــ قاعدة فى بيان طريقة القرآن فى الدعوة والهداية النبوية وما بينها وبن الطريقة الكلامية والطريقة الضوفية .

• ٣٤ ــ قاعدة في وصية لقان لابنه .

٣٤١ ــ قاعدة في السياحة والعزلة ، وفي الفقر والتصوف . هل همــا اسمان شرعيان .

٣٤٧ ــ قاعدة في مشايخ العلم أو مشايخ الفقراء أسما أفضل.

٣٤٣ ــ قاعلة في تعليب المرء بلنب غيره.

٣٤٤ - رسالة في العباس وبلال أمهما أفضل ؟

٣٤٥ ــ قاعدة فى أن جامع الحسنات العدل ، والسيئات الظلم ، ومراتب الدنيا .

٣٤٧ ــ قاعدة فى فضل عشر ذى الحجة وذكر فيها نحو عشرين فصيلة ٣٤٧ ــ قاعدة فى رسالة النبى صلى الله عليه وسلم إلى الإنس والجن ، ٣٤٨ ــ قاعدة فى رجوع البدع إلى شعبة من شعب الكفر .

٣٤٩ ــ قاعدة في الإحماع وله ثلاثة أقسام .

٣٥٠ ــ رسالة فيمن قالو: إن بعض المشائخ أحيا ميتاً .

- ٣٥١ ــ التحرير في مسألة الحصر . مجلد .
- ٣٥٢ ــ قاعدة فيما يظن من تعارض النص و الإحماع .
  - ٣٥٣ ــ قواعد في رجوع المغرور على من غره .
- ٣٥٤ ــ قواعد في السنة والبدعة ، وفي أن كل بدعة ضلالة .
- و٣٥٥ ــ رسالة في فضائل الأئمة الأربعة وما امتاز به كل إمام من الفضيلة .
  - ٣٥٦ ــ قاعدة في مقدار الكفارة في المنن نحو خمسن ورقة .
    - ٣٥٧ ــ رسالة في ذبائح أهل الكتاب.
- ٣٥٨ ـــ رسالة فى قوله تعالى : ﴿ وَأَنْ لَيْسَ لَلْإِنْسَانَ إِلَّا مَا سَعَى ﴾(١) ـ
  - ٣٥٩ ـــ رسالة في إهداء النواب للنبي صلى الله عليه وسلم .
- ٣٦٠ ــ رسالة في قوله : كما صليت على إبراهيم ، وفي أن المشبه به أعلى من المشبه .
  - ٣٦١ رسالة أجوبته في مسائل الأندلس .
    - ٣٦٢ ــ رسالة جواب سوال الرحبة .
    - ٣٦٣ رسالة أجوية مسائل الصلط.
- ٣٦٤ ــ رسالة في أرض الموات إذا أحياها ثم عادت هل تملك مـرة أخـــرى .
  - ٣٦٥ ــ رسالة في النهي عن أعياد النصاري .
  - ٣٦٦ قواعد في تطهير الأرض بالشمس والربح .
    - ٣٦٧ ــ قواعد في مسائل من الندور والضمان .
  - ٣٦٨ ــ قاعدة في المائعات والمياه وأحكامها نحو ستين ورقة .
- ٣٦٩ ــ قاعدة في المائعات والميتة إذا وقعت فها نحو عشرين ورقة .
- ٣٧٠ قواعد في الوقف وشروط الواقف وفي إبداله بأجود منه ٠
   وفي بيعه عند تعذر الانتفاع .

<sup>(</sup>١) النجم آية ٣٩ .

٣٧١ – قَاعَدة في تفضيل مذهب أحمد وذكر محاسنه في مجلد .

٣٧٢ ــ قاعدة فى أن جنس فعل المأمور به أفضل من جنس ترك المنهى عنه فى مجلد لطيف .

٣٧٣ ــ قاعدة فى طهارة بول ما يو كل لحمه نحو سبعين ورقة من ثلاثن حجة .

٣٧٤ ــ قاعدة في معاهدة الكفار المطلقة والمقيدة .

٣٧٥ ــ قاعدة في دم الشهيد ومداد العلماء .

٣٧٦ ــ قاعدة في وجوب التسمية على الذبائح والصيد

٣٧٧ ــ قاعدة فى أن كل عمل صالح أصله اتباع النبي صلى الله عليه وسلم .

٣٧٨ --- قاعدة في نواقض الوضوء .

٣٧٩ ــ قاعدة في الاجتهاد والتقليد .

٣٨٠ ــ قاعدة في الجهاد والترغيب فيه .

۱۸۰ – قاصفا می اجتهاد و امر طیب قیه .

٣٨١ -- قاعدة فى المخطىء فى الاجتهاد هل يأثم وهل المصيب واحد ؟ \_ ٣٨٢ -- قاعدة فها محل و محرم من الأطعمة .

٣٨٣ ــ قاعدة في شمول النصوص للأحكام .

٣٨٤ - قاعدة في طواف الحائض.

٣٨٥ ــ قاعدة فيما شرعه الله بلفظ العموم هل يكون مشروعاً بلفظ الحصوص ؟ .

٣٨٦ – قاعدة في لعب الشطرنج .

٣٨٧ - قاعدة في الجمع بن الصلاتين .

٣٨٨ - قاعدة فما يشترط له الطهارة .

٣٨٩ ــ قاعدة في مواقيت الصلاة .

• ٣٩ – شمول النصوص في الفرائض .

٣٩١ ــ قاعدة في تقليد مذهب معين هل يجب على العامي أو لا ؟

٣٩٢ - قاعدة في حلق الرأس هل بجوز في غير النسك ؟

٣٩٣ ــ قاعدة فيما محل و محرم بالنسب والصهر والرضاع .

٣٩٤ - قاعدة في الجد هل بجبر البكر على النكاح؟

- ٣٩٥ \_ قاعدة في الجهر بالبسملة.
- ٣٩٦ ــ قاعدة فيمن بكر وابتكر وغسل واغتسل .
  - ٣٩٧ ـ قاعدة في ذم الوسواس.
  - ٣٩٨ ــ قاعدة في الأنبذة والمسكرات.
- ٣٩٩ ـ قاعدة فى قوله عليه الصلاة والسلام ( استحلاتم فروجهن بكلمة الله ) .
  - ٠٠٠ ـ قاعدة في المسألة السرنجية .
  - ٠١ ٤ ــ قاعدة في حل الدور ومسائل الجبر والمقابلة .
    - ٤٠٢ ــ وصية لابن المهاجري .
    - ٤٠٣ ــ وصية لأنى القاسم يوسف السبتى .
      - ٤٠٤ ـ رسالة لأهل البصرة .
    - ٥٠٤ ــ رسالة كتها إلى القاضى السروجي الحنو.
      - ٤٠٦ ـ رسالة كتها إلى بيت الشيخ جأكر .
- ٤٠٧ ــ رسالة كتها إلى صاحب قبرص في مصالح تتعلق بالمسلمين .
  - ٤٠٨ رسالة إلى أهل العراق.
    - ٤٠٩ رسالة إلى ملك مصر .
    - ٤١ ــ رسالة إلى ملك حماه ."
  - ٤١١ ــ رسالة تكسير الأحجار .

هذه نماذج من مؤلفات ابن تيمية رحمه الله على سبيل المثال لا الحصر . وربما تكررت هذه المباحث مع بعض استطراد أو حسب الوقائع والمناسبات .

والله تعالى أعلم وصلى الله وسلم على نبينا محمد .

# ( ه ) منهج ابن تيمية الأصولى :

لم يكن لابن تيمية رحمه الله فيا أعلم كتاب مستقل فى أصول الفقه يستطيع أن يعرف المطلع منه رأيه ومهجه بسهولة فى مسائل الأصول ، لكن باستقراء ماكتبه فى العقائد والتصوف والفقه والتفسير والحديث والمنطق وغير ذلك نستطيع أن نأخذ فكرة عن مهجه الأصولى . وقد كان رحمه الله يذكر مسائل الأصول عرضاً حيها يتكلم على مسألة ما . فيدعوه تحقيق البحث فها إلى الحوض فى عمار الأصول . وقد ظفرنا — ولله الحمد بجملة لا بأس مها — أرجو أن تكون كافية لإعطاء القارىء فكرة عن أصول هذا العبقرى .

وقد وجدناه رحمه الله نهج فى أصوله منهج الإمام أحمد بن حنبل رحمه الله فى الجملة .

فهو يعتمد رحمه الله تعالى على كتاب الله . وما صح عنده من أحاديث الرسول صلى الله عليه وسلم . و برى أن الزيادة على النص ليست نسخاً محال ، وأن القول فيها كالقول في تخصيص العموم ، وتقييد المطلق . . و برى أنه لاينسخ القرآن إلا قرآن فلا ينسخه سنة أيا كانت لأن السنة ليست مثل القرآن فضلا عن أن تكون خبراً منه ، و برى رحمه الله تعالى أن السنة مفسرة للقرآن وموضحة له . تخصص عمومه وتفصل مجمله ، وتبين الناسخ والمنسوخ منه وتقيد مطلقه وربما أتت بأحكام جديدة على ما في القرآن ، ولا يمكن أن تحارض القرآن ، ولابد من حمل ظاهر القرآن على مقتضي السنة .

وقد قسم رحمه الله السنة إلى ثلاثة أقسام :

الأول: السنة المتواترة التي لا تخالف ظاهر القرآن بل تفسره ومثل لذلك بعدد الصلاة ، وعدد ركعاتها ، ونصاب الزكاة ، وصفة الحج والعمرة وغير ذلك من الأحكام التي لا تعلم إلا عن طريق السنة(١) .

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ص ۳۳۹–۱۱ .

الثانى: السنة المتواترة التى لاتفسر ظاهر القرآن ، أو يقال تخالف ظاهره ، ومثل لذلك بما ورد فى تقدير نصاب السرقة ، ورجم الزانى وغير ذلك ، ويذكر ابن تيمية أن مذهب حميع السلف العمل بها إلا الحوارج(١) .

الثالث: (السن المتواترة) عن رسول الله صلى الله عليه وسلم. إما متلقاة بالقبول بين أهل العلم بها ، أو برواية الثقات لها ويذكر رحمه الله أن هذه أيضاً مما اتفق أهل العلم على اتباعها من أهل الفقه ، والحديث ، والتصوف ، وأكثر أهل العلم(٢).

و رى رحمه الله أن المتواتر لايشترط له عدد معين فليس المراد بالتواتر ما رواه عدد كثير فحسب ، بل إن التواتر يراد به عدة معان إذ المقصود من المتواتر ما يقيد العلم فأى خبر أفاد العلم فهو فى معنى التواتر .

ولا يشترط - رحمه الله تعالى - فى عدد المتواتر العدالة والإسلام ، بل منى قامت القرائن على صدق خبر هم قبل ، وإن الصفات التى تجعل الحبر يفيد العلم هى :

١ – إما كثرة العسدد .

٢ -- وإما لاتصافهم بالديانة والعدالة والضبط .

٣ – وإما قرائن تحتف بالخبر .

٤ - وإما لأن كلا من المخبر بن أخبر بمثل ما أخبر به الآخر . مع العمل بأسما لم يتواطآ ، وأنه يمتنع في العادة الاتفاق على مثل ذلك .

وإما لكون الحبر روى بحضرة جماعة كثيرة شاركوا المخبر في العملم
 ولم يكذبه أحد إلى غبر ذلك .

ويرى رحمه الله : أن الحبر نفسه قد يفيد العلم لمن عنده فطنة وذكاء وعلم بأصول المخبرين ، وبما أخبروا به . خلافاً لمن ليس له مثل ذلك .(٣)

<sup>(</sup>١) مجبوع الفتاري ص ٢٣٩-١١ .

<sup>(</sup>۲) مجبوع الفتاوى ص ۲۰ ۳۰ – ۱۱

<sup>(</sup>٣) عبوع الفتاري ص ٤٨ - ١٥-١١

وأنكر رحمه الله تعالى على الذين يعطلون شيئاً من الأحاديث ويقدمون الاجتهاد والقياس لمخالفتها ظاهر القرآن فى زعمهم أو لأنه خلاف الأصول أو قياس الأصول ، أو لأن عمل متأخرى أهل المدينة على خلافه أو غير ذلك من المسائل المعروفة فى كتب الفقه والحديث وأصول الفقه(1).

وبالنسبة لأفعال الرسول صلى الله عليه وسلم: فقد ذهب رحمه الله إلى أن أفعاله عليه الصلاة والسلام إن كانت امتثالاً أو بياناً لمحمل كان حكمها حكم ما امتثله وفسره.

وإن كانت غير ذلك . فإما أن يقصد بها التعبد أو لا ، فإن قصد بها التعبد فهى عبادة يشرع لنا التأسى به فيها .

وإن كان لم يقصد بها التعبد بل فعلها بحكم الاتفاق فلا يستحب اتباعه فها . بل ربما كان ذلك خلاف المشروع(٢) .

وأما الإحماع: فهو فى المرتبة الثالثة عنده بالنسبة للكتاب والسنة ، و برى أنه ممكن وقد وقع ولكن فى عصر الصحابة ، وأما بالنسبة لمن بعدهم فهو متعذر غالباً. ولا يعلم إحماعاً بالمعنى الصحيح إلا ماكان فى عصر الصحابة ، أما بعدهم فقد تعذر غالباً(٣).

و رى أن الإحماع لاينعقد إلا عن نص وأنه لايوجد مسألة مجمع عليها إلا وفيها بيان من الرسول صلى الله عليه وسلم . ولكن قد نحى على بعض الناس . ويعلم الإحماع فيستدل به ، كما أنه يستدل بالنص من لم يعرف دلالة النص ، ويعضد رأيه بالاستقراء لموارد الشريعة فيقول : لكن استقرأنا موارد الإحماع فوجدناها كلها منصوصة ، وكثير من العلماء لم يعلم النص ،

<sup>(</sup>١) المرجع السابق ص ٢٤١ - ١١ .

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوی ص ۷۷ه - ۲۲، ص ۴۰۹-۱۰ ، ص ۲۸۰ - ۱، ومسودة آل تيمية ص ۱۹۱ .

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق ص ٢٤١ - ١١

وقد وافق الجاعة ﴾ كما أنه قد يحتج بقياس وفيها إحماع لم يعلمه فيوافق الإحماع(١) .

وحطأ الدن يذكرون مسائل فيها إحماع بلا نص على حد زعمهم كالمضاربة ، وذكر أن الأمر ليس كذلك ، بل المضاربة كانت مشهورة بينهم في الجاهلية لاسيا قريش فإن الأعلب كان عليهم التجارة ، وكان أصحاب الأموال يدفعونها إلى العال ، ورسول الله صلى الله عليه وسلم قد سافر بمال غيره قبل النبوة كما سافر بمال خديجة ، والعبر التي كان فيها أبو سفيان ، كان أكثرها مضاربة مع أي سفيان وغيره ، فلما جاء الإسلام أقرها رسول الله صلى الله عليه وسلم ، وكان أصحابه يسافرون بمال غيرهم مضاربة ولم ينه عن ذلك والسنة قوله وفعله . وإقراره . فلما أقرها كانت ثابتة بالسنة . والأثر المشهور فيها عن عمر الذي رواه مالك في الموطأ ويعتمد عليه الفقهاء ، لما أرسل أبو موسى بمال أقرضه لابنيه وانجرا فيه وربحا . وطلب عمر أن يأخذ الربح كله للمسلمين لكونه خصهما بذلك دون سائر الجيش ، فقال أحدهما : لو خسر المال كان علينا فكيف يكون لك الربح وعلينا الضهان ؟ فقال له بعض الصحابة : اجعله مضاربة ، فجعله مضاربة ، وإنما قال ذلك لأن المضاربة كانت معروفة بينهم ، والعهد بالرسول قريب لم علمات بعده فعلم أنها كانت معروفة بينهم على عهد الرسول .

كما كانت الفلاحة وغيرها من الصناعات كالخياطة والجزارة . وعلى هذا فالمسائل المحمع عليها قد تكون طائفة من المحتهدين لم يعرفوا فيها نصاً فقالوا فيها باجتهاد الرأى الموافق للنص ، لكن كان النص عند غير هم(٢) .

وعاب رحمه الله على بعض طوائف من المتأخرين إذ قالوا يبدأ المحتهد أولا بالبحث عن الإحماع فإن وجده لم يلتفت إلى غيره ، إن وجد نصأ خالفه اعتقد أنه منسوخ بنص لم يبلغه ، وربما قال بعضهم : الإحماع نسخه ، وصوب طريقة السلف ، وذلك لبحهم أولا عن النص من الكتاب . ثم النص من السنة ، فإن لم بجد نصاً من كتاب أو سنة بحث عن الإحماع (٣) .

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتأوى ص ١٩٤ - ١٩/١٩٦ .

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق ص ١٩/١٩٥ .

<sup>(</sup>۳) مجموع الفتاوى ص ۲۰۱ . ۱۹

ويرى رحمه الله أن الإجماع وحده لاينسخ النصوص فمتى خالفه نص فلابد أن يكون مع الإجماع نص معروف به أن ذلك منسوخ ، فأما أن يكون النص المحكم قد ضيعته الأمة وحفظت النص المنسوخ فهذا لا يوجد قط ، إذ أنه نخالف المنطق السليم ، ويلزم منه باطل لا يليق بالأمة المعصومة ، إذ يلزم منه نسبة الأمة إلى حفظ ما نهيت عن أتباعه ، وإضاعة ما أمرت باتباعه(١) .

وخطأ ابن تيمية القائلين بأن الإحماع مستند معظم الشريعة . وذكر أن الحامل لهم على هذا الحطأ جهلهم بالكتاب والسنة ، وذكر أن هذا كقولهم : إن أكثر الحوادث محتاج فيها إلى القياس لعدم دلالة النص عليها . وقدال : إنما هذا قول من لا معرفة له بالكتاب والسنة ودلالتهما على الأحكام ، وذكر قول الإمام أحمد رحمه الله تعالى : أنه ما من مسألة إلا وقد تكلم فيها الصحابة أو في نظير ها .

فإنه لما فتحت البلاد وانتشر الإسلام حدثت حميع أجناس الأعمال فتكلموا فيها بالكتاب والسنة ، وإنما تكلم بعضهم بالرأى فى مسائل قليلة والإحماع لم يكن يحتج به عامهم ولا يحتاجون إليه . إذ هم أهل الإحماع فلا إحماع قبلهم(٢) .

و يرى رحمه الله ، كالجمهور عدم اشراط انقراض العصر بالإحماع (٣) و يرى رحمه الله : أنه منى بلغ التابعي رتبة الاجتهاد قبل إحماع الصحابة في الحادثة أنه يعتبر قوله في الإحماع وفاقاً وخلافاً ، وإن بلغ رتبة الاجتهاد بعد إحماعهم في عصرهم لم يعتبر خلافه . إذ يرى عدم اشتراط انقراض العصر(٤) .

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ص ۲۰۰ . . .

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق ص ٢٠٠٠ .

<sup>(</sup>٣) مسودة آل تيمية ص ٣٢٢ .

<sup>(1)</sup> مسودة آل نيمية ص ٣٢٣ .

و برى أن الإحماع ينقسم إلى قسمين : قطعى . وظنى . وأن الإحماع القطعى هو ما نقل بالتواتر قولا أو فعلا أو قطع فيه بانتفاء المحالف ، ويكون مستنده نصاً من الكتاب أو السنة .

والظنى هو ما لم بجزم فيه بانتفاء المخالف وهو ما يسميه بالإحماع الإقرارى أو الاستقرائى . وذلك بأن يستقرىء أقوال العلماء فلا بجد فى ذلك خلافاً أو يشتهر القول الإقرارى ، ولا يعلم أحداً أنكره . ومن ذلك الإحماع السكوتى فتى قطع فيه بانتفاء المخالف فهو قطعى . ومتى ظن فيه انتفاء المخالف فهو ظنى (١) .

فهو على هذا برى أن الإجماع الإقرارى والاستقرائى حجة ظنية لاتقاوم ما هو أقوى منها ، وإنما يعمل بها حينا لا يوجد فى النصوص الأخرى ما هو أقوى منه ، وهو الذى يعبر عنه الإمام أحمد حينا محكى مثل هذا الإجماع بقوله : لا أعلم فيه خلافا ، كما كان شيخه الإمام الشافعى رحمهما الله تعالى يقول .

و برى رحمه الله: أنه متى كانت دلالة الاحماع أقوى من دلالة النص قدم الإحماع، ومتى كانت دلالة النص أقوى من دلالة الاحماع قدم النص (٢).

و برى أن الاحماع الظبي لا بجوز أن تدفع به النصوص المعلومة لأنه حجة ظنية لا بجزم الانسان بصحبها ، فإنه لا بجزم بانتفاء المحالف (٣) .

و برى أنه متى نقل عالم الاجماع ونقل آخر النزاع سمى المحالف له أو لم يسمه . أنه لا يقبل قول مدعى الاجماع ، ويؤيد ذلك بأمور .

١ – أن ناقل الاجماع ناف للخلاف وناقل النزاع مثبت له والمثبت مقدم على النافى .

٧ ـ أنه إذا كان ناقل النزاع يمكن أن يكون قد غلط فيما أثبته من

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ص ۲۲۷ ، ۱۹/۲۲۸ .

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق .

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوى ص ۲۷۱/ ۱۹ .

الخلاف إما لضعف الاسناد أو لعدم الدلالة ، فإمكان الغلط فى ناقل الاجماع أولى وأحرى .

٣ - أن عدم علم الناقل للإجماع بالخلاف ليس علماً بعدم الخلاف (١) و حكم منكر الاحماع :

و برى رحمه الله تعالى : أن الاحماع المعلوم يكفر مخالفه كما يكفر مخالف النص بمركه ، لكن هذا لا يكون إلا فيما علم بثبوت النص به وأما العلم بثبوت الاحماع فى مسألة لا نص فيها فهذا لا يقع وأما غير المعلوم فيمتنع تكفيره (٢) .

وأما بالنسبة لاحماع أهل المدينة :

فقد سلك فيه مسلكاً سديدا وقال فيه قولا حميدا فقد ألف فى ذلك رسالة نادرة فصل الكلام فيها تفصيلا وذكر فيها رحمه الله أن إجماعهم وعملهم أربع مراتب :

الأولى: ما بجرى محرى النقل عن النبي صلى الله عليه وسلم مثل نقلهم لمقدار الصاع ، والمد ، وكبرك صدقة الحضروات والأحياس وذكر أن هذا حجة باتفاق العلماء .

#### المرتبة الثانية :

العمل القديم بالمدينة قبل مقتل عبَّان بن عفان .

#### المرتبة الثالثة :

إذا تعارض فى المسألة دليلان كحديثين أو قياسين جهل أيهما أرجح وأحدهما يعمل به أهل المدينة .

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ص

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق ص ۲۸/۲۱۸ ، ۳۲/۸۱ ، ص ۴۰۵ – ۱۱/۴۱۳ ـ

#### المرتبة الرابعة :

العمل المتأخر بالمدينة .

و اختار رحمه الله تعالى : أن ما كان جارياً مجرى النقل . وما كان عليه العمل قبل مقتل عثمان أنه حجة .

وأما بالنسبة للمرتبة الثالثة: فقد اختار أنه منى استويا فى القوة و لم يمكن الجمع بينهما ، وعدم ما يرجع به أحد الدليلين على الآخر فإن الحديث أو القياس الذى يتمشى مع عمل أهل المدينة أقرب إلى الحق من غيره .

وأما بالنسبة للمرتبة الرابعة : وهي عمل متأخرى أهل المدينة فقد اختار رحمه الله أنه ليس بحجة شرعية بجب اتباعه(١) .

# وبالنسبة لقول الصحابى :

يرى رحمه الله أن الصحابي متى قال قولا واشهر ، ولم يخالفه أحد من الصحابة ولا عرف نص يخالفه أنه حجة . بل هو فى نظره إحماع إقرارى متى عرف أنهم أقروه ، ولم ينكروه ، لأنهم لا يقرون على باطل . ويذكر أن هذا مذهب حماهم العلماء .

وأما إذا لم يشهر ، ولم يعرف أن أحداً قال مخلافه فذكر أنه قد يقال محجيته ، وذكر أن حمهور العلماء محتجون به كأبي حنيفة ومالك والشافعي وأحمد في المشهور عنه ، والشافعي في أحد قوليه وذكر أن في كتب الشافعي الجديدة الاحتجاج بمثل ذلك في غير موضع ولكن من الناس من يقول هذا هو القول القديم . وأما إذا لم يعرف هل وافقه غيره أو خالفه فإنه لم يجزم بأحدهما ، ومني كانت السنة تدل على خلاف قوله كانت الحجة في سنة رسول الله صلى الله عليه وسلم لا فيما مخالفها وقال بلا ريب عند أهل العلم ، وأما إذا خالفه غيره من الصحابة فذكر أنه ليس قول بعضهم حجة مع محالفة بعضهم له باتفاق العلماء ويذكر رحمه الله أنه استقرأ أقوال الصحابة فوجدها أصح

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتــاوى ص ٣٠٣ – ٣١٢ - ٢٠ .

الأقوال قضاء أو قياساً وعليها يدل الكتاب والسنة وعليها يدور القياس الجلي(١) .

## وبالنسبة للقيـــاس:

فقد أخذ رحمه الله بالقياس الصحيح ، وذكر أن القياس الصحيح ما وافق الكتاب والسنة ، وذكر بعد ذلك أن بعض الفقهاء لا يعرفون النصوص فيجتهدون بالرأى الذى هو القياس ونحوه ، ولكن ما أداهم إليه اجتهادهم بالرأى موجود فى كتاب الله أو سنة رسوله صلى الله عليه وسلم .

وانتقد بشدة كثيرا من الفقهاء (أهل الرأى) لإسرافهم فى القياس حتى استعملوه قبل البحث عن النص، وردوا به بعض النصوص، واستعملوا منه الفاسد أيضاً.

وبالنسبة لتعليل الحكم بعلتين فأكثر: ذكر أن خلاف العلماء فيه يرجع إلى نزاع تنوعى ونزاع فى العبارة وليس بنزاع تناقض .(٢) .

و يرى أن العلة ليست الوصف الظاهر المنضبط المناسب فحسب بل العلة قد تكون الوصف المناسب والحكمة التي من أجلها شرع الحكم فهي ترجع في حملتها إلى جلب المصالح و دفع المضار (٢).

و لما كان كذلك فإن كل ما شرعه الله وما جاء من النصوص شرع لمصلحة وهي إما جلب منفعة وإما دفع مضرة ، فإذا كان كذلك فهي تكون جارية على وفق القياس ، ولذا ذهب رحمه الله إلى أن كل ما جاء عن الشارع من نصوص وأحكام موافق للقياس ، وليس فيه شيء نخالف القياس كما يقوله بعض الحنفية ومن وافقهم . ثم ساق شيئاً من النصوص والأحكام

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتــاوى ص ۲۸۲ – ۲۸۴ ـ ۲۰ و ص ۱۴ ـ ۲۰ ورسالة القياس في الشرع الإسلامي لابن تيمية ص ٥٠ .

۲۰ – ۱۷۶ – ۱۹۷ – ۲۰ – ۲۰ – ۲۰ .

<sup>(</sup>٣) وسالة القياس لابن تيمية وَابن القبم ص ٧ .

التي يقولون أنها على خلاف القياس وبين غلطهم في ذلك وأنها موافقة للقياس الصحيح(١).

## وفى الاستصحاب :

يرى رحمه الله أنه أضعف الأدلة ، وأنه لا يسوغ لأحد أن يحتج به إلا بعد ألا بجد فى المسألة دليلا من كتاب أو سنة أو إحماع أو قول صحابى ، أو قياس(٢) .

## وفى المُصلحة المرسلة :

وأخذ رحمه الله تعالى بالمصلحة المرسلة متى كانت ملائمة لتصرفات الشرع ، ولم تعارض نصاً . وهو ذ يقول بها يربطها بالقياس إذ أن أساس القياس عنده الوصف الملائم فتى وجدت وتحققت فهناك المصلحة التي يجب اتباعها ، كما أنه يرى أنه لا يمكن أن توجد مصلحة حقيقية تصادم نصاً فتى صادمت المصلحة نصاً أو ناقضت تصرفات الشارع فهى فى الواقع ليست مصلحة حقيقية ، بل هى مصلحة مو هو مة

و يرى أن كل مصلحة حقيقية وجدت فلابد أن يكون هناك شاهد لها من أدلة الشريعة ويبعد أو يكاد يكون مستحيلا وجود مصلحة لا دليل لها من الشريعة ، وليس معنى ذلك أنه لابد من دليل عليها بعينها كلا بل يكنى أن يشهد لها عمومات أدلة الشريعة من أمر أو نهى أو إباحة .

و برى أن المصلحة كما تكون فى حفظ الضروريات الحمس بدفع المضار عنها تشمل جلب المنافع . وجلب المنفعة كما يكون فى الدنيا يكون فى الدن ، وهو إذ يقول بالمصلحة المرسلة يقول بها على حذر ، حتى أنه ليكاد يقول بمنعها ، فهو يرى أنها شىء مقيد بقيود تابعة لما جاء عن الشرع

<sup>(</sup>۱) المرجع السابق ص ۲۲ – ٤٢

<sup>(</sup>۲) مجدوع الفتساوي ص ۳۶۲ ـ ۱۱ ، ص ۱۵ ، ۱۹ ـ ۲۳ ، ض ۱۲۵ ، ۲۹ ـ ۲۹

ليس ذلك موكولا لأهواء الناس ورغباتهم وميولهم ، إذ اعتبار ذلك موكولا إلى الناس أمر يهدم الدين ، ويحصل به الفوضى ، ولذا استعمل كثير من علماء السوء والحكام هذا الأصل ، وتوسعوا به تحقيقاً لرغباتهم وأهوائهم(١).

وأخد ــ رحمه الله تعالى ــ بالذرائع واعتبر ها جزءاً من الشريعة و درعاً حصينة حمى مها الشارع الإسلام(٢).

واعتبر – رحمه الله تعالى – العرف أصلا يعتد به و برجع إليه فيا لم يرد فيه تحديد شرعى ، وهو وسيلة من وسائل تطبيق أحكام الشرع ، وعليه تجرى كثير من أحكامه ، وقد فصل – رحمه الله تعالى : – القول فيه وأكثر من الأمثلة والتطبيقات ذكرناها في هذه الرسالة في موضعه (٣).

ذلك هو منهج ابن تيمية فى أصول الفقه ، والله أعلم وصلى الله وسلم على نبينا محمد .

# (و) تقدير ابن نيمية :

وبعد هذه المقدمة يستطيع القارئ أن يتصور هذه الشخصية العظيمة النادرة ، والواقع أنه من آيات الله وحججه على خلقه ، جعله الله نبر اساً وعلماً للسالكين ، وإن القارئ في كتابه ليجد جاذبية قوية تأخذه وتشده إلى السير في رحاب وآفاق حقائقه لا يملك الإنسان معها إلا أن يقول سبحان الحكيم العليم سبحان من وهب هذا الإنسان هذه الذاكرة والفكر الناضج النير . والذكاء المتوقد والاستقامة على الحق ، وكم من إنسان منصف نحالفه في رأى من الآراء قرأ كتبه متجرداً عن الأغراض والهوى فأعلن موافقته للشيخ وأيده على مذهبه و دعا له بالمغفرة .

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتساوى ص ۳۲۹ ، ۳۲۳ – ۳۲۰ .

<sup>(</sup>۲) الفتساوى المصرية الكبرى ص ۸۳ ـ ۳ ، ص ۱۳۹ – ۱۹۵ ـ ۳ .

<sup>(</sup>٣) مجموع الفتياوي ص ١٦ – ١٧ - ٢٩ ، ٢٤٧ - ١٩ ، ٢٥١ - ١٩ ، ٣٤٥ - ٢٠٠

فإن قرأت له بالتفسير وجدت له البيان الواضح المستند إلى الدليل من القرآن نفسه أو السنة أو تُفسر الصحابة ، أو كبار التابعين الذين أخذوا عن الصحابة غير متكلف فيه ولا خارج به عن المقصود الأسمى للقرآن . حيث نزل بلسان عربي مبين ، ولقد بين خطأ كثير من أقوال المفسرين ونصر ما وافق القرآن والحديث ، ولقد اقتصر في تفسيره على بعص السور والآيات ولم يكتب حميع التفسير علماً أنه فسره ، كله في درسه في المسجد ، حيث أنه برى أن القرآن واضح لا محتاج إلى ذلك .. وإنما فسر ما فسر من الآيات والسُّور للتذكرة ، ولأنه أشكل تفسرها على حماعة من العلماء . فلر بما طالع على تفسير ها عدة كتب ولا يتبين له المعنى الصحيح ــ وإليك ما قاله تلميذ الحافظ أبو عبد الله محمد بن أحمد بن عبد الهادى : قال : الشيخ أبو عبد الله ين رشيق وكان من أصحاب شيخنا \_ يريد ابن تيمية \_ وأكثر هم كتابة لكلامه وحرصاً على معه : كتب الشيخ رحمه الله نقول السلف مجردة عن الاستدلال على حميع القرآن . وكتب في أوله قطعة كبيرة بالاستدلال . ورأيت له سوراً وآيات يفسرها ويتمول في بعضها كتبته للتذكرة ونحو ذلك ، ثم لما حبس في آخر عمره كتب له أن يكتب حميع القرآن تفسيراً مرتباً على السور فكتب يقول : إن القرآن فيه ما هو بين بنفسه وفيه ما قد بينه المفسرون في غير كتاب . ولكن بعض الآيات أشكل تفسير ها على حماعة من العلماء . فر مما يطالع الإنسان علمها عدة كتب ولا يتبنن له تفسيرها . وربما كتب المصنف الواحد في آية تفسراً ويفسر غبرها بنظيره . فقصدت تفسير تلك الآيات بالدليل لأنه أهم من غيره وإذا تبين معنى آية تبين معانى نظائرها . انتهی(۱) .

وإن قرأت له فى الحديث وجدته الجبل الأشم والإمام العلم ، والحافظ الفطن ، والناقد البصير فإليه الوردومنه الصدر فى معرفة صحيحها من موضوعها وقوسها من ضعيفها وأسانيدها عاليها ونازلها ، حيى قال فيه معاصره ابن الوردى : إن كل حديث لا يعرفه ابن تيمية فليس محديث(٢) .

<sup>(</sup>١) العقود الدرية ص ٢٨ .

<sup>(</sup>۲) تاریخ این الوردی ص ۴۰۹ ـ ۲

وقال فيه الحافظ الذهبي : له خبرة تامة بالرجال وجرحهم وتعديلهم وطبقاتهم ، ومعرفة بفنون الحديث ، وبالعالى والنازل ، وبالصحيح والسقيم مع حفظ لمتونه الذي انفرد به ، فلا يبلغ أحد في العصر رتبته ولا يقاربه ، وهو عجيب في استحضاره واستخراج الحجج منه وإليه المنتهي في عزوه إلى الكتب الستة والمسند محيث يصدق عليه أن يقال كل حديث لا يعرفه ابن تيمية فليس محديث ولكن الإحاطة لله(١).

وإن قرأت له فى الفلسفة والمنطق وجدته الإمام الأكبر فلقد تصدى المفلاسفة ، وبين زيفهم ومناقضهم للعقل السليم ، والنقل الصحيح وبين أن المنطق السليم ما تمشى مع العقل السليم والعقل الصريح ما وافق النقل الصحيح(٢) بين كل ذلك بأقوى عبارة وأدقها وأيسر طريق وأسهله .

وإن قرأت له فى علم الكلام: وجدته الإمام والليث الهام الذى لا يبارى فى الميدان ، فلقد تصدى لكثير من المتكلمين وعاب عليهم إعراضهم عن الكتاب والسنة ، وتقديمهم العقل عليهما ، وبين أن العقل ليس مقياساً لإثبات شىء من صفات الله تعالى ، أو شىء من العقائد أو ننى شىء عنه إذ أن العقول متفاوتة .

فما براه عقل هذا بمنعه عقل ذاك . كما هو الواقع الملموس فى مذاهب الفرق فى مسائل الصفات والاعتقاد ، والعقل الصحيح السليم لا يعارض النقل الصريح ، ولكن من الناس من يعرف نفسه حق المعرفة فبرى أن الحكم فى هذه المسألة غير صحيح فيوافق الآخر الذى يرى عقله فيها صحيحاً ؟ وإلا لما احتاج الناس إلى رسل — إذاً لابد من الرجوع إلى الكتاب والسنة وتقديمهما على العقل . وترك اللف والدوران والتعسف فى تأويلهما .

على هذا الأصل مشي ابن تيمية في علم الكلام متمشياً مع النصوص.

<sup>(</sup>١) الكواكب الدرية ص ١٤٥

 <sup>(</sup>٢) له كتب كبيرة نفيسة في هذا الفن منها كتاب الرد على المنطقيين ، وكتاب موافقة
 صحيح المنقول لصريح المعقول.

وإن قرأت لابن تيمية فى الفقه: وجدته البحر الزخار والفلك الدوار الذى يدور مع النصوص حيث دارت غير متقيد بقول فلان أو فلان بل متقيد بالحق الذى جاءت به النصوص .

ولذا نجد آراءه وأقواله متمشية مع يسر الشريعة وسماحتها التي لا يسع الناس غيرها ، وباستطاعة القارئ الكريم أن يراجع مولفاته ليجدما ينشرح له صدره و تطمئن إليه نفسه .

وإن قرأت لان تيمية فى أصول الفقه: وجدت مايهرك ويأخذ بلبك من التأصيلات والتقعيدات الثابتة ، والتنسيقات الدقيقة الصائبة مما يجعلك تقول إنه محق أستاذ كبير. وعالم قدير ، وسنرى ذلك إن شاء الله فى محثنا لهذا الموضوع:

وإن قرأت له فى علم الفلك: وجدته فى الذروة. فقد بين عظم قدر هذه الأفلاك وصفاتها ومقادر حركاتها ، والسموات ومعناها ومم خلقت والشمس وعظمها وفائدتها وسيرها فى المنازل. وفلكها وكيفية حركها وكسوفها ، والقمر وخلقه ومكانه وتأثيره فى الأرض لا سيا فى حال الكسوف والليل والنهار والنجوم ومنافعها ، ودوران الكواكب حول القطب ، والميل والمهار والنجوم ومنافعها ، والبرق والرعد والمطر من أبن يكون والأرض وشكلها والجبال وفائدتها .. إلى غير ذلك . ومن أحب أن يطلع على ذلك فليرجع إلى كتبه(١) .

وإن قرأت له فى علم الأجيال ( اثنولوجيا ) وجدت العجب العجاب فقد بين أن الله جلت قدرته خلق الناس على أربعة أصناف . كما بين أصل الإنسان وخلقه بالتفصيل ، وتطوراته فى رحم أمه ، وبين من أين يكون المنى كما بين استحالة الطعام فى بطن الإنسان .. كل ذلك بتدقيق وتحقيق واضح وأسلوب سهل سلس .

<sup>(</sup>۱) جمعت الحكومة السمودية خلة كثيرة من مؤلفاته فى الفتاوى وغيرها فى خسة وثلاثين مجلهاً كباراً . وقد رتبت ترتيباً جيداً وأطلق عليها مجمدع فتاوى شيخ الإسلام ابن تيمية ، جمها ورتبها الشيخ عبد الرحمن ابن قاسم رحمه الله وفهرس الكتاب كله فى مجلدين ضخمين ابنه محمد وفقه الله وإيانا .

واقرأ له إن شئت في علم الحيوان والنبات والمعادن والكيمياء والطب والرياضة البدنية . والرياضيات العقلية . فهو أستاذ كبير في علم الحساب والجبر والمقابلة ، وعلم الهندسة وعلم النفس(۱) ، فلا غرو بعد ذلك كله أن يلقبه علماء عصره بشيخ الإسلام ، فهو أهل لذلك ، ونعم الأهل ، والله .

 <sup>(</sup>۱) هذه المباحث المذكورة موجودة في مجموع الفتاوى السعودية وارجع إلى مواضعها في فهرس المجموع المذكور الجزء الثاني من ص ٤٦١ - ٤٨٠

الباب الثاني



الفصل الأول الأصول التحاعتم عليها ابن تيمتر في الاستنباط



# الأصل الأول

# الكتاب

- سأقتصر في هذا المبحث إن شاء الله تعالى . . على ما يلي :
  - (١) مكانة الكتاب.
  - (ب) الزيادة على النص.
  - (ج) نسخ القرآن بالسنة .
  - (د) نسخ القرآن بأخبار الآحاد.
  - (ه) هُل تنسخ النصوص بالإحساع .



## (١) مكانة الكتاب:

إن القرآن كلام الله تعالى أنزله روحاً تحيا به الإنسانية وصراطاً مستقياً تسبر عليه آمنة مطمئنة إلى السعادة فى الدنيا والآخرة ، ونوراً تستضى به فى ظلمات الحياة الحالكة ، وحبل الله المتين الذى يجمع الإنسانية ويشدهم حتى يصلوا إلى بر السلامة آمنين مطمئنين ، ولقد قال عنه المولى عز وجل : (وكذلك أوحينا إليك روحاً من أمرنا ماكنت تدرى ما الكتاب ولا الإيمان ولكن جعلناه نوراً نهدى به من نشاء من عبادنا)(١).

( وأن هذا صراطى مستقيماً فاتبعوه ، ولا تتبعوا السبل فتفرق بكم عن سبيله )(٢) .

( فإما يأتينكم منى هدى فمن اتبع هداى فلا يضل ولا يشقى ، ومن أعرض عن ذكرى فإن له معيشة ضنكاً ونحشره يوم القيامة أعمى ، قال رب لم حشرتنى أعمى وقد كنت بصيراً ، قال كذلك أتتك آياتنا فنسيتها وكذلك اليوم تنسى ، وكذلك نجزى من أسرف ولم يؤمن بآيات ربه )(٣) .

لقد كانت الإنسانية قبل نزول هذا الوحى فى ليل دامس وبيداء مدلهمة وفوضى لا حد لها ، لا وازع ، ولا رابطة تجمعهم ، ولا أهداف سامية يأكل قوبهم ضعيفهم ويستبيح عرضه وماله ، ودمه لأتفه الأسباب ، فكم من نفس بريئة ذهبت ضحية كلمة تافهة وغرض دنئ ، وكم من حروب طاحنة أكلت الأخضر واليابس دامت سنن طويلة من أجل كلمة صغيرة بسيطة ، وما حرب البسوس ويوم بعاث وغيرها بناد عن أذهاننا ، فجاء هذا

<sup>(</sup>١) الشورى آية ٥٢ .

<sup>(</sup>٢) الأنسام آية ١٥٣

<sup>(</sup>٣) طب آية ١٢٧ – ١٢٧

الوجي الكريم والنور العظيم والحبل المتين ، والصراط المستقيم ، والدستور الكامل الشامل ، فنظم الحياة وغرس الوازع الإيماني في النفوس ووحد الصفوف وحمع الكلمة ، فجعلهم أجساماً حية تمشى بنوره وتهتدى مهديه ، تعمل بمحكمه وتومن بمتشامه ، فأعطى كل ذى حق حقه ، أمر العباد بالعدل مع خالقهم فنظم علاقتهم به ، فرض عليهم الصلاة من أجل ربطهم مخالقهم ، وليولف بين قلوبهم ، وفرض عليهم الزكاة ليطهرهم بها من الشح والبخل ، وليجمع قلوبهم على المودة ، ويوحد بين صفوفهم ، وفرض عليهم الصيام والحج وشرع لهم شرائع من أجل مصالحهم ، وليقوى بذلك عندهم الوازع الإيماني ، والرقابة الإسلامية في قلوبهم ، كما نظم علاقهم بزوجاتهم وأولادهم ، ووالديهم وأقاربهم ، وجبر أنهم في الحضر والبيفر ، ونظم معاملاتهم مع إخوانهم في المحتمعات وفي الأسواق والبيع والشراء . كما نظم علاقهم مع أرباب علاقة الحاكم بالحكومين ، والحكومين بالحاكم ، كما نظم علاقهم مع أرباب علاقيان الأخرى في السلم والحرب ، وأمرهم بالعمل بالأرض والسعى فيها علاديان الأخرى في السلم والحرب ، وأمرهم بالعمل بالأرض والسعى فيها عند النزاع ، (وأن احكم بينهم عما أنول الله )(١) .

( ومِن لم يحكم بما أنزل الله فأولئك هم الكافرون )(٢) .

( ومن لم يحكم بما أنزل الله فأولئك هم الظالمون )(٣) .

( ومن لم يحكم بما أنزل الله فأولئك هم الفاسقون )(؛) .

قام سلفنا الصالح بالقرآن وتمسكوا به ، فطبقوه على أنفسهم ، وأهليهم وأولادهم ، في بيوتهم ومدارسهم ومجتمعاتهم ، فيكان لهم ما كان من عز

<sup>(</sup>١) المسائدة آية ٩ ۽

<sup>(</sup>٢) المائدة آية ١٤.

<sup>(</sup>٣) المائدة آية ه ي .

<sup>(</sup>٤) المائدة آية ٧٤ .

وطيد و مجد شامخ ، ففتحت بلدان العالم في مشارق الأرض و مغاربها قلوبها لهم مغتبطين بدين الإسلام ما بين رجل دخل في دين الله فنعم به ، ورجل تمسك بدينه فوجد في دين الإسلام حماية له وأمناً وعدلا ، وفي عصرنا هذا لما ترك الكثير من الناس القرآن وجعلوه وراء ظهورهم معرضين عنه ، غير واثقين بمبادئه السامية واستعاضوا عنه نظم الغرب والشرق وقدسوها ، وأصبحت مبادئ الإسلام مقصورة على المصاحف قرآناً يتلي للبركة في الماتم وغيرها فحسب ، لما تركوا القرآن ، أصبحت حالهم كما برى من تفكك و زاع دام ففقد الوازع الإيماني من نفوس الكثير من الناس ، وضاع الكثير من الأسر ، وتفككت أواصر المحبة ، وروابط الأخوة ، وتحكمت الأنانية المقيته في النفوس ، وذهبت الأمانة من نفوس الكثير حتى صعب معرفة . الرجل الصالح ، فصاروا غثاء كغثاء السيل ، وقذف الله في قلوبهم الوهن فأحبوا الدنيا وكرهوا الموت ، و نزع الله مهابهم من قلوب عدوهم ، وتداعت عليهم الأم ، كما تتداعي الأكلة على قصعها ، فلا حول ولا قوة وتداعت عليهم الأم ، كما تتداعي الأكلة على قصعها ، فلا حول ولا قوة الإ بالله العلى العظيم ، وحسبنا الله و نعم الوكيل .

في نرى ذلك اليوم الذى يرجع الناس فيه إلى كتاب الله سبحانه وتعالى وسنة المصطفى صلى الله عليه وسلم ، ليعود إليهم مجدهم وسلطانهم ، وتنعم الإنسانية المعذبة ، وتأمن فى أحضانه كما كانت قبل ، والله نسأل بأسمائه الحسنى وصفاته العلا أن يقر أعيننا بذلك اليوم ، إنه على كل شيء قدير ... آمين ، وصلى الله وسلم على نبينا محمد وعلى آله وصحبه .

## (ب) الزيادة على النص:

ذهب ابن تيمية إلى أنها ليست نسخاً ، قال بعد سياق كلام له في هذا الموضوع : فقد تحرر أن الزيادة تارة ترفع موجب الاستصحاب ، وتارة ترفع موجب الإطلاق والعموم ، وفي هذين الموضعين تارة يكون قد ثبت أن المتكلم أراد مقتضى المفهوم ، أو الإطلاق والعموم ، وتارة لم يثبت أنه أراده ، فتى لم يثبت أنه أراده فهو كتخصيص العموم ، وأما إن ثبت أنه أراده فهو بمنزلة الاستصحاب الذي قرره السمع ،

رفعه يكون نسخاً ، لكن ذلك لا لأنه مجرد زيادة على النص لكن لمعنى آخر فالصواب ما أطلقه الأصحاب (أى الحنابلة) من أن الزيادة على النص ليست نسخاً محال ، والقول فيها كالقول في تخصيص العموم ، وتقييد المطلق ، وأيضاً فالزيادة تارة تكون في الحكم فقط ، وتارة في الفعل ، فالأول مثل أنه أباح الجهاد أولا ثم أوجبه ، أو يندب إلى الشيء ثم يوجبه ، فهنا زاد الحكم من غير أن يرفع الحكم الأول وإنما رفع موجب الاستصحاب والمفهوم إلا أن يكون الحطاب الأول قد نبي الوجوب(١).

هذا هو موقف ابن تيمية من الزيادة على النص ، لكى ينبغى أن نعرف أقوال العلماء فى ذلك .

فالزيادة على النص لها ثلاث مراتب:

ا - أن تكون الزيادة ليس لها تعلق بالمزيد ، كزيادة عبادة مستقلة ليست من جنس المزيد عليه ، ولا لها تعلق به ، كزيادة صوم يوم الحميس على الصلوات الحمس مثلا ، وكزيادة صلاة سادسة على الصلوات الحمس .

٢ ــ أن تكون الزيادة لها تعلق بالمزيد عليه على وجه لا يكون شرطاً
 كزيادة تغريب الزانى البكر على الجلد ، وزيادة عشرين سوطاً على حد القذف .

٣ ــ أن تكون الزيادة لها تعلق بالمزيد عليه تعلق الشرط بالمشروط كزيادة وصف الإيمان في صفة رقبة كفارة اليمين ، والظهار ، واشتراط الطهارة في الطواف

أما الأول: فذكر ابن قدامة أنه لا يعلم فيه خلافاً .

وأما الثانى والثالث: فجمهور العلماء من المالكية والشافعية والحنابلة على أنه ليس نسخاً. وخالفهم الحنفية فقالوا هي نسخ.

<sup>(</sup>١) مسودة آل تيمية ص ٢١٠ .

استدل الجمهور على مذهبهم: بأن النسخ هو رفع الحكم الشرعى الثابت نخطاب متقدم نخطاب متراخ عنه. قالوا: وهذه الزيادة في حد الزنا وحد القذف. واشتراط الطهارة في الطواف والأيمان في كفارة الظهار واليمين وأمثال ذلك لم ترفع حكماً.

واستدل الحنفية على مذهبهم: بأن زيادة الشرط أو الجزاء أو الصفة فيها رفع للحكم الشرعى فالزيادة المذكورة نسخ.

وقالت: إن النص إذا ورد مطلقاً عن زيادة جزء كزيادة التغريب أو عشرين سوطاً على حد القذف أو عن زيادة شرط كوصف الرقبة بالإيمان كان دالا على ألا جزاء سواء أكان مع الزيادة أو مجرداً عنها لأن النص مطلق والمطلق يدل على أفراده التى مع الزيادة ، أو مجرداً عنها بدلا وليس هناك صارف عنه لأن الكلام مفروض فيا لا صارف غير هذه الزيادة وهى مفروضة الانتفاء زمان وجود المطلق فيجب حينئذ خمل النص على إطلاقه ، والتقييد بجزء أو شرط ينافيه لأنه يقتضى عدم الاجزاء بدون الجزء أو الشرط فكان هذا التقييد رافعاً حكماً شرعياً وهو أجزاء الأفراد التى هى مجردة عن التقييد ().

والصحيح ما ذهب إليه الجمهور: من أن الزيادة على النص ليست نسخاً فمثلا فى زيادة اشتراط وصف الإيمان فى رقبة كفارة اليمين والظهار ليست نسخاً لأنها لم ترفع حكماً شرعياً. وإنما رفعت البراءة الأصلية التى هى الإباحة العقلية وهى استصحاب العدم الأصلى حتى يرد دليل صارف عنه والزيادة فى مثل هذا زيادة شىء سكت عنه النص الأول فلم يتعرض له بصريح إثبات ولا نفى ، وكذلك بالنسبة لكفارة اليمين والظهار ، فإن الآيتين أطلقتا ولا يلزم من إطلاقهما أنه لا يشترط وصف الإيمان فيها لذا يلزم

<sup>(</sup>١) سلم الوصول ص ٢٠٤، ٢٠٤.

القول بهذه الزيادة حملا لمطلق آيتي كفارة انيمين والظهار على مقيد كفارة القتل خطأ .

ثم إن النسخ إنما يكون بين نصين متعارضين بينهما منافاة محيث يكون ثبوت أحدهما يقتضى نفى الآخر ولا يمكن الجمع بينهما ، ولا منافاة هنا بين المزيد والمزيد عليه ، فالمزيد في مثل هذا مسكوت عنه .

فإن قيل هو مدلول عليه بمفهوم المخالفة : قالنا إن الحنفية المخالفين فى هذا لا يقولون بمفهوم المخالفة أصلا ونحن لانقول به هنا مع أنا لا نسلم دلالة المفهوم عليه فقوله تعالى : (فاجلدوا كل واحد منهما مائة جلدة)(١) لا يدل على عدم وجوب شيء آخر بدليل آخر ، إذ ليس فيه ما يدل على الحصر فالمزيد مسكوت عنه فى النص المتقدم والزيادة رافعة للبراءة الأصلية لا لحكم شرعى منصوص بدليل شرعى .

ثم تلك الدعوى : إنما تستقيم لوثبت أنه ورد حكم المفهوم واستقر ثم وردت الزيادة بعده ، وهذا لا سبيل إلى معرفته بل لعله ورد بياناً لإسقاط المفهوم متصلا به أو قريباً منه .

وأيضاً لا نسلم أن قوله تعالى : «فاجلدوا كل واحد منهما مائة جلدة » دل مفهومه على عدم التغريب ثم استقر حكم هذا المفهوم بعدم التغريب ثم وردت الزيادة بالتغريب بعد ذلك . حتى يقال إنها نسخ بل يمكن أن تكون زيادة التغريب ذكرها النبي صلى الله عليه وسلم متصلة بنزول آية الجلد بياناً لأنه لا مفهوم يراد به الاقتصار على الجلد دون التغريب ويدل لعموم الانفصال بينهما حديث ، خذوا عنى قد جعل الله لهن سبيلا(٢).

<sup>(</sup>١) النــور آية ٢ .

 <sup>(</sup>۲) قال فى المنتقى رواه الجهاعة إلا البخارى والنسائى . عن عبادة بن الصامت ولفظه :
 قال : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : ( خذوا عي ، خذوا عي ، قد جعل الله لهن سبيلا البكر بالبكر جلد مائة ونى سنة ، والنيب بالنيب جلد مائة والرجم .

نيل الأوطار ص ٩٨ ـ ٧ ) .

فالسبيل آية الحد وقد ذكر النبى صلى الله عليه وسلم التغريب مقترناً بذكره لها كما ترى والله أعلم .

وأما قولهم: إن النص إذا ورد مطلقاً عن زيادة ... إلخ .

نعم النص دال على الإجزاء كما قلتم . ولكن ذلك قبل ورود الزيادة عن الرسول صلى عن الرسول صلى الله عليه وسلم . أما وقد جاءت الزيادة عن الرسول صلى الله عليه وسلم فإنه لا يسع أحداً أن يتركها ، فهى بمثابة تحصيص العموم وتقييد المطاق ، وتبيين الحمل .

وأما قولكم لأن النص مطلق والمطلق يدل على أفراده التي مع الزيادة أو مجرداً عنها بدلا وليس هناك صارف عنه لأن الكلام مفروض فيما لاصارف غير هذه الزيادة ، وهي مفروضة الانتفاء زمان وجود المطلق.

فالجواب: هو أن فرضكم عدم الصارف عن هذا الإطلاق فرض منكم وظن بلا علم ، وإن الظن لا يغنى من الحق شيئاً . وهذا الظن الذى فرضتموه نقابلكم بنظيره من الفرضيات . فنقول : جائز أن ينزل من القرآن صارف له وجائز أن يأتى صارف من كلام الرسول صلى الله عليه وسلم مقارن له وجائز أن ينسخ المدلول كله .

نعم ، الأصل عدم الصارف . ولكن هذه الزيادة لم ترفع النص القاطع بل ولا الحكم الثابت بالنص القاطع إنما رفعت البراءة الأصلية فحسب . وعلى فرض أن الزيادة على النص نسخ كما قلم والزيادة ثبتت بأخبار آحاد وهي ظنية ولا ينسخ المظنون المقطوع فما المانع أن تكون هذه الزيادة الثابتة بأخبار الآحاد ناسخة للمظنون فإنها لم تنسخ الحكم الثابت بنص قاطع بل إنما نسخت شيئاً مظنوناً وهو مثلاً في حد الزاني حيما جاءت به الآية يحتمل أن يكون هو الحد فلا نزيد الله عليه شيئاً . و يحتمل أن ينسخه بحد آخر و يحتمل أن نزيد عليه شيئاً وكل هذا ظن فالرسول عليه الصلاة والسلام حيما شرع التغريب لم ينسخ أصل الحد بل زاد عليه التغريب ، الذي كان حيما عند نزول الآية وجوده و عدمه وكذلك سائر الزيادات ، ولو كان

كل ما أوجبته السنة ولم يوجبه القرآن نسخاً لبطلت أكثر سنن الرسول صلى الله عليه وسلم محجة أنها زيادة على ما فى كتاب الله فلا تقبل ولا يعمل بها وهذا بعينه هو الذى أخبر عنه رسول الله صلى الله عليه وسلم أنه سيقع وحذر منه كما ورد فى حديث المقدام بن معد يكرب(١) عن النبى صلى الله عليه وسلم أنه قال : (ألا إنى أو تيت القرآن ومثله معه ألا يوشك رجل شبعان على أريكته يقول : عليكم بهذا القرآن فما وجدتم فيه من حلال فأحلوه ، وما وجدتم فيه من حلال فأحلوه ، وما وجدتم فيه من حلال فأحلوه ، وما وجدتم فيه من حرام فحرموه ، ألا لا محل لكم الحار الأهلى ولا كل فى ناب من السباع ، ولا لقطة مال المعاهد . وفى لفظ يوشك أن يقعد الرجل على أريكته فيحدث محديثى فيقول بينى وبينكم كتاب الله فما وجدنا فيه من حرام حرمناه ، وإن ما حرم فيه من حلال استحللناه وما وجدنا فيه من حرام حرمناه ، وإن ما حرم رسول الله صلى الله عليه وسلم كما حرم الله(٢) .

وقد ذكر ان القيم في كتاب أعلام الموقعين شيئاً من شبه الحنفية ، وأجاب عنها من اثنين وخمسين وجهاً ، وها أنا أذكر لك بعض هذه الشبه وحملة من جوابه علمها :

## شبه الحنفيـــة:

هذه الزيادة لو كانت ثابتة مع النص لذكرها النبي صلى الله عليه وسلم عقب التلاوة ، ولنقلها إلينا من نقل المزيد عليه : إذ غير جائز عليهم أن يعلموا أن الدين مجموع الأمرين وينقلوا بعضه دون بعض ، وقد سمعوا الرسول صلى الله عليه وسلم يذكر الأمرين فامتنع حينئذ العمل بالزيادة

<sup>(</sup>۱) المقدام بن معد يكرب – هو المقدام بن معد يكرب بن عرو بن يزيد بن معد يكرب بن عبد الله بن وهب الكندى . وهو أحد الوقد الذين وفدوا على رسول الله صلى الله عليه وسلم من كندة . يعد في أهل الشام وبالشام مات سنة ۸۷ ه وهو ابن إحدى وتسمين سنة روى عنه سليم بن عامر وخالد بن معدان والشعبى وجماعة من التابعين بالشام عاش إلى خلافة عبد الملك ، ويقال إلى خلافة ابنه الوليد .

<sup>(</sup> الاستيعاب ١٤٨٢ ـ ٤ ) .

<sup>(</sup>٢) رواه الإمام أحمد في مسنده ، وأبو داود ، والحاكم في المستدرك ٣٨٤ ــ ٣ الفتح الكبير .

إلا من الجهة التى ورد مها الأصل ، فإذا وردت من جهة الآحاد فإن كانت قبل النص فقد نسخها النص المطلق عارياً من ذكرها ، وإن كانت بعده فهذا يوجب نسخ الآية نخبر الواحد . وهو ممتنع فإن كان المزيد عليه ثابتاً نخبر الواحد على الوجه الذى بجوز نسخه به فإن كانت واردة مع النص فى خطاب واحد لم تكن نسخاً وكانت بياناً .

#### فالجسواب من وجسوه:

أحدها أنكم أول من نقض هذا الأصل الذى أصلتموه ، فإنكم قبلتم خبر الوضوء بنبيذ التمر وهو زائد على ما فى كتاب الله مغير لحكمه ، فإن الله سبحانه جعل حكم عادم الماء التيمم ، والحبر يقتضى أن يكون حكمه الوضوء بالنبيذ ، فهذه الزيادة مهذا الحبر الذى لا يثبت رافعة لحكم شرعى غير مقارنة له ولا مقاومة بوجه وقبلتم خبر الأمر بالوتر مع رفعه لحكم شرعى وهو اعتقاد كون الصلوات الحمس هى حميع الواجب . ورفع التأثيم بالاقتصار عليها وإجراء الإتيان فى التعبد بفريضة الصلاة ، والذى قال هذه الزيادة هو الذى قال سائر الأحاديث الزائدة على ما فى القرآن ، والذى نقلها إلينا هو الذى نقل تلك بعينه أو أوثق منه أو نظيره ، والذى فرض علينا طاعة رسوله وقبول قوله فى هذه ..

إلى أن قال: والزيادة بجميع وجوهها لا تخرج عن البيان بوجه من الوجوه ، بل كان السلف الصالح الطيب إذا سمعوا الحديث عنه وجدوا تصديقه في القرآن ولم يقل أحد مهم قط في حديث واحد أبدا أن هذه زيادة على القرآن فلا نقبله ولا نسمعه ولا نعمل به ورسول الله صلى الله عليه وسلم أجل في صدورهم ، وسنته أعظم عندهم من ذلك وأكبر . ولا فرق أصلا بين مجئ السنة بعدد الطواف وعدد ركعات الصلاة ومجيئها بفرض الطمأنينة وتعيين الفاتحة والنية . فإن الجميع بيان للمراد في حميع وجوهها حتى في التشريع المبتدأ فإنها بيان لمراد الله تعالى من عموم الأمر بطاعته وطاعة رسوله . فلا فرق بين بيان هذا المراد وبين بيان المراد من الصلاة والزكاة والحج

والطواف وغيرها بل هذا بيان المراد من شيُّ وذاك بيان المراد من أعم منه فالتغريب بيان محض للمراد من قوله تعالى : (أو يجعل الله فمن سبيلا)(١) .

وقد صرح النبى صلى الله عليه وسلم: بأن التغريب بيان لهذا السبب المذكور فى القرآن ، معارض له ؟ ويقال : لو قبلناه لأبطلنا به حكم القرآن . وهل هذا إلا قلب للحقائق فإن حكم القرآن العام والحاص يوجب علينا قبوله فرضاً لا يسعنا مخالفته فلو خالفناه لخالفنا القرآن ، ولحرجنا عن حكمه ولابد ، ولكان فى ذلك مخالفة للقرآن والحديث معاً(٢).

#### الوجه الثاني :

أن الله سبحانه وتعالى قال: (يوصيكم الله فى أولادكم للذكر مثل حظ الأنثيين)(٣)ثم جاءت السنة بأن القاتل والكافر والرقيق لا برث، ولم يكن نسخاً للقرآن مع أنه زائد عليه قطعاً أعنى فى موجبات المبرات، فإن القرآن أوجبه بالولادة وحدها. فزادت السنة مع وصف الولادة اتحاد الدين وعدم الرق والقتل. فهلا قلتم: إن هذه زيادة على النص فيكون نسخاً والقرآن لا ينسخ بالسنة كما قلتم، ذلك فى كل موضع تركتم فيه الحديث لأنه زائد على القرآن(٤).

#### الوجه النالث:

أن يقال: ما تعنون بالنسخ الذي تضمنته الزيادة بزعمكم ؟ أتعنون أن حكم المزيد عليه من الإيجاب والتحريم والإباحة بطل بالكلية ؟ ؟ أم تعنون

<sup>(</sup>١) النساء آية ١٥.

<sup>(</sup>٢) أعلام الموقعين ص ٣١٣ – ٢ .

<sup>(</sup>٣) النساء آية ١١ .

 <sup>(</sup>٤) أعلام الموقمين ص ٣١٥، ٣١٦ - ٢ .

به تغییر وصفه بزیادة شیء علیه من شرط أو قید أو حال أو مانع أو ما هو أعم من ذلك .

فإن عنيتم الأول: فلا ربب أن الزيادة لا تتضمن ذلك فلا تكون ناسخة وإن عنيتم الثانى: فهو حق ولكن لا يلزم منها بطلان حكم المزيد عليه ولا رفعه ولا معارضته بل غايتها مع المزيد عليه كالشروط والموانع والقيود والمخصصات وشيء من ذلك لا يكون نسخاً يوجب إبطال الأول ورفعه رأساً ، وإن كان نسخاً بالمعنى العام الذي يسميه السلف نسخاً وهو رفع الظاهر بتخصيص أو تقييد أو شرط أو مانع فهذا كثير من السلف يسميه نسخاً حتى سمى الاستثناء نسخاً فإن أردتم هذا المعنى فلا مشاحة في الاسم ولكن ذلك لا يسوغ رد السنن الناسخة للقرآن بهذا المعنى ولا ينكر أحد نسخ القرآن بالسنة بهذا المعنى بل هو منفق عليه بين الناس ، وإنما تنازعوا في جواز نسخه بالسنة النسخ الحاص الذي هو رفع أصل الحكم وحملته محيث بيق ممنزلة ما لم يشرع البتة .

وإن أردتم بالنسخ ما هو أعم من القسمين وهو رفع الحكم بجملته تارة وتقييد مطلقه وتخصيص عامه وزيادة شرط أو مانع تارة ، كنم قد أدرجتم في كلامكم قسمين مقبولا ومردوداً كما تبين فليس الشأن في الألفاظ فسموا الزيادة ما شئتم فابطال السنن بهذا الاسم مما لا سبيل إليه(١) .

## الوجه الرابع:

أن ما ذكروه من كون الأول حميع الواجب وكونه مجزئاً وحده وكون الإثم محطوطاً عمن اقتصر عليه إنما هو من أحكام البزاءة الأصلية فهو حكم استصحابي لم نستفده من لفظ الأمر الأول ولا أريد به ، فإن معني كون العبادة مجزئة أن الذمة بريئة بعد الإتيان مها وحط الذم عن فاعلها معناه أنه قد خرج من عهدة الأمر فلا يلحقه ذم ، والزيادة وإن رفعت هذه الأحكام

<sup>(</sup>۱) أعلام الموقمين ٣١٦ – ٣١٧ - ٢ .

لم ترفع حكماً دل عليه لفظ المزيد(١).

#### الوجه الخامس:

أن الزيادة لا توجب رفع المزيد لغة ولا شرعاً ولا عرفاً ولا عقلا ولا تقول العقلاء لمن ازداد خبره أو ماله أو جاهه أو علمه أو ولده انه قد ارتفع شيء مما في الكيس . بل تقول إن الزيادة قررت حكم المزيد وزادته بياناً وتأكيداً فهي كزيادة العلم والهدى ، والإيمان قال تعالى : (وقل رب زدني علماً)(٢) — (وما زادهم إلا إيماناً وتسليماً)(٣) ، (وزدناهم هدى)(٤) ، (وزيد الله الذين اهتدوا هدى)(٥) .

فكذلك زيادة الواجب على الواجب إنما يزيده قوة وتأكيداً وثبوتاً . فإن كانت متصلة به اتصال الجزاء والشرط كان ذلك أقوى له ، وأثبت و كدولا ريب أن هذا أقرب إلى المعقول والمنقول والفطرة من جعل الزيادة مبطلة للمزيد عليه ناسخة له(٢) .

#### الوجه السادس:

أن الزيادة لم تتضمن النهى عن المزيد ولا المنع منه وذلك حقيقة النسخ وإذا انتفت حقيقة النسخ استحال ثبوته .

## الوجه السابع:

أنه لابد فى النسخ من تنافى الناسخ و المنسوخ و امتناع اجتماعهما ، و الزيادة غير منافية للمزيد عليه و لا اجتماعهما ممتنع .

<sup>(</sup>١) المرجع السابق ص ٣١٨ - ٢ .

<sup>(</sup>٢) طه آية ١١٤.

<sup>(</sup>٣) الأحسز اب آية ٢٢.

<sup>(1)</sup> الكهف آية ١٣.

<sup>(</sup>٥) مريم آية ٧٦ .

<sup>(</sup>٦) أعلام الموقمين ٣١٩ ـ ٢ .

#### الوجه الثامن:

أنه إن كان القضاء بالشاهد واليمن ناسحاً للقرآن وإثبات التغريب ناسحاً للقرآن فالوضوء بالنبيذ أيضاً ناسخ للقرآن ولا فرق بينهما ألبتة

بل القضاء بالنكول ومعاقد القمط يكون ناسخاً للقرآن وحينئذ فنسخ كتاب الله بالسنة الصحيحة الصريحة التي لا مطعن فيها أولى ممن نسخه بالرأى والقياس والحديث الذي لايثبت ، وإن لم يكن ناسخاً للقرآن لم يكن هذا نسخاً له وإما أن يكون هذا نسخاً وذاك ليس بنسخ فتحكم باطل وتفريق بن مها ثلين (١) .

## الوجه التاسع:

أن ما خالفتموه من الأحاديث التى زعمتم أنها زيادة على نص القرآن إن كانت تستلزم نسخه . فقطع رجل السارق فى المرة الثانية نسخ لأنه زيادة على القرآن وإن لم يكن هذا نسخاً فليس ذلك نسخاً (٢) .

إلى غير ذلك من الأوجه التي أجاب بها ابن القيم الحنفية ، ومن أراد المزيد من ذلك . فليرجع إلى كتابه أعلام الموقعين الجزء الثانى بجد ما يشفى ويكفى (٣) .

ولعلنا سهذا نكون قد جلونا للقارىء الكريم هذه الحقيقة ، وأدرك صوابها ، والله المعنن .

<sup>(</sup>١) المرجع السابق ٣٢١ . ٢

<sup>(</sup>۲) أعلام الموقعين ص ۳۲۱ ــ ۲

 <sup>(</sup>٣) ارجع لطلب المزيد من أوجه الرد على الحنفية في أعلام الموقمين ص ٣٠٩ - ٢
 وما بعده من الصفحات .

# ( ج ) نسخ القرآن بالسنة :

رى ان تيمية ــ رحمه الله تعالى ــ أنه لاينسخ القرآن إلا قرآن . فلاتنسخه سنة أيا كانت . لأن السنة ليست مثل القرآن فضلا عن أن تكون خبراً منه والله يقول : (ما ننسخ من آية أو ننسها نأت بخبر مها أو مثلها) (١) فإذا كان كذلك فلا بجوز أن تنسخ السنة القرآن وهو إذ يرى ذلك يوافق الإمام الشافعي ــ رحمه الله ــ وأكثر أهل الظاهر . والإمام أحمد بن حنبل في إحدى الروايتين عنه . ويخالف الإمام أحمد في روايته الثانية التي اختارها أبو الحطاب وابن عقيل كما تخالف في ذلك أكثر الحنفية والمالكية وغيرهم . وقد اختار هذا القول ابن حزم ونصره ابن الحاجب وحكاه عن الجمهور .

وقد استدل ابن تيمية ــ رحمه الله تعالى ــ على عدم الجواز بآية ما ننسخ من آية أو ننسها نأت نخير مها أو مثلها . وذكر عدة وجوه للاستدلال بهذه الآية كما استدل بأدلة أخرى .

#### وإليك ذلك :

إن الله وعد أنه لابد للمنسوخ من بدل مماثل أو خير ، ووعد بأن ما أنساه المؤمنين فهو كذلك وأن ما أخره فلم يأت وقت نزوله فهو كذلك ، وهذا كله يدل على أنه لا يزال عند المؤمن القرآن الذي رفع أو آخر مثله أو خير منه . ولو نسخ بالسنة فإن لم يأت قرآن مثله أو خير منه فهو خلاف ما وعد الله .

فإن قيل: بل يأتى بعد نسخه بالسنة ، كان بين نسخه وبين الإتيان بالبدل مدة خالية من ذلك و هو خلاف مقصود الآية .

فإن مقصودها أنه لابد من المرفوع أو مثله أو خير منه .

وأيضاً فقوله : ( نأت ) لم يرد به بعد مدة فإن الذي نسأه وهو يريد إنزاله قد علم أنه ينزله بعد مدة . فلما أخبر أن ما أخره يأتى بمثله أو خير منه

<sup>(</sup>١) البقسرة آية ١٠٦.

قبل نزوله علم أنه لايوخر الأمر بلا بدل فلو جاز أن يبقى (أى المنسوخ) مدة بلا بدل لكان ما لم ينزل (أى المنسأ) أحق بألا يكون له بدل من المنسوخ، فلما كان ذلك قد حصل له بدل قبل وقت نزوله، لتكميل الإنعام فلأن يكون البدل لما نسخ من حين نسخه بعد أولى وأخرى. ولأنه قد علم أن القرآن نزل شيئاً بعد شيء.

فلو كان ما ينزله بدلا عن المنسوخ يؤخره لم يعرف أنه بدل ولم يتميز البدل من غيره ولم يكن لقوله: ( فأت بخير منها أو مثلها ) فائدة إلا كالفائدة المعلومة لو لم ينسخ شيء.

ومنها أنه إذا كان قد ضمن لهم الإتيان بالبدل عن المنسوخ علم أن مقصوده أنه لاينقصهم شيء مما أنزله ، بل لابد من مثل المرفوع أو خير منه . ولو بقوا مدة بلا بدل لنقصوا .

ومنها: أن هذا وعد معلق بشرط والوعد المعلق بشرط يلزم عقبه فإنه من جنس المعاوضة وذلك مما يلزم فيه أداء العوض على الفور إذا قبض المعوض. كما إذا قال: ما ألقيت من متاعك فى البحر فعلى بدله وليس هذا وعداً مطلقاً. كقوله تعالى: (لتدخلن المسجد الحوام)(١) ولهذا يفرق بين قوله: والله لأعطينك مائة وبين قوله: والله لا آخذ منك شيئاً إلا أعطيتك بدله فإن هذا واجب على الفور.

ومما يدل على المسألة أن الصحابة والتابعين الذين أخذ عنهم علم الناسخ والمنسوخ إنما يذكرون نسخه بلا قرآن بل بسنة . وهذه كتب الناسخ والمنسوخ المأخوذة عنهم إنما تنضمن هذا .

وكذلك قول على ــ رضى الله عنه ــ للقاضى : هل تعرف الناسخ من المنسوخ فى القرآن ؟ فلو كان ناسخ القرآن غير القرآن لوجب أن يذكر

<sup>(</sup>١) الفتح آية ٢٧ .

<sup>(</sup>م ١٥ ـ أصول الفقه )

أيضاً . وأيضاً الذين جوزوا نسخ القرآن بلا قرآن من أهل الكلام والرأى إنما عمدتهم أنه ليس فى العقل ما يحيل ذلك ، وعدم المانع الذي يعلم بالعقل لايقتضى الجواز الشرعى ، فإن الشرع قد يعلم بحبره مالا علم للعقل به وقد يعلم من حكمة الشارع التي علمت بالشرع مالا يعلم بمجرد العقل . ولهذا كان الذين جوزوا ذلك عقلا محتلفين فى وقوعه شرعاً . وإذا كان كذلك فهذا الحبر الذي فى الآية دليل على امتناعها شرعاً .

وأيضاً : ــ فإن الناسخ مهيمن على المنسوخ قاض عليه مقدم عليه فينبغى أن يكون مثله أو خيراً منه كما أخبر بذلك القرآن .

ولهذا لما كانِ القرآن مهيمناً على مابين يديه من الكتاب بتصديق ما فيه من حق و إقرار ما أقره . و نسخ ما نسخه ، كان أفضل منه ـ فلو كانت السنة ناسخة للكتاب للزم أن تكون مثله أو أفضل منه .

وأيضاً: – فلا يعرف فى شىء من آيات القرآن أنه نسخه إلا قرآن والوصية للوالدين والأقربين منسوخة بآية المواريث كما اتفق على ذلك السلف قال تعالى:

( تلك حدود الله ومن يطع الله ورسوله يدخله جنات تجرى من تحتها الأنهار خالدين فيها وذلك الفوز العظيم )(١).

( ومن يعص الله ورسوله ويتعد حدوده يدخله ناراً خالداً فيها وله عذاب مهن )(٣) .

والفرائض المقدرة من حدود الله . ولهذا ذكر ذلك عقب ذكر الفرائض فمن أعطى صاحب الفرائض أكثر من فرضه فقد تعدى حدود الله . بأن نقص هذا حقه وزاد هذا على حقه، فدل القرآن على تحريم ذلك و هو الناسخ (٣).

<sup>(</sup>١) النساء آية ١٣

<sup>(</sup>٢) النماء آية ١٤.

<sup>(</sup>٣) مجموع الفتاوى ص ١٩٧ ، ١٩٨ - ١٧ .

هذا هو مذهب شيخ الإسلام ابن تيمية فى نسخ القرآن بالسنة وسأذكر إن شاء الله خلاف العلماء ، و دليل كل مع مناقشة أدلة شيخ الإسلام وبيان الراجح من ذلك ، فى الفصل الثانى من الباب الثانى : - ضمن المسائل الأصولية التى خالف فمها غيره .

## (د) نسخ القرآن بأخبار الآحاد:

سبق أن عرفنا أن ابن تيمية – رحمه الله تعالى – لا برى نسخ القرآن بالسنة مطلقاً أيا كانت وقد وافق كثيراً من العلماء فى ذلك كما وافقه بعض العلماء . وقد ذكرت أدلهم والجواب عليها من مخالفهم فى الفصل الثانى : فى أصول المسائل التى خالف فيها ابن تيمية غيره . فلا داعى لذكرها مرة ثانية – إلا أن كثيراً من العلماء الذين خالفوا ابن تيمية فى نسخ القرآن بالسنة براهم يوافقونه فى منع نسخ القرآن بالآحاد فقط وهذا مذهب جماهير العلماء .

قال الشوكانى: ونقل ابن برهان(١) الاتفاق على جوازه عقلا فقال: — لا يستحيل عقلا نسخ الكتاب نخبر الواحد بلا خلاف. وإنما الحلاف فى جوازه شرعاً. وأما الوقوع فذهب الجمهور كما حكاه ابن برهان وابن الحاجب وغيرهما إلى أنه غير واقع. ونقل ابن السمعانى(٢) وسليم فى التغريب الإحماع على عدم وقوعه. وهكذا حكى الإحماع القاضى أبو الطيب فى شرح الكفاية والشيخ أبو إسحاق الشير ازى فى اللمع.

<sup>(</sup>۱) ابن برهان هو أحمد بن على بن برهان ، أبو الفتح : فقيه بغدادى ، غلب عليه علم الأصول كان يضرب به المثل فى حل الأشكال ، من تصانيفه : البسيط ، والوسيط ، والوجيز فى الفقه والأصول -- درس بالنظامية شهراً واحداً وعزل ، مولده ببغداد سنة ٤٧٩ ه ووفاته بها سنة ١٩٥ ه ( الأعلام الزركلي ١٦٧ - ١ ) .

 <sup>(</sup>۲) أبو سعد السمعانى بن أيمن بن فرج الحافظ أبو عبد الله القرطبى ، مسند الأندلس ،
 دحل فسمع قاسم بن اصبغ وسمع بن وضاح والبنوى ، وكان عالماً بالفقه مفتياً ، بصيراً بالحديث ،
 حافظاً ، له السن غرج على سن أبي داود و لد سنة ٢٥٧ و مات سنة ٣٢٣ .

طبقات الحفاظ ص ۲٤٧ .

وذهب جماعة من أهل الظاهر منهم ابن حزم إلى وقوعه ، وهى رواية عن أحمد ، وذهب القاضى فى التغريب والغزالى وأبو الوليد الباجى(١) والقرطبى(٢) إلى التفصيل بين زمان النبى صلى الله عليه وسلم وما بعده ، فقالوا: بوقوعه فى زمانه . انتهى المقصود(٣) .

## استدل المانعون بما يلي :

١ – أن القرآن قطعى الثبوت والآحاد ظنى الثبوت فلا ينسخ الظنى القطعى(٤).

۲ – مما روی عن عمر بن الحطاب – رضی الله عنه – أنه قال : لا ندع
 کتاب ربنا و سنة نبينا لقول امرأة لا ندری أحفظت أم نسيت(ه) .

ووجه الاحتجاج به أنه لم يعمل محبر الواحد ولم محكم به على القرآن و ما ثبت من السنة متو الرآ. ولم ينكر عليه أحد من الصحابة .

<sup>(</sup>۱) سليمان بن خلف بن سعد بن أيوب المالكى الباجى الأندلسى و لد ببطليوس مدينة كبيرة بالأندلس ، ثم رحل فى صباه إلى باجة الأندلس و أقام بها إلى أن باغت سنه ثلاثاً وعشرين سنة ، تتلمذ لأبى الأصبغ وغيره ثم رحل إلى الحجاز وسمع بها من المطوعى و الوراق وغيرهما ، ثم رحل إلى بغداد فدرس الفقه و الحديث الذى سمعه من الحطيب البغدادى و أبى إسحاق الشير ازى وغيرها ، و استغرقت رحلته فى المشرق ثلاثة عشر عاماً ثم عاد إلى باجة ثم اشهرت علومه ، و ذاع صيته بين أهل الأندلس وكان قوى الحجة ، لم يستطع أحد أن يعارض ابن حزم فى عصره إلا هو ، ومن مؤلفاته إحكام الفصول فى أحكام الأصول ، وكتاب الحدود و المنتقى فى شرح الموطأ. ولدسة ٣٠٤ هـ و توفى سنة ٤٧٤ هـ .

<sup>(</sup> الفتح المبين ٢٥٢ - ١ ).

<sup>(</sup>۲) تحمد بن عبد الملك بن أيمن بن فرج الحافظ أبو عبد الله القرطبي مسند الأندلس رحل فسمع قاسم بن أصبغ وسمع بن وضاح والبغري ، وكان عالماً بالفقه مفتياً ، بصيراً بالحديث ، حافظاً له ( السنن ) مخرج ( على سنن أبى داوود ) ولد سنة ۲۵۲ ومات سنة ۳۲۳ ه. ( طبقات الحفاظ ص ۳۲۷).

<sup>(</sup>٣) إرشاد الفحول للشوكاني ص ١٩٠ .

<sup>(</sup>٤) الأحكام للآمدي ص ١٤٧ ـ ٣ .

 <sup>(</sup>٥) قال ابن بدران في حاشيته على الروضة ص ٢٢٨ ــ ١ خرجه مسلم وأبو داود والترمذى
 وصححه عن مغيرة عن الشمي قال : قالت فاطمة بنت قيس طلقنى زوجى ثلاثاً على عهد رسول الله

واستدل المحوزون لنسخ القرآن بأخبار الآحاد بما يلي :

١ ــ قبول أهل قباء وهم فى الصلاة خبر الخبر لهم بتحول القبلة إلى الكعبة
 حيث استداروا إليها ولم ينكر عليهم النبى صلى الله عليه وسلم .

لتبليغ الأحكام مطلقاً وربما كان فيها ما ينسخ ، والمبعوث إليهم يتعبدون بتلك الأحكام .

٣ - نسخ إباحة أكل كل ذى ناب من السباع وكل ذى مخلب من الطبر المنصوص عليها بالحصر فى قوله : (قل لا أجد فيما أوحى إلى محرماً على طاعم يطعمه إلا أن يكون ميتة أو دماً مسفوحاً أو لحم خنزير ) الآية(١) و بما صع أن النبى صلى الله عليه وسلم نهى عن أكل كل ذى ناب من السباع وكل ذى مخلب من الطبر (٢).

ان النسخ أحد البيانين فكان جائزاً نخير الواحد كالتخصيص .

# وأجابوا على أدلة المانعين بما يلى :

١ ــ عن قولهم بأن القرآن قطعي الثبوت والآحاد ظبي الثبوت مجوابين :

(۱) أن المنسوخ فى القرآن فى الحقيقة ليس لفظ المقطوع به بل المنسوخ هو الحكم فالناسخ إنما جاء رافعاً لاستمرار حكم المنسوخ ودوامه وذلك ظنى (٣).

(ب) ما ذكروه باطل بالتخصيص.

صلى الله عليه وسلم فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم ( لا سكنى لك ولا نفقة ) قال مغيرة فذكرت لإبر اهيم فقال . قال عمر : ( لا ندع كتاب ربنا وسنة نبينا . . . إلخ ) وكان عمر يجعل لها السكني والنفقة .

<sup>(</sup>١) الأنعام آية ه ١٤.

<sup>(</sup>۲) قال في المنتقى رواه الجاعة إلا البخارى والترمذي عن ابن عباس ص ۱۳۱ - ۸ نيل لاه طاه

<sup>(</sup>٣) إرشاد الغجول ص ١٩١ ، وتعليق ابن بدران على الروضة ص ٢٢٩ - ١٠

٢ ــ أما الجواب على عدم قبول عمر خبر فاطمة بنت قيس : (١) هو أن عدم قبول خبر الواحد مطلقاً و ذلك أن عدم قبول خبر الواحد مطلقاً و ذلك لأنه لا مانع أن يكون امتناع قبوله لعدم حصول الظن بصدقه(٢) .

## وأجاب المانعون على أدلة المحوزين بما يلي :

١ -- أما بالنسبة لقبول أهل قباء خبر الواحد فلأنه قد اقترن عبره قرائن أوجبت العلم بصدقه من قربهم من مسجد رسول الله صلى الله عليه وسلم وسماعهم لضجة الناس فى ذلك فكان نازلا منزلة الحبر المتواتر (٣).

 ٢ - وأما بالنسبة لإرساله صلى الله عليه وسلم الآحاد لتبليغ الأحكام والناسخ فأجابوا عنه بأن هذا متوقف على معرفة أن فى الأحكام ناسخاً ثم على أن المنسوخ منها متواتر ولحصول العلم بتلك الآحاد بقرينة الحال(٤).

٣ - وأما بالنسبة للاستدلال بنسخ الإباحة الثابتة بالحصر في الآية مخبر الآحاد فقد أجابوا عليه . بأن معنى الآية : (قل لا أجد الآن فيا حصل من الوحى غير المذكورات ) ولا يدل على أنه لابجد في المستقبل محسب ما يوحى إليه حراماً فيه غير ها وإنما غايته أن يرفع بالحبر عدم التحريم الحاكية عنه الآية بمعنى أنه لم يثبت تعلق خطاب النهى بغير ها .

وما هو إلا إخبار عن بقاء الإباحة الأصلية الثابتة بظاهر العقل إلى حين التكلم دائماً حتى يلزم نسخ هذا الاخبار ، بل إنما لزم رفع الإباحة الأصلية الثابتة في الحال وفي المستقبل استصحاباً ، فالحبر قد حرم حلال الأصل ولم رفع حكماً شرعياً ومثله لايسمي نسخاً اتفاقاً(ه) .

<sup>(</sup>۱) فاطعة بنت قيس بن خالد القرشية الفهرية أخت الضحاك بن قيس الأمير صحابية من المهاجرات الأول لها رواية للحديث كانت ذات حمال وعقل وفى بيتها اجتمع أصحاب الشورى عند قتل عمر توفيت نحو سنة ٥٠ ه.

<sup>(</sup> الأعلام للزركلي ص ٣٢٩ ـ. ٥ ) .

 <sup>(</sup>۲) الأحكام للآمدى ص ١٤٧ ـ ٣ .

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق ص ١٤٩ ـ ٣ .

<sup>(</sup>٤) شرح العضد ص ١٩٦ - ٢ .

<sup>(</sup>٥) شرح البدخشي ص ١٨٣ = ٢ .

و بعد هذا العرض نخلص إلى القول : بأنه لا مانع أن ينسخ الآحاد القرآن متى صح عن النبي صلى الله عليه وسلم لما يأتى :

١ - أَن الناسخ فى الحقيقة إنما جاء رافعاً لاستمرار حكم المنسوخ و دوامه
 و ذلك ظنى وإن كان دليله قطعياً فالمنسوخ إنما هو هذا الظنى لا ذلك القطعى .

٢ – وأما بالنسبة لرد عمر بن الحطاب قول فاطمة بنت قيس لا لأنه آحاد حسب اصطلاح المتأخرين بل لعدم غلبة ظنه حفظها لذلك فيفهم منه أنه لو غلب على ظنه حفظها أو كان معها غيرها ، لقبل خبرها ولو كان آحاداً والله أعلم .

٣ ــ ولقبول أصحاب الرسول صلى الله عليه وسلم خبر الواحد بالنسبة لأهل قباء وعدم ترددهم حميعاً فى هذا الخبر وإقرار الرسول صلى الله عليه وسلم لهم .

وأما اعتراض المانعين: بأنه قد اقترن بخبر الخبر قرائن أوجبت صدقه فهذه دعوى واحتمالات بعيدة والأصل عدم ذلك.

خم أيضاً عمله صلى الله عليه وسلم فى إرسال الرسل الآحاد إلى الناس فى أطراف البلاد يبلغون الناس الأحكام بما فيها الناسخ . والقول بأنه يقترن بهم ما يوجب صدقهم .

فالجواب: — ليس هناك شيء من القرائن عادة اللهم إلا أنهم موضع ثقة لرسول الله صلى الله عليه وسلم في تبليغ ما أمرهم به . ونحن نقول: إنا لانقبل من الأخبار إلا ما كان رواته ثقات عدولا وثبت لدينا صحته عن رسول الله صلى الله عليه وسلم . وهذا مثل ذاك ، ودعوى قرائن غير هذه تحتاج إلى دليل . ثم قولهم : أنه يتوقف على معرفة أن في الأحكام ناسخاً فهذه دعوى فما دمنا علمنا أن الرسول عليه الصلاة والسلام يرسل الآحاد لتبليغ الناس الشرع فلا شك أنه لايخلوا نقلهم لناسخ ولم يبلغنا عن الرسول صلى الله عليه وسلم أنه فرق في إرساله للناس في تبليغهم بين خير وخير بالنسبة للرسل ،

وأما بالنسبة: — لنسخ حل كل ذى ناب من السباع، وكل ذى مخلب من الطبر المستفاد من آية: — (قل لا جد فيا أوحى إلى ....) الآية عديث نهى رسول الله صلى الله عليه وسلم عن أكل كل ذى ناب . . . الحديث . فالذى يظهر لى والله أعلم هو ما ذكره المانعون . أنه ليس فى الآية نسخ ، إذ أنها لم تتعرض لغير المذكورات بشىء من الأحكام غير أنها تركت ما عداها على الأصل وهو الإباحة . فالله سبحانه وتعالى أمر رسوله بأن يقول: لا أجد شيئاً فيا أوحاه الله إلى محرماً غير هذه المذكورات. وما عداها ، فلم ينزل عليه فيه شىء . فيبقى على الأصل . وهو أن كل شىء الأصل فيه الإباحة حتى يأتى ما يرفعه بالتحريم . فاستمر ار الأمر كذلك حتى جاء الحديث مبيئاً زيادة فى المحرمات على ما ذكرته الآية لايكون ناسخاً .

## ( ه ) هل تنسخ النصوص بالإجاع ؟

ذهب ابن تيمية إلى أن الإجماع لاينسخ ولا ينسخ به . وهذا مذهب الكثير من العلماء ولم يخالف في ذلك إلا القليل .

وحيث وجد نص صحيح انعقد الإجماع على خلافه فليس معنى ذلك أن الإجماع نسخ النص . كلا ، بل إن الإجماع استند إلى نص من كلام الله تعالى أو كلام الرسول صلى الله عليه وسلم . فهو الذى نسخ النص لا الإجماع .

استمع إلى ابن تيمية إذ يقول فى فتاواه : – ولا يجوز دعوى نسخ ما شرعه الرسول صلى الله عليه وسلم بإجماع أحد بعده كما يظن طائفة من المغالطين ، بل كل ما أجمع المسلمون عليه فلا يكون إلا موافقاً لما جاء به الرسول لا مخالفاً له ، بل كل نص منسوخ بإجماع الأمة . فمع الأمة النص الناسخ له . تحفظ الأمة الناسخ كما تحفظ النص المنسوخ ، وحفظ الناسخ أهم عندها وأوجب علمها من حفظ المنسوخ(۱) .

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاري ص ۲۲ = ۳۲ ،

وقال في موضع آخر: – وقد نقل عن طائفة كعيسى ن أبان(١) وغيره من أهل الكلام والرأى من المعتزلة وأصحاب أبي حنيفة ومالك. أن الإحماع ينسخ نصوص الكتاب والسنة، وكنا نتأول كلام هؤلاء على أن مرادهم أن الإحماع يدل على نص ناسخ. فوجدنا من ذكر عهم أهم بجعلون الإحماع نفسه ناسخا، فإن كانوا أرادوا ذلك فهذا قول بجوز تبديل المسلمين ديهم بعد نبهم، كما تقول النصارى من أن المسيح سوغ لعلائهم أن يحرموا ما رأوا تحريمه مصلحة، ويحلوا ما رأوا تحليله مصلحة. وليس هذا دين المسلمين ولا كان الصحابة يسوغون ذلك لأنفسهم. ومن اعتقد في الصحابة أنهم كانوا يستحلون ذلك فإنه يستتاب كما يستتاب أمثاله. ولكن بجوز أن بجها الحاكم والمفي فيكون له أجران. ويحطىء فيكون له أجر واحد.

ورد – رحمه الله تعالى – ظن القائلين أن ترك عمر إعطاء المؤلفة قلومهم نسخ لما ورد فى القرآن من إعطائهم . فقال : وما شرعه النبى صلى الله عليه وسلم شرعاً معلقاً بسبب إنما يكون مشروعاً عند وجود المسبب كإعطاء المؤلفة قلومهم . فإنه ثابت بالكتاب والسنة . وبعض الناس ظن أن هذا نسخ لما روى عن عمر : أنه ذكر أن الله أغنى عن التألف . فمن شاء فليؤمن ومن شاء فليكفر ، وهذا الظن غلط ، ولكن عمر استغنى فى زمنه عن إعطاء المؤلفة قلومهم ، فترك ذلك لعدم الحاجة إليه لا لنسخه كما لو فوض أنه عدم في بعض الأوقات ابن السبيل والغارم ونحو ذلك ) .

<sup>(</sup>۱) هو عيسى بن أبان بن صدقة ، أبو موسى : قاض من كبار فقهاء الحنفية كان سريعاً بإنفاذ الحكم ، عفيفاً ، خدم المنصور العباسى مدة ، وولى القضاء بالبصرة عشر سنين وتوفى بها سنة ٢٢١ ه له كتب مها : « إثبات القياس » و « اجتماد الرأى » و « الجامع فى الفقه و « الحجة الصغيرة » خ - فى الحديث . الإعلام الزركلي ٢٨٣ - ٥ .

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاري ص ۹۹ - ۳۳ .

# الأصل الثانى السسسنة

وسأتناول ــ إن شاء الله تعالى ــ في هذا المبحث ما يلي :

١ ـ المراد بالسنة .

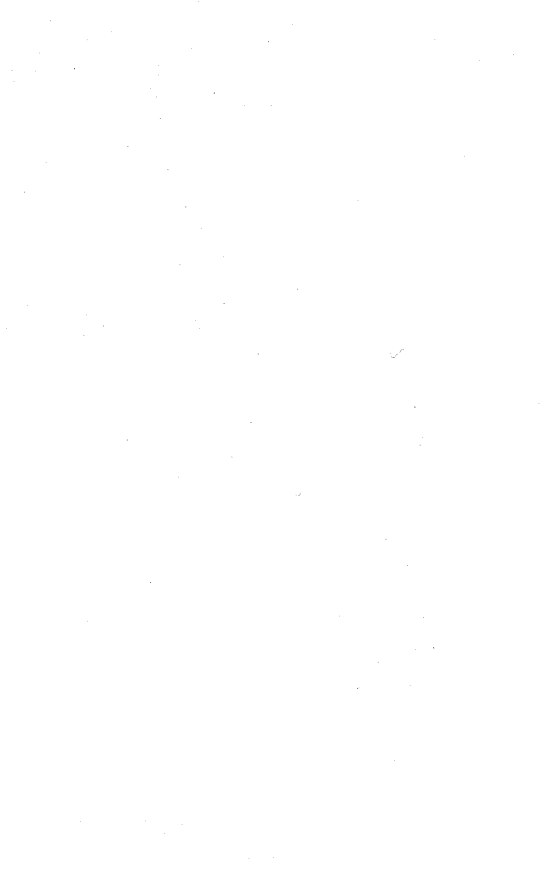
٧ ــ وجوب طاعة الرسول صلى الله عليه وسلم .

٣ ــ مرتبة السنة بالنسبة للكتاب.

٤ ــ أنواع السنة عند ابن تيمية ــ رحمه الله تعالى .

انواع السنة من حيث السند . وما يفيده كل نوع .

٣ ــ أفعال الرسول صلى الله عليه وسلم .



#### ١ - المراد بالسنة:

المراد بالسنة لغة الطريقة فسنة كل أحد :

ما عهدت منه المحافظة عليه ، والإكثار منه سواء كان ذلك من الأمور الحميدة أو غير ها .

وشرعاً: — ما صدر عن النبى صلى الله عليه وسلم من الأدلة الشرعية مما ليس متلو ولا هو معجز ولا داخل فى المعجز من أقوال النبى صلى الله عليه وسلم وأفعاله وتقريراته.

وقد تطلق على ماكان من العبادات نافلة منقولة عن النبي صلى الله عليه وسلم(١) .

وقال ان تيمية ــ رحمه الله تعالى ــ فى تعريفها :

الحديث النبوى عند الإطلاق . ينصرف إلى ما حدث به عنه بعد النبوة من قوله وفعله و إقراره . فإن سنته ثبتت من هذه الوجوه الثلاثة(٢) .

# ٧ ــ وجوب طاعة الرسول صلى الله عليه وسلم :

كانت الأمة العربية قبل مبعث الرسول صلى الله عليه وسلم فى جاهلية جهلاء ، وليل دامس ، وفى قلق واضطراب وعذاب نفسى وجسمى . لا بهذا لهما بال ، ولا يقر لهما قرار قد تنازعها ومزقها الأغراض والأهواء ، وتحكمت فيها المطامع يستعبد ويستذل قويهم ضعيفهم ، وتراق الدماء لأتفه الأسباب . فكم من حر شريف أصبح ذليلا ، وكم من دم حقين أصبح مراقاً ، وكم من مال حصين أصبح مضاعاً . لا رابطة تجمعهم ، ولا وحدة

<sup>(</sup>١) الأحكام للآمدي ص ١٦٩ - ١ .

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوی ص ۲ ، ۷ - ۱۸ .

تضمهم ، بل كانت القبيلة يغير بعضها على بعض مما أدى إلى انتشار الحروب الطاحنة فيما بينهم . استمرت بين بعض القبائل ثلاثين عاماً . بل مائة عام . أكلت الأخضر واليابس .

و لقد ذكر الله سبحانه وتعالى ذلك فى كتابه ممتناً عليهم بالإسلام .

( يا أيها الذين آمنوا اتقوا الله حق تقاته ولا تموتن إلا وأنتم مسلمون واعتصموا تحبل الله حميعاً ولا تفرقوا واذكروا نعمت الله عليكم إذ كنتم أعداء فألف بين قلوبكم فأصبحتم بنعمته إخواناً وكنتم على شفا حفرة من النار فأنقذكم منها كذلك يبين الله لكم آياته لعلكم تهتدون )(١) .

كان ذلك الواقع السيء أكبر مساعد لاستعار كثير من بلادهم فالشمال كان مستعمراً للروم. والجنوب (اليمن) لنصاري الحبشة. والشرق للفرس. وقد سخرت هذه الدول الاستعارية كثيراً من سادات العرب في خدمهم. وضبط قومهم، وتسخيرهم لهم في حرب إخوانهم العرب. أضف إلى ذلك ماكان عليه العرب من الحاجة الاقتصادية، والقوة الحربية، كل ذلك يأتون به من الروم والفرس أو غيرهم من أعدائهم. بل كان العرب حيا يعتدى بعضهم على بعض يستنجد بأحد هذه الدول المستعمرة فأرسل الله سبحانه وتعالى – نبيه محمداً عليه الصلاة والسلام رحمة للإنسانية. (لقد حباء كم رسول من أنفسكم عزيز عليه ما عنم حريص عليكم بالمؤمنين جاء كم رسول من أنفسكم عزيز عليه ما عنم حريص عليكم بالمؤمنين وووف رحيم) (٢) (لقد من الله على المؤمنين إذ بعث فيهم رسولا من أنفسهم يتلوا عليهم آياته ويزكيهم ويعلمهم الكتاب والحكمة وإن كانوا من قبل لهي ضلال مبن )(٢).

فلقد أنقذهم الله به فسعدت الإنسانية المعذبة . فأمنت بعد خوفها ،

<sup>(</sup>۱) آل عران آیة ۱۰۲ ، ۱۰۳ .

<sup>(</sup>٢) التوبة آية ١٢٨ .

<sup>(</sup>٣) آل عران آية ١٩٤.

وشبعت بعد جوعها ، وتعلمت بعد جهلها . واتحدت بعد فرقتها ، وقويت بعد ضعفها . ولانت طباعها ، وصفت وتهذبت أخلاقها بعد جفائها وغلظتها ، واستحقت بذلك أن تتولى زمام العالم ، وإنقاذ الإنسانية الحائرة فخاضوا عمار الحياة حاملين هذه الرسالة متمسكين بها فما دخلوا معركة إلا وانتصروا فيها . فرأى العالم ما بهره و دعاه إلى الاعتراف بسيادتها . فدخل العالم تحت حكمها فأمن في أحضانها ، ونعم بها حقبة من الزمن و دخل الكثير منهم في دينها ، فلا غرو أن يأمر الله – سبحانه وتعالى – عباده باتباع هذا النبي الكريم وطاعته في كل ما شرعه لهم . فلا سعادة في الدنيا والآخرة إلا باتباع سنته وشرعه . فن خالف أمره فقد عصى الله إذ أنه هو المشرع للأمة والمبلغ عن الله . وما ينطق عن الحوى إن هو إلا وحي يوحى .

فلابد للمسلم منى أراد الإسلام الصحيح والسعادة فى الدنيا والآخرة أن يأخذ بالقرآن وسنة المصطنى عليه الصلاة والسلام .

و إلا فمتى أخذ بالقرآن فى زعمه و ترك السنة أو بعضها ، فإنه فى الحقيقة لم يأخذ بالقرآن بل رفضه ، و لم يحب الله و لا شرعه . و لنسمع إليه ــ سبحانه إذ يقـــول :

( يا أيها الذين آمنوا أطيعوا الله ورسوله ولا تولوا عنه وأنم تسمعون ولا تكونوا كالذين قالوا سمعنا وهم لا يسمعون ، إن شر الدواب عند الله الصم البكم الذين لا يعقلون ، ولو علم الله فيهم خيراً لأسمعهم ولو أسمعهم لتولوا وهم معرضون ، يا أيها الذين آمنوا استجيبوا لله وللرسول إذا دعاكم الما يحييكم ، واعلموا أن الله يحول بين المرء وقلبه وأنه إليه تحشرون )(١).

وقال تعالى : — (قل إن كنتم عَبون الله فاتبعونى يحببكم الله ويغفر لكم ذنوبكم) (٢) .

<sup>(</sup>١) الأنفال آية ٢٠ ، ٢١ ، ٢٢ ، ٣٣ ، ٢٩ .

<sup>(</sup>۲) آل عران آیة ۳۱ ،

وقــال: \_ ( إنما كان قول المؤمنين إذا دعوا إلى الله ورسوله ليحكم بينهم أن يقولوا سمعنا وأطعنا )(١).

وقــال : ــ ( وما كان لمؤمن ولا مؤمنة إذا قضى الله ورسوله أمرآ أن يكون لهم الخبرة من أمرهم )(٢) .

وقسال: \_ ( فليحذر الذين يخالفون عن أمره أن تصيبهم فتنة أو يصيبهم عـذاب ألم )(٣) .

وقال تعالى : \_ ( قل أطيعوا الله والرسول فإن تولوا فإن الله لا يحب الكافر من )(٤) .

وقال تعالى : \_ ( وأطيعوا الله وأطيعوا الرسول واحذروا ، فإن توليتم فاعلموا أنما على رسولنا البلاغ المبين )( · ) .

وقال تعالى : — (قل أطيعوا الله وأطيعوا الرسول ، فإن تولوا فإنما عليه ما حلم ما حلم ، وإن تطيعوه تهتدوا وما على الرسول إلا البلاغ المبين . . ) إلى قوله تعالى : — (وأقيموا الصلاة وآتوا الزكاة وأطيعوا الرسول لعلكم ترحمون (١)) .

وقال تعالى: \_ ( وما آتاكم الرسول فخذوه، وما نهاكم عنه فانتهوا )(٧).

وقال عليه الصلاة والسلام: \_ كل يدخل الجنة إلا من أبى \_ قيل ومن يأبى يا رسول الله قال: \_ من عصانى فقد أبى \_ ومن أبى دخل النار أو كما قال(^).

<sup>(</sup>١) النسور آية ١٥ .

<sup>(</sup>٢) الأحزاب آية ٣٦.

<sup>🦼 (</sup>٣) النسور آية ٦٣ .

<sup>(؛)</sup> آ ل عمران آیة ۳۲ .

<sup>(</sup>ه) المائدة آية ٩٢ .

<sup>(</sup>٦) النسور آية ٤٥، ٥٥، ٢٥.

<sup>(</sup>٧) الحشر آية ٧ .

<sup>(</sup>٨) رواه البخاري ص ١١٤ ـ به في كتاب الاعتصام بالكتاب والسنة .

وروى ابن معد يكرب (١) أن النبي صلى الله عليه وسلم قال : « ألا إنى أو تيت القرآن ومثله معه ، ألا يوشك رجل شبعان على أريكته يقول عليكم بهذا القرآن فما وجدتم فيه من حلال فأحلوه وما وجدتم فيه من حرام فحرموه ، ألا لا يحل لكم الحار الأهلى ولا كل ذى ناب من السباع ، ولا لقطة مال المعاهد (٢).

وفى لفظ: يوشك أن يقعد الرجل على أريكته فيحدث بحديثى فيقول: بينى وبينكم كتاب الله ، فما وجدنا فيه حلالا استحللناه وما وجدنا فيه حراماً حرمناه وإن ما حرم رسول الله صلى الله عليه وسلم كما حرم الله(٣) .

وعن أبى هريرة رضى الله عنه قال : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم إنى قد خلفت فيكم شيئين لن تضلوا بعدهما . كتاب الله وسنتى ولن يفترقا حتى يردا على الحوض(٤) .

وروى أبو موسى الأشعرى(٥) رضى الله عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم قال : (مثل ما بعثنى الله به من الهدى والعلم كمثل غيث أصاب أرضاً :

<sup>(</sup>۱) هو عمرو بن معد يكرب بن عبد الله بن عمرو . اسلم سنة تسع أو عشر سيره أبو بكر إلى الشام فشهد اليرموك ، ثم سيره عمر إلى العراق وكتب إلى سعد أن يصدر عن مشورته في الحرب ، وشهد القادسية وله فيها بلاء حسن ، وقتل يوم القادسية أو مات عطشان يومئذ .

<sup>(</sup>أسد الغابة ٢٧٣ ـ ٢٥ ).

<sup>(</sup>۲) رواه الترمذي في العلم عن محمد بن بشار ، وأبو داود في السنة عن عبد الوهاب ابن نجدة وفي الأطعمة عن محمد بن مصنى ، وابن ماجة في السنة عن أبي بكر بن أبي شيبة ص ١١٦ - ٣ - ذخائر المواريث .

 <sup>(</sup>٣) رواه الإمام أحمد في مسئده وأبوداود والحاكم في المستدرك عن المقدام ص ٤٣٨ - ٣ .
 ( الفتح الكبير ) .

<sup>(</sup>٤) رواه الحاكم في مستدركه ص ٢٧ ـ ٢ – الفتح الكبير .

<sup>(</sup>ه) أبو موسى الأشعرى ؛ هو عبد الله بن قيس بن سليم بن حضار بن حرب هاجر إلى النبى صلى الله عليه وسلم ز من فتح خيبر ، واستعمله النبى صلى الله عليه وسلم مع معاذ على اليمن ، ثم ولى لعمر الكوفة والبصرة ، وكان عالماً عاملاً صالحاً، قالياً لكتاب الله إليه المنتمى في حـن الصوت

فكانت منها طائفة قبلت الماء فأنبتت الكلأ والعشب الكثير . وكان منها أجادب أمسكت الماء فنفع الله بها الناس فشربوا منها وانتفعوا وزرعوا .. وأصاب طائفة منها أخرى إنما هي قيعان لاتمسك ماء ، ولا تنبت كلأ فذلك مثل من فقه في دين الله تعالى ونفعه ما بعثني الله به فعلم وعلم . ومثل من لم يرفع بذلك رأساً ولم يقبل هدى الله الذي أرسلت به )(١) .

وعن أبى نجيح العرباض بن سارية السلمى رضى الله عنه أنه قال : وعظنا رسول الله صلى الله عليه وسلم موعظة وجلت منها القلوب ، و ذر فت منها العيون . فقلنا يا رسول الله كأنها موعظة مودع فأوصنا قال : أوصيكم بتقوى الله والسمع والطاعة وإن تأمر عليبكم عبد ، وإنه من يعيش منكم فسيرى اختلافاً كثيراً فعليكم بسنتي وسنة الحلفاء الراشدين المهديين عضوا عليها بالنواجذ وإياكم ومحدثات الأمور فإن كل محدثة بدعة وكل بدعة ضلالة (٢) .

#### ٣ - مرتبة السنة بالنسبة للكتاب:

السنة هي المرتبة الثانية في الاعتبار بالنسبة للكتاب وابن تيمية حيماً رتب أصوله جعل الأصل الأول الكتاب ثم السنة ، وقد خالف في هذا الترتيب الإمام أحمد بن حنبل والإمام الشافعي – رضي الله عهما – حيث جعلا الكتاب والسنة أصلا واحداً.

ولكن فى الحقيقة إذا دققت النظر وجدت أن هذا الترتيب أمر نسبى وليس هناك فى الحقيقة خلاف بينه وبينهما .

جالقرآن ، روى علماً طيباً مباركاً وأقرأ القرآن ، فسمع رسول الله صلى الله عليه وسلم لقراءت فقال : لقدأوق هذا مزماراً من مزامير آل داود .

<sup>(</sup>تذكرة الحفاظ ٢٣-١).

<sup>(</sup>١) رواه البخارى ومسلم عن أبي موسى ص ١٣٣ ـ ٢ الفتح الىكبير .

 <sup>(</sup>۲) رواه أبو داود والترمذي وقال : حديث حسن صحيح – الأربعين النووية الحديث الثامن والعشرون.

فهما نظراً إلى أنهما دليل للتشريع ومتلازمان . وهي بيان له تفصل عجمله وتبين الناسخ والمنسوخ منه ، وتقيد مطلقه لهذا جعلاها مع القرآن أصلا واحداً .

وابن تيمية لا محالفهما فى ذلك . بل إنما نظر إلى الناحية الاعتبارية فحسب .

# \$ ـ أنواع السنة عند ابن تيمية :

قسم ان تيمية السنة إلى ثلاثة أقسام:

# القسم الأول :

السنة المتواترة التي لا تخالف ظاهر القرآن . بل تفسره ومثل لذلك بعدد الصلاة ، وعدد ركعاتها ، ونصاب الزكاة . وصفة الحج والعمرة وغير ذلك من الأحكام التي لا تعلم إلا من طريق السنة . وهذه قد أجمع العلماء على أنها متممة للقرآن ومن أنكر حجيتها فقد أنكر شيئاً علم من المدين بالضرورة . وهدم ركن الإسلام وخلع الربقة .

## القسم الثانى:

السنة المتواترة التي لا تفسر ظاهر القرآن . أو يقال تحالف ظاهره . ومثل لذلك بما ورد في تقدير نصاب السرقة ، ورجم الزاني ، وغير ذلك . . وهذا القسم : يذكر ابن تيمية أن مذهب حميع السلف العمل بها أيضاً إلا الحوارج .

فإن من قولهم أو قول بعضهم محالفة السنة حيث قال أولهم للنبى صلى الله عليه وسلم فى وجهه إن هذه القسمة ما أريد بها وجه الله . و يحكي عنهم أنهم لا يتبعونه صلى الله عليه وسلم إلا فيا بلغه عن الله من القرآن والسنة المفسرة له

وأما ظاهر القرآن إذا خالفه الرسول فلا يعملون إلا بظاهره ، ولهذا كانوا مارقة مرقوا من الإسلام كما يمرق السهم من الرمية .

وقال النبي صلى الله عليه وسلم لأولهم : ( لقد خبت وخسرت إن لم أعدل )(١) .

فإذا جوز أن الرسول بجوز أن محون ويظلم فيما ائتمنه الله عليه من الأموال وهو معتقد أنه أمين الله على وحيه فقد اتبع ظالماً كاذباً وجوز أن يخون ويظلم فيما ائتمنه الله عليه من خبر السماء ويظلم فيما النتمنه الله عليه من خبر السماء ولهذا قال النبى صلى الله عليه وسلم (أيأمني من في السماء ولا تأمنوني) ؟(٢) أو كما قال.

يقول صلى الله عليه وسلم: (إن أداء الأمانة في الوحى أعظم والوحى الذي أوجب الله طاعته هو الوحى محكمه وقسمه )(٣).

## القسم النالث:

«السن المتواترة» عن رسول الله صلى الله عليه وسلم: إما متلقاة بالقبول بين أهل العلم بها أو برواية الثقات لها ، وهذا أيضاً مما اتفق أهل العلم على اتباعها من أهل الفقه والحديث والتصوف وأكثر أهل العلم ، وقد أنكرها بعض أهل الكلام وأنكر كثير منهم أن محصل العلم بشيء منها . وإنما يوجب العلم(٤) فلم يفرقوا بين المتلق بالقبول وغيره . وكثير من أهل الرأى قد ينكر كثيراً منها بشروط اشترطها ، ومعارضات دفعها بها ، ووضعها كما يردبعضهم بعضاً لأنه خلاف ظاهر القرآن فيا زعم ، أو لأنه خلاف الأصول أوقياس الأصول ،

<sup>(</sup>۱) رواه البخاری ص ۲۶۳ ـ ۶ من صحیح البخاری ، ورواه مسلم ص ۱۰۹ – ۲۱۱۳ النووی علی مسلم .

 <sup>(</sup>۲) رواه مسلم ص ۱۱۰ – ۳ النووی علم مسلم .

<sup>(</sup>٣) مجموع الفتاوي ص ٣٤ ـ ١١ .

 <sup>(</sup>٤) قوله : إنما يوجب العلم هكذا في الأصل المنقول عنه ، ولعل الصواب وإنما يوجب العمل .

أو لأن عمل متأخرى أهل المدينة على خلافه أو غير ذلك من المسائل المعروفة في كتب الفقه والحديث وأصول انفقه(1) .

يشير ان تيمية ــ رحمه الله تعالى ــ بقوله : وكثير من أهل الرأى قد ينكر كثيراً مها بشروط اشترطها ... إلخ إلى بعض الحنفية والمالـكية(٢) .

أما الحنفية: فلا يقبلون أحاديث الآحاد متى خالفت عموم القرآن. ذلك أن عام القرآن قطعى فى دلالته و ثبوته وأما أحاديث الآحاد فإنه ظنى ولا يصح أن يعارض الظنى قطعياً. ويقبلون الآحاد متى عارضت عموم القرآن إذا كان العموم خصص بدليل مقطوع به فردوا حديث ( لا صلاة إلابفائحة الكتاب)(٣) لأنه خالف عموم قوله تعالى: (فاقرءوا ماتيسر منه)(١) فلا تلزم عندهم قراءة الفائحة فى الصلاة لأنها ثبتت بخبر الآحاد وهو ظنى وقد عارض دليلا قطعياً ولم يخصصه دليل مقطوع به ، لذا ردوا هذا الحبر المعارض(٥).

وردوا حديث القسامة(٦) . وخبر القضاء بالشاهد والىمبن .(٧) لمخالفته

<sup>(</sup>١) ألمرجع السابق ص ٣٤٠، ٣٤١ . ١١ .

 <sup>(</sup>۲) ارجع للأحكام للآمدى ص ۳۲۲ ـ ۲ ـ ونهاية السول مع حاشيته سلم الوصول
 ص ۶۶۰ ـ ۲ . وروضة الناظر ص ۱۹۳ ـ ۲ .

<sup>(</sup>٣) رواه البخارى ص ١٩٢ ـ ١ وقال فى المنتقى رواه الجاعة ص ٢٣٤ ٢ نيل الأوطار

<sup>(</sup>٤) المزمل آية ٢٠ .

<sup>(</sup>٥) أصول السرخسي ١٣٣ ـ ١ .

<sup>(</sup>٦) القسامة : هى الأيمان يحلفها المدءون القتل حينًا يتعذر عليهم إقامة البينة – وقد وجد اللوث على أن المدعى عليهم هم القاتاون فيحلفون حينئذ خسين يميناً ويستحقون قاتلهم كما جاء في حديث سهل بن حثمة وغيره . قال في المنتى رواه الجاعة ص ٣٩ ـ ٧ . نيل الأوطار .

<sup>(</sup>۷) خبر الشاهد واليمين جاء بدة روايات عن عدد من الصحابة كابن عباس وجابر وعلى وأب هريرة ونحوهم رواه الجميع بألفاظ مؤداها كما فى رواية ابن عباس أن النبى صلى الله عليه وسلم قضى بيمين وشاهد خرج رواية ابن عباس أحمد ومسلم وأبو داود وابن ماجة . والروايات الأخرى عن أحمد والترمذي وأبو داود وابن ماجة والدارقطني ص ٣١٨ ـ ٨ المنتق مع شرحه نيل الأوطار

ظاهر القرآن في نظرهم(١) وردوا حديث الوضوء من مس الذكر (٢) نخالفته في نظرهم القرآن (٣). وأما إذا كان عام الآية قد خصص بدليل مقطوع به ثم جاء حديث آحاد خاص معارض لعمومها فلا مانع عندهم حينئذ أن نحصص هذا الحبر الآحادي هذا العموم من القرآن ، مثال ذلك قوله تعالى (فإذا انسلخ الأشهر الحرم فاقتلوا المشركين حيث وجدتموهم )(٤) خص بقوله صلى الله عليه وسلم: (لا تقتلوا الشيخ والعجائز )(٥) وجاز تخصيص هذه الآية بالحديث الآحادي لأن الآية خص عمومها بآية الاسائمان وهي قوله تعالى: (وإن أحد من المشركين استجارك فأجره حتى يسمع كلام الله)(١) وخصوا عموم قوله تعالى (قل لا أجد فيا أوحى إلى محرماً على طاعم يطعمه الا أن يكون ميتة أو دماً مسفوحاً أو لحم خوز بر فإنه رجس أو فسقا أهل لغير الله به )(٧) عا روى أنه صلى الله عليه وسلم (نهي عن كل ذي ناب لغير الله به )(٧) عا روى أنه صلى الله عليه وسلم (نهي عن كل ذي ناب من السباع ، وكل ذي غلب من الطبر )(٨) وجاز تخصيص هذه الآية عندهم منا المحديث الآحادي ، لأن الآية المذكورة خص عمومها بدليل قطعي ، هذه الآية مكية وجاء بعدها تحريم المدينة وتحريم المنخنقة والموقوذة فهذه الآية مكية والمدينة أيضاً .

والعام عندهم كما قلنا متى خص بدليل قطعى يصبح ظنياً فى باقى أفراده فحينئذ لا مانع أن نخصص نخبر الآحاد الظنى لمساواته له حينئذ(٩) .

<sup>(</sup>١) أصبول السرخسي ص ٢٩٤ - ١ .

<sup>(</sup>٢) حديث الوضوء من مس الذكر هو ما روته بسرة بنت صفوان عن النبي صلى الله عليه وسلم قال : ( من مس ذكره فلا يصلى حتى يتوضأ ) قال في المنتقى رواه الحمسة وصححه الترمذي ص ٣٣٣ ـ ١ نيل الأوطار .

 <sup>(</sup>٣) أصول المرخس ٣٦٥ - ١ .

<sup>(</sup>٤) التوبة آية د .

<sup>(</sup>ه) رواه أبو داود بلفظ ( لا تقتلوا شيخاً فانياً و لا طفلا صغيراً و لا امرأة .. الحديث ص ٢٨٠ ـ ٧ المنتقى مع نيل الأوطار .

<sup>(</sup>٦) التوبة ٦ .

<sup>(</sup>۲) شرح المنار ص ۲۹۹.

<sup>(</sup>٧) الأنمام ١٤٥.

<sup>(</sup>٨) قال في المنتتي رواه الجاعة إلا البخاري والترمذي ص ١٣١ ـ ٨ نيل الأوطار .

<sup>(</sup> ٩ ) الجامع لأحكام القرآن للقرطبي ص ١١٧ ، ١١٨ - ٧ -

وأما مالك – رحمه الله تعالى -- فهو تارة يأخذ بعموم القرآن و يرد حديث الآحاد ، وتارة نخصص عموم القرآن . محديث الآحاد . إذا أيده عمل أهل المدينة . مثال ذلك . أخذه بعموم قوله تعالى ( قل لا أجد فيما أوحى إلى محرماً على طاعم يطعمه إلا أن يكون ميتة أو دماً مسفوحاً أو لحم خزير فإنه رجس أو فسقا أهل لغير الله به ) فالآية تدل على إباحة كل مالم يذكر فأخذ بذلك . ورد حديث : مهى النبى صلى الله عليه وسلم عن أكل كل ذى مخلب من الطير .

وأباح كل طائر ولو كان ذا مخلب عملا بعموم الآية . ولم يلتفت إلى الحديث لمخالفته عموم الآية(١) .

وأيضاً رد حديث إذا ولغ الكلب فى إناء أحدكم فليغسله سبعاً إحداهن بالتر اب(٢) لمخالفته عموم قوله تعالى : ( وما علمتم من الجوارح مكلبين ) فاستدل بها على طهارة الكلب لأن صيده الذى ممسكه حلال .

وإنه إذ يرد أحاديث الآحاد المحالفة لعموم القرآن يقبلها متى تأيدت بعمل أهل المدينة . فها هو يرى حديث الآحاد الذى جاء بتحريم « الجمع بين المرأة وعمها ، وبين المرأة وخالها )(٣) مخصصاً لعموم قوله تعالى : بعد ذكر المحرمات « وأحل لكم ما وراء ذلكم »(٤) لأن عمل أهل المدينة كان على تحريم الجمع بينهما فكان مؤيداً للحديث عنده ، ويرى الحديث الذى على تحريم الجمع بينهما فكان مؤيداً للحديث عنده ، ويرى الحديث الذى فيه نهيه صلى الله عليه وسلم عن كل ذى ناب من السباع مخصصاً لعموم قوله تعالى : (قل لا أجد فيما أوحى إلى محرماً)(٥) . . . الآية (لأن أهل المدينة تعالى : (قل لا أجد فيما أوحى إلى محرماً)(٥) . . . الآية (لأن أهل المدينة

<sup>(</sup>١) الجَامع لأحكام القرآن ص ١٢١ ـ ٧ .

<sup>(</sup>۲) رواد أبو عبيد القاسم بن سلام في كتاب الطهور له رعند الدار قطى بلفظ إحداهن -أيضاً وإسناد ضعيف – وأما الجهاءة فمهم من رواد بذكر فليغسله سبعاً – فقط كما في الصحيحين ومسند أحمد ، ومهم من رواد بلفظ وعفروه الثامنة بالتراب كأحمد ، ومهم من رواد بلفظ وعفروه الثامنة بالتراب عند الجهاءة ما عدا الترمذي والبخاري ص ٤٩ ـــ منتي الأخبار مع نيل الأوطار .

<sup>(</sup>٣) قال في المنتق رواه الجهاعة إلا ابن ماجه والترمذي ص ١٦٦ ـ ٦ . فيل الأوطار .

<sup>(</sup>٤) النساء آية ٢٤.

<sup>(</sup>د) الأنمام آية ه ١٤٠.

كانوا يحرمون ذلك . فكان عمل أهل المدينة مقوياً للحديث عند مالك فأخذ به . والله أعلم .

فان تيمية – رحمه الله – برى كالجمهور وجوب العمل بالسنة ولوكانت آحاداً. وأنها لاتعارض القرآن. فالسنة أيا كانت تخصص عموم القرآن وتقيد إطلاقه ومتى جاء نص من السنة محالفا لظاهر القرآن فإنه لا بجوز طرح السنة من أجل ذلك ، بل بجب العمل بها وليس فى ظاهر القرآن ما يمنع الحكم بها ولو قدر أنه فى ظاهر القرآن ما يمنع ذلك فإن السنة تعتبر مفسرة للقرآن.

واستمع إلى ابن تيمية وهو يقول فى سياقه لأعذار العلماء الذين تركوا العمل ببعض الأحاديث يقول :

## السبب العاشر:

معارضته مما يدل على ضعفه أو نسخه أو تأويله مما لا يعتقده غيره أو جنسه معارض. أو لا يكون في الحقيقة معارض راجح كمعارضة كثير من الكوفيين الحديث الصحيح بظاهر القرآن واعتقادهم أن ظاهر القرآن من العموم ونحوه مقدم على نص الحديث ثم قد يعتقد ما ليس بظاهر ظاهراً لما في دلالات القول من الوجوه الكثيرة. ولهذا ردوا حديث الشاهد وانمين، وإن كان غير هم يعلم أن ليس في ظاهر القرآن ما يمنع الحكم بشاهد ويمين ولو كان فيه ذلك. فالسنة هي المفسرة للقرآن عندهم – ثم يقول: ومن ذلك دفع الحر الذي فيه تحصيص لعموم الكتاب أو تقييد لمطلقه أو فيه زيادة عليه، واعتقاد من يقول ذلك إن الزيادة على النص كتقييد المطلق نسخ. وإن تخصيص العام نسخ. وكمعارضة طائفة من المدنيين الحديث الصحيح بعمل أهل المدينة بناء على أنهم مجمعون على مخالفة الحبر وأن إحماعهم حجة ومقدمة على الخير كمخالفة أحاديث خيار المحلس بناء على هذا الأصل. وإن كان أكثر الناس قد يثبتون أن المدنيين قد اختلفوا في تلك المسألة وأنهم لو أحموا وخالفهم غير هم لكانت الحجة على الحبر ().

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ص ۲۱۹ ـ ۲۰ .

# أنواع السنة من حيث السند . وما يفيده كل نوع :

السنة من حيث السند نوعان :

#### متواتر ، وآحــاد

فالتواتر لغة: — عبارة عن تتابع الأشياء واحدا بعد و احد بينهما مهلة. ومنه قوله تعالى: ( ثم أرسلنا رسلنا تترا )(١).

أى واحداً بعد واحد تمهلة .

و في الاصطلاح : \_ خبر حماعة مفيد بنفسه للعلم \_ بمخبر ٥(٢) .

ويفيد المتواتر العلم اليقيني باتفاق من يعتد بقولهم من أهل العلم(٣) .

والآحــاد: ـ ذكر الآمدى أنه ماكان من الأخبار غبر منته إلى حد التوار (٤).

ما يفيد الآحساد:

قال ابن حزم: ذهب الحنفيون والشافعيون وحمهور المالكيين وحميع المعتزلة والحوارج إلى أن خبر الواحد لايوجب العلم. وقال أبو سليمان(٥) والحسن بن على الكرابيسي(٦) والحارث بن أسد(٧) المحاسبي وغيرهم أن

<sup>(</sup>١) المؤمنون آية 🛊 .

<sup>(</sup>٢) الأحكام في أصول الأحكام للأمدى ص ١٤ ـ ٢ .

۲ – ۱۰ المرجع السابق ص ۱۰ – ۲ .

<sup>(</sup>٤) الأحكام في أصول الأحكام للآمدى ص ٣١ ـ ٢ .

<sup>(</sup>ه) هو الإمام العلامة المفيد المحدث الرحال أبو سليهان حمد بن محمد بن إبر اهم بن خطاب البستى صاحب التصانيف. سمع أبا سعيد بن الأعرابي والأصم. ومنه الحاكم. وصنف شرح البخاوى – ومعالم السنن – وغريب الحديث. وأخذ الفقه عن القفال وابن أبي دريرة مات سنة ٣٨٨ هجوية (طبقات الحفاظ ٣٠٩).

<sup>(</sup>٦) أبو على الحسن بن على بن يزيد الكرابيسي البغدادي صاحب الإمام الشافعي وضي الله عنهما وأحفظهم لمذهبه . له تصانيف كثيرة في أصول الفقه و فروعه وكان مت كلما عادفاً بالحديث و أخذ عنه الفقه خلق كثير توفي سنة ٢٤٨ ه والكرابيسي نسبة إلى المكرابيس وهي الثياب الغليظة وكان يبيعها ففسب إليها (وفيات الأعيان ٢٠٤ - ١).

<sup>(</sup>٧) هو الحارث بن أسد إلمحاسبي أبو عبد الله من أكابر الصوفية . كان عالماً بالأصول=.

خبر الواحد العدل عن مثله إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم يوجب العلم والعمل معاً وبهذا نقول. وقد ذكر هذا القول أحمد بن إسماق المعروف بابن خويز منداد عن مالك بن أنس(١).

وقال الطوفى فى مختصره للروضة : وعن أحمد ــ رحمه الله ــ فى حصول العلم قولان الأظهر : لا . وهو قول الأكثرين والثانى : نعم . وهو قول حماعة من المحدثين(٢) .

وقال فى مسودة آل تيمية : ونقل عن أحمد ما يدل على أنه يفيد القطع إذا صح واختاره جماعة من أصمابنا قال والد شيخنا نصره القاضى فى الكفاية (٣) . و ذهب ابن تيمية إلى أن خبر الواحد العدل يفيد العلم بنفسه . فإذا كان هذا موقف العلماء من المتواتر والآحاد ، فإن ابن تيمية برى أنه ليس للمتواتر عدد محصور ، وأنه ليس المراد بالمتواتر ما رواه عدد كثير يكون العلم حاصلا بكبرة عددهم فحسب بل إنه برى فوق ذلك أن لفظ المتواتر براد به معان إذ المقصود من التواتر ما يفيد العلم . وليس هذا خاصاً مما رواه عدد كثير .

فالعلم محصل تارة بكثرة المحبرين. وقد محصل بصفاتهم لديبهم وضبطهم وقد محصل بالحبر نفسه لمن عنده فطنة وقد محصل العلم بالحبر نفسه لمن عنده فطنة وذكاء وعلم بأحوال المحبرين و بما أخبروا به ما ليس لمن لم يكن له مثل ذلك.

واستمع إليه إذ يقول في ذلك :

فلفظ المتواتر يراد به معان إذ المقصود من المتواتر ما يفيد العلم لكن من الناس من لايسمى متواتراً إلا ما رواه عدد كثير يكون العلم حاصلا بكثرة

حوالمعاملات ، واعظاً مبكياً ، وله تصانيف في الزهد والرد على الممتزلة وغيرهم ولد ونشأ بالبصرة ومات ببغداد سنة ٣٤٣ هو من مؤلفاته : «آداب النفوس » وشرح المعرفة » و « البعث والنشور » و « الرعاية لحقوق الله عز وجل » الأعلام للزركل ص ١٥٣ - ٢ .

<sup>(</sup>١) أصول الأحكام لابن حزم ص ١٠٠٧ .

<sup>(</sup>٢) البلبل في أصول الفقه للطوفي ص ٣٥ .

<sup>(</sup>٣) مسودة آل تيمية ص ٢٤٠ .

عددهم فقط . ويقولون إن كل عدد أفاد العلم فى قضية أفاد مثل ذلك العدد العلم فى كل قضية ، وهذا قول ضعيف . والصحيح ما عليه الأكثرون أن العلم يحصل بكثرة المخبرين تارة وقد يحصل بصفاتهم لدينهم وضبطهم .

وقد يحصل بقرائن تحتف بالخبر فيحصل العلم بمجموع ذلك.

وقد يحصل العلم بطائفة دون طائفة وأيضاً فالحبر الذى تلقاه الأمة بالقبول تصديقاً له أو عملا عوجبه يفيد العلم عند حماهير الحلف والسلف وهذا فى معنى المتواثر (1)

وقال في موضع آخر ، والصحيح الذي عليه الجمهور أن التواتر ليس له عدد محصور والعلم الحاصل غير من الأخبار بحصل في القلب ضرورة كما يحصل الشبع عند الأكل والرى عند الشرب وليس لما يشبع كل واحمد ويرويه قدر معين بل قد يكون الشبع لـكثرة الطعام وقد يكون لجودته كاللحم وقد يكون لاستغناء الآكل بقليله . وقد يكون لاشتغال نفسه بفرح أو غضب أو حزن ونحو ذلك ، كذلك العلم الحاصل عقب الخبر تارة يكون لكثرة المخبرين . وإذا كثروا فقد يفيد خبر هم العلم وإن كانوا كفاراً ، وتارة يكون لدينهم وضبطهم فرب رجلين أو ثلاثة يحصل من العلم نخبرهم مالا يحصل بعشرة وعشرين لايوثق بديبهم وضبطهم . وتارة قد محصل العلم بكون كل من المخبرين أخبر بمثل ما أخبر به مع العلم بأنهما لم يتواطآ وأنه بمتنع في العادة الاتفاق في مثل ذلك . مثل من بروى حديثاً طويلا فيه فصول و برويه آخر لم يلقه . وتارة يحصل العلم بالحبر لمن عنده الفطنة والذكاء والعلم بأحوال المخبرين وبما أخبروا به ما ليس لمن له مثل ذلك . وتارة يحصل العلم بالخبر لكونه روى بحضرة حماعة كثيرة شاركوا المخبر فى العلم ولم يكذبه أحد منهم فإن الجماعة الكثيرة قد يمتنع تواطؤهم على الكتمان كما يمتنع تواطؤهم على الكذب.

وإذا عرف أن العلم بأخبار المخبرين له أسباب غبر مجرد العدد علم أنه

<sup>(</sup>١) مجموع الفتاوي ص ٤٨ - ١٨ .

من قيد العلم بعدد معين وسوى بين حميع الأخبار في ذلك فقد غلط غلطاً عظيماً . . ولهذا كان التواتر ينقسم إلى عام وخاص : فأهل العلم بالحديث والفقه قد تواتر عندهم من السنة مالم يتواتر عند العامة كسجود السهو ، ووجوب الشفعة ، وحمل العاقلة العقل ، ورجم الزاني المحصن ، وأحاديث الرؤية . وعذاب القر ، والحوض والشفاعة ، وأمثال ذلك .

وإذا كان الخبر قد تواتر عند قوم دون قوم وقد بحصل العلم بصدق القوم دون قوم فمن حصل له العلم به وجب عليه التصديق به والعمل بمقتضاه كما بجب ذلك في نظائره ومن لم يحصل له العلم بذلك فعليه أن يسلم ذلك لأهل الإحماع الذين أحمعوا على صحته كما على الناس أن يسلموا الأحكام المجمع علمها من أهل العلم(١).

مما تقدم نستطيع أن نلخص رأى ابن تيمية ــ رحمه الله ــ بالنسبة الأخبار يما يلى :

١ ـــ المتواتر : لايشترط له عدد معين .

٢ - لا يشترط فى عدد المتواتر الذين نقلوه العدالة والإسلام بل متى قامت القرائن على صدق خبرهم قبل.

۳ – ليس المراد بالتواتر ما رواه عدد كثير فحسب بل إن المتواتر يراد به عدة معان إذ المقصود من المتواتر ما يفيد العلم فأى خبر أفاد العلم فهو فى معنى المتواتر .

- ٤ أن الصفات التي تجعل الحبر يفيد العلم هي :
  - (١) إما كثرة العدد.
- (ب) وإما لاتصافهم بالديانة ، والعدالة ، والضبط .
  - (ج) وإما قرائن تحتف بالحبر .

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ص ٥٥، ١٥، ١٨، ١.

- (د) وإما لأن كلا من الخبرين أخبر بمثل ما أخبر به الآخر مع العلم بأنهما لم يتواطآ وأنه يمتنع في العادة الاتفاق على مثل ذلك .
- (ه) وإما لكون الحبر روى بحضرة حماعة كثيرة شاركوا الخبر في العلم ولم يكذبه أحدّ منهم إلى غير ذلك .
- انه یری أن الحبر نفسه قد یفید العلم لمن عنده فطنة و ذکاء و علم
   بأحوال الحبرین و بما أخبروا به خلافاً لمن لیس له مثل ذلك .

وإنه إذ يرى أن الحبر نفسه قد يفيد العلم يوافق فى ذلك إمامه أحمد بن حنبل فى رواية عنه ، وقد نصرها القاضى فى الكفاية . ويوافق الإمام مالك فيا ذكره عنه ابن خويز منداد . كما يوافق الحسن بن على الكراببسى والحارث المحاسى وابن حزم .

ويخالف فى ذلك الرواية الأخرى عن أحمد وحمهور الحنابلة والشافعية والحنفية والمالكية وحميع المعتزلة والحوارج حيث يقول الجميع : إن خبر الآحاد لا يفيد العلم .

وسنذكر \_ إن شاء الله تعالى \_ هذا الحلاف ودليل كل وجوابه على أدلة مخالفيه مع مناقشتها وترجيح ما نختاره وذلك فى الفصل الثانى من الباب الثانى فى المسائل الأصولية التى خالف فيها ابن تيسية غيره .

### ٦ أفعاله عليه الصلاة والسلام:

ذهب ابن تيمية ـــ رحمه الله ــ إلى أن أفعاله عليه الصلاة والسلام :

١ ـــ إن كانت امتثالاً أو بياناً لمجمل كان خكمها حكم ما امتثله وفسره .

٢ ــ وإن كانت غير ذلك : فإما أن يقصد بها التعبد أولا فإن قصد بها التعبد فهى عبادة يشرع لنا التأسى به فيها .

٣ – وإن كان لم يقصد بها التعبد بل فعلها . محكم الاتفاق فلا يستحب اتباعه فيها بل ربما كان ذلك خلاف المشروع وإليك كلامه :

وفعله إذا خرج امتثالاً لأمر أو تفسيراً لمجمل كان حكمه حكم ما امتثله وقسره ــ وهذا كما أنه صلى الله عليه وسلم : كان يأتى فى كل ركعة بركوع واحد وسحودين كان كلاهما واجباً وكان هذا امتثالاً منه لما أمر الله به من الركوع والسجود ، وتفسيراً لما أحمل ذكره فى القرآن(١) .

وقال فى موضع آخر: ــوإذا كان تفسيراً لمجمل شملنا وإياه أو امتثالاً لأمر شملنا وإياه ، وقد يكون هذا من طريق الأولى ، بأن يعلم سبب التحريم فى حقدا أشد وسبب الإباحة أو الوجوب(٢).

وقال في موضع آخر: وأما ما فعله صلى الله عليه وسلم غير ذلك على وجه التعبد فهو عبادة يشرع التأسى به فيه ، فإذا خص زماناً أو مكاناً بعبادة كان تخصيصه بتلك العبادة سنة كتخصيصه العشر الأواخر من رمضان بالاعتكاف ، وكتخصيصه مقام إبراهيم بالصلاة فيه ، وكما كان يقصد أن يطوف حول المكعبة وأن يستلم الحجر الأسود وقصد الصعود على الصفا والمروة ، وكان يتحرى الصلاة عند اسطوانة مسجد المدينة فالتأسى به في ذلك أن يفعل مثل ما فعل على الوجه الذي فعل لأنه فعل ، وذلك إنما يكون بأن يقصد مثل ما قصد فإذا سافر لحج أو عمرة أو جهاد وسافرنا كذلك كنا متبعين له ، وكذلك إذا ضرب لإقامة حد ، خلاف من شاركه في السفر وكان قصده غير قصده أو شاركه في الضرب وكان قصده غير قصده فهذا ليس عتابع له (٣) .

وأما ما فعله بحكم الاتفاق ولم يقصده ، مثل أن ينزل بمكان ويصلى فيه لكونه نزله لا قصداً لتخصيصه به بالصلاة والنزول فيه فإذا قصدنا تخصيص ذلك المكان بالصلاة فيه أو النزول لم نكن متبعين بل هذا من البدع التي كان

<sup>(</sup>۱) مجاوع الفتاوى ص ۹۷ ۵ ـ ۲۲ .

<sup>(</sup>٢) سودة آل تيبية ص ١٩١.

<sup>(</sup>٣) مجاوع الفتاوي ص ٤٠٩ ـ ١٠ ، ص ٢٨٠ ـ ١٠ .

يهى عنها عمر من الحطاب كما ثبت بالإسناد الصحيح من حديث شعبه (١) عن سليان التيمى (٢) عن المعرور (٣) بن سويد قال : كان عمر من الحطاب في منفر فصلى الغداة ثم أتى على مكان فجعل الناس يأتونه فيقولون صلى فيه النبي صلى الله عليه وسلم فقال عمر : إنما هلك أهل الكتاب أنهم اتبعوا آثار أنبيائهم فاتخذوها كنائس وبيعا فمن عرضت له الصلاة فليصل وإلا فليمض ، فلم كان النبي صلى الله عليه وسلم لم يقصد تخصيصه بالصلاة فيه بل صلى فيه لأنه موضع نزوله رأى عمر أن مشاركته في صورة الفعل من غير موافقة له في قصده ليس متابعة بل تخصيص ذلك المكان بالصلاة من بدع أهل الكتاب التي هلكوا بها ، ونهى المسلمين عن التشبه بهم في ذلك . ففاعل ذلك متشبه بالنبي صلى الله عليه وسلم في الصورة ومتشبه باليهود والنصاري في القصد بالذي هو عمل القلب ، وهذا هو الأصل فإن المتابعة في السنة أبلغ من المتابعة في صورة العمل . ولهذا لما اشتبه على كثير من العلماء جلسة الاستراحة هل فعلها استحباباً أو لحاجة عارضة ، تنازعوا فها .

وكذلك نزوله بالمحصب عند الخروج من منى لمنا اشتبه هل فعله لأنه كان أسمح لخروجه أو لكونه سنة ؟ تنازعوا فى ذلك(؛) .

<sup>(</sup>۱) هو شعبة بن الحجاج بن الورد العتكى الأزدى مولاهم أبو بسطام الواسطى الحافظ العالم أحد أثمة الإسلام . نزل البصرة ورأى الحسن وابن سبرين ، وروى عن معاوية بن قرة ، وإسماعيل بن رجاء وقتادة وخلق . وعنه الأعمش وأيوب والثورى ، وخلق كثير ، حديثه نحو ألنى حديث قال أحمد : لم يكن في زمن شعبة مثله . وكان سفيان يقول : شعبة أبير المؤمنين في الحديث . ولا سنة ٨٢ هجرية (طبقات الحفاظ ٨٣) .

<sup>(</sup>۲) هو شيخ الإسلام أبو المعتمر سليمان بن طرخان التيمى مولاهم البصرى سمم أنس ابن مالك ، وطاوسا ، والحسن وعدة . وعنه شعبة والسفيانان وابن المبارك وخلق . قال شعبة : ما رأيت أحداً أصدق من سليمان التيمى وكان عابد البصرة وعالمها ، كان يسبح الله في كل سجدة سبعين تسبيحة مات رحمه الله سنة ١٤٣ ه .

<sup>(</sup>٣) هو المعرور بن سويد أبو أمية الأسدى السكوفى من الثقات الممرين عاش ١٢٠ سنة ، حدث عن عمر وأبى ذر وابن مسعود رضى الله عهم : وعنه عاصم بن بهدلة وأعش وواصل الأحدب والمغيرة اليشكرى وثقه يحيى بن معين رحهم الله – تذكرة الحفاظ ص ١٧ - ١ .

<sup>(</sup>٤) مجموع الفتاوى ص ٢٨٠ ـ ١ و لم أتعرض للحلاف فى هذا المكان و لا فى الفصل الثانى من الباب الثانى حيث أن ابن تيمية لم يذكر خلافاً . ثم هو وافق الجاهير فى ذلك كما وافق إمامه أحمد بن حبل . فليس له فى هذا رأى خاص .

وقال في موضع آخر: — وطاعة الرسول فيا أمرنا به هو الأصل الذي على كل مسلم أن يعتمده و هو سبب السعادة ، كما أن ترك ذلك سبب الشقاوة ، وطاعته في أمره أولى بنا من موافقته في فعل لم يأمرنا بموافقته فيه باتفاق المسلمين ، ولم يتنازع العلاء في أن أمره أوكد من فعله ، فإن فعله قلد يكون مختصا به ، وقلد يكون مستحباً وأما أمره لنا فهو من دين الله الذي أمرنا به ، ومن أفعاله ما قد علم أنه أمرنا أن نفعل مثله ، كقوله : «صلوا كما رأيتموني أصلي »(۱) وقوله : لما صلى مهم على المنبر : « إنما فعلت هذا لتأتموا بي ولتعلموا صلاتي (۲) » وقوله لما حج : «خذوا عني مناسككم »(۲) وأيضاً فقد ثبت بالكتاب والسنة أن ما فعله على وجه العادة فهو مباح لنا ، وأيضاً فقد ثبت بالكتاب والسنة أن ما فعله على وجه العادة فهو مباح لنا ، في أن يقوم دليل على اختصاصه به كما قال سبحانه وتعالى : ( فلما قضي زيد منها وطرا زوجناكها لكي لايكون على المؤمنين حوج في أزواج أدعيائهم منها وطرا أزواج أدعيائهم ، فعلم أن ما فعله كان لنا مباحاً أن نفعله .

ولما خصه ببعض الأحكام قال : (وامرأة مؤمنة إن وهبت نفسها للنبي إن أراد النبي أن يستنكحها خالصة لك من دون المؤمنين قد علمنا ما فرضنا عليهم في أزواجهم وما ملكت أيمانهم لكيلا يكون عليك حرج وكان الله غفوراً رحيماً )(٥).

فلما أحل له أن ينكح الموهوبة بين أن ذلك خالص له من دون المومنين . فليس لأحد أن ينكح امرأة بلا مهر غيره صلى الله عليه وسلم . وفي صحيح مسلم : ( أن رجلا سأل رسول الله صلى الله عليه وسلم أيقبل الصائم ؟ فقال له : سل هذه – لأم سلمة – فأخبر تهم أن رسول الله صلى الله عليه وسلم يفعل

<sup>(</sup>١) قال في المنتقى رواء أحمد والبخارى ص ١٩٥ ــ ٢ نيل الأوطار .

<sup>(</sup>٢) قال في المنتقي متفق عليه من حديث سهل بن سمد ٢٢٠ ـ ٣ نيل الأوطار .

<sup>(</sup>٣) رواه مسلم ص ٤٣١ ـ ٣ النووى على مسلم ،

<sup>(</sup>٤) الأحسزاب آية ٣٧.

<sup>(</sup>ه) الأحسر اب آية ٥٠.

ذلك فقال: يا رسول الله: قد غفر الله لك ما تقدم من ذنبك وما تأخر، فقال له، أما والله إنى لأتقاكم لله وأخشاكم له )(١)

فلما أجابه صلى الله عليه وسلم بفعله دل ذلك على أنه يباح للأمة ما أبيح له ، ولهذا كان حمهور علماء الأمة على أن الله إذا أمره بأمر أو نهاه عن شيء ، كانت أمته أسوة له فى ذلك مالم يقم دليل على اختصاصه بذلك . فمن خصائصه: ماكان من خصائص نبوته ورسالته . فهذا ليس لأحد أن يقتدى به فيه فإنه لانبى بعده .

وهذا مثل كونه يطاع فى كل ما يأمر به . وينهى عنه ، وإن لم يعلم جهة أمره ، حتى يقتل كل من أمر بقتله ، وليس هذا لأحد بعده .

فولاة الأمور من العلماء والأمراء يطاءون إذا لم يأمروا محلاف أمره، ولهذا جعل الله طاعتهم فى ضمن طاعته ، قال الله تعالى : (أطيعوا الله وأطيعوا الرسول وأولى الأمر منكم)(٢) وقال : (وأطيعوا الرسول وأولى الأمر يطاءون طاعة تابعة لطاعته ، فلا يطاءون استقلالا ولا طاعة مطلقة ، وأما الرسول فيطاع طاعة مطلقة مستقلة فإنه (من يطع الرسول فقد أطاع الله )(٤) فقال تعالى : (أطيعوا الله وأطيعوا الرسول)(٥) فإذا أمرنا الرسول كان علينا أن نطيعه ، وإن لم نعلم جهة أمره ، وطاعته طاعة الله لاتكون طاعته يمعصية الله قط مخلاف غيره وقد ذكر الناس من خصائصه فيا يجب عليه ، ومحرم عليه ، ويكرم به ماليس هذا موضع تفصيله . وبعض ذلك متفق عليه وبعضه متنازع فيه .

وقد كان صلى الله عليه وسلم ، إمام الأمة ، وهو الذى يقضى بينهم ، وهو الذي يقسم ، وهو الذي يقيم الحدود . وهو

<sup>(</sup>۱) النسووى علم مسلم ص ۱۹۳ - ۳ .

<sup>(</sup>٢) النساء آية ٥٥ .

<sup>(</sup>٣) النساء آية ٥٥.

<sup>(</sup>٤) الفساء آية ٨٠.

<sup>(</sup>ه) النساء آية ٥٩ .

الذى يستوفى الحقوق ، وهو الذى يصلى بهم، فالاقتداء به فى كل مرتبة بحسب تلك المرتبة ، فإمام الصلاة والحج يقتدى به فى ذلك وأمير الغزو يقتدى به فى ذلك ، والذى يقضى أو يفتى يقتدى به فى ذلك ، والذى يقضى أو يفتى يقتدى به فى ذلك ،

وقد تنازع الناس فى أمور فعلها : هل هى من خصائصه أم للأمة فعلها؟ .

كدخوله في الصلاة إماماً ، بعد أن صلى بالناس غيره ، وكتركه الصلاة على الغال والقاتل . وأيضاً فإذا فعل فعلا لسبب ، وقد علمنا ذلك السبب أمراً اتفاقياً ، أمكننا أن نقتدى به فيه . فأما إذا لم نعلم السبب أو كان السبب أمراً اتفاقياً ، فهذا مما يتنازع فيه الناس مثل نروله في مكان في سفره . فمن العلماء من يستحب أن ينزل حيث نزل كما كان ان عمر يفعل ، وهولاء يقولون نفس موافقته في الفعل هو حسن . وإن كان فعله هو اتفاقاً ، ونحن فعلناه على الوجه التشبه به . ومن العلماء من يقول : إنما تستحب المتابعة إذا فعلناه على الوجه الذي فعله . فأما إذا فعله اتفاقاً لم يشرع لنا أن نقصد ما لم يقصده ، ولهذا كان أكثر المهاجرين والأنصار لايفعلون كما كان ان عمر يفعل . وأيضاً فالاقتداء به يكون تارة في نوع الفعل وتارة في جنسه . فإنه قد يفعل الفعل لمغني يعم ذلك النوع وغيره ، لا لمعني يحصه فيكون المشروع هو الأمر العام مثال ذلك احتجامه صلى الله عليه وسلم فإن ذلك كان لحاجته إلى إخراج الدم الفاسد ثم التأسي هل هو مخصوص بالحجامة أو المقصود إخراح الدم على الفعر ؟

ومعلوم أن التأسى هو المشروع . فإذا كان البلد حاراً يخرج فيه الدم إلى الجلد كانت الحجامة هى المصلحة . وإن كان البلد بارداً يفور بيه الدم إلى العروق كان إخراجه بالفصد هو المصلحة . وكذلك إدهانه صلى الله عليه وسلم : هل المقصود خصوص الدهن أو المقصود ترجيل الشعر ؟ فإذا كان البلد رطباً وأهله يغتسلون بالماء الحار الذي يغنيهم عن الدهن ، والدهن يؤذى شعورهم وجلودهم يكون المشروع في حقهم ترجيل الشعر عاهو أصلح لهم . ومعلوم أن الثاني هو الأشبه ،

وكذلك لما كان يأكل الرطب والتمر وخبز الشعير ونحو ذلك من قوت بلده ، فهل التأسى به أن يقصد خصوص الرطب والتمر والشعير حتى يفعل ذلك من يكون فى بلاد لاينبت فيها التمر ولا يقتاتون الشعير بل يقتاتون البر أو الأرز أو غير ذلك .

و معلوم أن الثانى هو المشروع ، والدليل على ذلك أن الصحابة لما فتحوا الأمصار . كان كل منهم يأكل من قوت بلده ويلبس من لباس بلده من غير أن يقصد أقوات المدينة ولباسهم .

ولو كان هذا الثانى هو الأفضل فى حقهم لكانوا أولى باختيار الأفضل . وعلى هذا ينبى نزاع العلماء فى صدقة الفطر : إذا لم يكن أهل البلد يقتاتون التمر والشعير ، فهل يحرجون من قوتهم كالبر والأرز . أو يخرجون من التمر والشعير ، لأن الذى صلى الله عليه وسلم فرض ذلك .

فإن فى الصحيحين عن ابن عمر أنه قال : « فرض رسول الله صلى الله عليه وسلم صدقة الفطر صاعاً من تمر أو صاعاً من شعير على كل صغير أو كبير ذكر أو أنثى . حر أو عبد ، من المسلمين »(١) .

وهذه المسألة فيها قولان للعلماء ، وهما روايتان عن أحمد وأكثر العلماء على أنه يخرج من قوت بلده . وهذا هو الصحيح كما ذكر الله ذلك فى الكفارة بقوله : (من أوسط ما تطعمون أهليكم )(٢) .

ومن هذا الباب : أن الغالب عليه وعلى أصحابه أنهم كا نوا يأتزرون وير تدون ، فهل الأفضل لكل أحد أن يرتدى ويأتزر ولو مع القميص ؟ أو الأفضل أن يلبس مع القميص السراويل من غير حاجة إلى الإزار والرداء. هذا أيضاً مما تنازع فيه العلماء ، والثانى أظهر . وهذا باب واسع .

هذا موقف ان تيمية ــ رحمه الله تعالى ــ من أفعال الرسول صلى الله عليه وسلم . وهذا رأيه . وهو إذ يقول ذلك يوافق غيره من علماء الحنابلة وغيرهم .

<sup>(</sup>۱) اللؤلؤ والمرجان ص ۱۹۸ ـ ۱ ، النووي على مسلم ص ۱۱ – ۱۳ - ۲ -

<sup>(</sup>٢) المنائدة آية ٨٩ .



# الأصليالثالث \*

# الاجهاع

- ۱ تعریفسه .
- ٢ إمكاع الإحماع.
  - ٣ العلم بالإحساع .
- ٤ ان تيمية ووجود الإحماع .
  - حجية الإحماع
- ٦ ابن تيمية وحجية الإحماع .
  - ٧ مستند الإخراع .
- ٨ أوع الدليل الذي يصلح مستنداً للإحماع على رأى امن تيمية .
  - ٩ حكم منكر الإحماع .
  - ١٠ ــ اشتراط انقراض العصر في الإحماع .
- ١١ موقف ابن تيمية من خلاف التابعي لإحماع الصحابة حين بلغ
   رتبة الاجتهاد في عصرهم .
  - ١٢ أقسام الإخساع .
  - ١٣ ــ مرتبة الإحماع بالنسبة للنصوص .
  - ١٤ هل يقدم الإحماع على الكتاب والسنة والقياس .
    - ١٥ هل الإحماع ينسخ النصوص .
  - ١٦ موقف ابن تيمية من القائلين بأن الإحماع مستند معظم الشريعة .
    - ١٧ موقف ابن تيمية فيما إذا نقل عالم الإحماع ونقل آخر النزاع .

١٨ - إذا اختلف الصحابة أو غيرهم في مسألة ثم أحمع من بعدهم على أحد القولين .

١٩ ــ إجماع أهل المدينة على ساكنها أفضل الصلاة والسلام .

٢٠ ـــ ابن تيمية وإحماع أهل المدينة .

## ١ ــ تعريف الإحمـــاع :

لغية : ــ مادة جمع : جاءت فى اللغة على عدة معان يدور معظمها على الاتفاق والعزم والكثرة . وضم الشيء بعضه إلى بعض والتعميم قسال فى القاموس : ــ الإجماع : الاتفاق . والعزم على الأمر . أجمعت الأمر وعليه . والأمر مجمع .

# وقوله تعالى : ( فاجمعوا أمركم وشركاءكم )(١) .

أى وادعوا شركاءكم . لأنه لايقال احمعوا شركاءكم – أو المعنى أحمعوا مع شركائكم على أمركم . وأحمع المطر الأرض سال رغامها وجهادها كلها(٢) .

وحكى أبو على الفارسي في الإيضاح: أنه يقال: أحمعوا بمعنى صاروا ذا حمع كقولهم أبقل المكان وأثمر أي صار ذا بقل وثمر(٣).

فهل هذا المعنى اللغوى هو الإجماع فى الشرع . وهل يطلق على كل اتفاق ممن كان : إحماعاً؟

أما في اللغة فنعم . وأما في الشرع فلا .

فالإجماع في اصطلاح الأصوليين :

١ حرفه الغزالى : - بأنه عبارة عن اتفاق أمة محمد خاصة على أمر
 من الأمور الدينية(٤) .

<sup>(</sup>١) يونس آية ٧١ .

<sup>(</sup>٢) القاموس المحيط ص ١٥ - ٣ .

<sup>(</sup>٣) سلم الوصول على نهاية السول ص ٨٥١ - ٣ ، المستصفى ١١٠ - ١ -

<sup>(</sup>٤) روضة الناظر ص ٣٣٢ - ١ ،

٢ - وعرفه أبن قدامة(١): - بأنه اتفاق علماء العصر من أمة محمد
 صلى الله عليه وسلم على أمر من أمور الدين (٢).

٣ -- وعرفه البيضاوى : - بأنه اتفاق أهل الحل والعقد من أمة محمد
 صلى الله عليه وسلم على أمر من الأمور (٣) .

عرفه صاحب حمع الجوامع : - بأنه اتفاق مجتهدى الأمة بعد وفاة محمد صلى الله عليه وسلم فى عصر على أى أمر كان(٤) .

وعرفه الشوكائى: -- بأنه اتفاق عجتهدى أمة محمد صلى الله عليه
 وسلم بعد وفاته فى عصر من الأعصار على أمر من الأمور (٥).

٦ - وعرفه الآمدى : - بأنه اتفاق جملة أهل الحل والعقد من أمة محمد
 صلى الله عليه وسلم فى عصر من الأعصار على حكم واقعة من الوقائع (٦) .

كان حجة فى المذهب الحنبل وقد برع وأنتى وناظر ، وكان كثير التلاوة للقرآن كثير الصيام والقيام . . . وله المصنفات النزيرة ، وما أظن الزمان يسمح بمثله ، متواضع عند الحاصة والعامة » .

ومن أهم مصنفاته نحتصر العلل للخلال والمغنى فى الفقه فى عثير مجادات والكافى فى الفقه أربعة مجلدات والمقنع فى النقه و مختصر الهداية والعمدة . وله فى أصول الفقه روضة الناظر وجئة المناظر وقد توفى – رحمه الله تعالى بدمشق سنة ٢٠٠ و حمل إلى سفح جبل قاسيون فدفن بها .

<sup>(</sup>۱) ابن قدامة – هو عبد الله بن أحمد بن محمد بن قدامة بن مقدام بن قصر بن عبد الله المقدسي أم الدمشق الحنبل ، الملقب بمو فق الدين ، المكنى بأبي محمد . ولد سنة ٤١ ه ه . بجاعيل بفتح الحجيم وتشديد الميم قرية في جبل نابلس من أرض فلسطين ثم قدم مع أهله إلى دمشق وقرأ القرآن وسمع الحديث الكثير ، ثم رحل إلى بغداد وسمع بها ثم إلى دمشق واشتغل بتصنيف كتاب المغنى فأتمه ، ثم رحل إلى بغداد مرة أخرى .

الفتح المبين ص ٥٣ - ٢ .

<sup>(</sup>٢) روضة الناظر ص ٢٣٢ - ١ .

<sup>(</sup>٣) تهاية السول مع سلم الوصول ٨٥١ . ٣ .

<sup>(</sup>٤) نباية السول مع سلم الوصول ٨٥٣ . ٣ .

<sup>(</sup>٥) إرشاد الفحول ص ٧١ .

<sup>(</sup>٦) الأحكام في أصول الأحكام للآيدي ١٩٦/١

٧ - وعرفه النسفى بأنه اتفاق مجتهدى أمة محمد صلى الله عليه وسلم فى عصر على أمر(١).

٨ – وعرفه النظام(٢) بأنه كل قول قامت حجيته وإن كان قول واحد (٣).

٩ - وعرفه ان تيمية بأنه اجباع المسلمين على حكم من الأحكام(٤).
 هذه حملة من تعاريف علماء الأصول للإحماع وحيبًا نضعها في الميزان

نجدها كالآنى :

فبعضها برد عليه اعتر اضات كالغزالي فقد أورد عليه الآمدى :

١ - أن ماذكره مشعر بعدم انعقاد الإحماع إلى يوم القيامة فإن أمة محمد صلى الله عليه وسلم حملة من اتبعه إلى يوم القيامة . ومن وجد فى بعض الأعصار منهم إنما يعم بعض الأمة لا كلها .

وليس ذلك مذهباً له(ه) قلت : \_ لعله ترك قيد (في عصر من الأعصار) لأن فهم تناول الإجماع لجميع أمة محمد صلى الله عليه وسلم إلى يوم القيامة بعيد في نظره .

٢ -- أنه وإن صدق على الموجودين منهم فى بعض الأعصار أنهم أمة
 محمد صلى الله عليه وسلم غير أنه يلزم مما ذكره أنه لو خلا عصر من الأعصار

<sup>(</sup>١) شرح المنار ص ٧٣٧ .

<sup>(</sup>٢) النظام : هو إبراهيم بن صبار بن هانى، البصرى المكنى بأبى إسحاق الملقب بالنظام . لأنه كان ينظم كلامه وينسقه . ولد عام ١٨٥ هو أخذ علم الكلام عن أبى الهذيل العلاف . وكانت دراسته مزيجاً جامعاً بين آرا، المعتزلة وآرا، الفلاسفة ومذهب المانوية من المحبوس وكان قوى العارضة في المناظرة شديد الإفحام في الحصومة ، وكان شيخاً لطائنة تنسب إليه تعرف بالنظامية ، وله آرا، خاصة انفرد بها . ومن مؤلفاته . كتاب النكت الذي تكلم فيه على أن الإجماع ليس مججة .

توفى سنة ٢٢١ هـ – الفتح المبين ص ١٤١ ـ ١ ٪

<sup>(</sup>٣) الأحكام للآمدي ص ١٩٥ ـ ١ .

<sup>(</sup>٤) الفتاوي المصرية البكبري ٤٠٦ - ١ .

<sup>(</sup>ه) الأحكام للآديي من ههر سرد

عن أهل الحل والعقد وكان كل من فيه عامياً واتفقوا على أمر ديني أن يكون إحماعاً شرعياً وليس كذلك(١) .

قلت : \_ خلو عصر من الأعصار من أهل الحل والعقد في نظرى معيد ومن أجل ذلك ترك الغزالي : قيد \_ أهل الحل والعقد .

٣ ـــ أنه يلزم من تقييده للإحماع بالاتفاق على أمر من الأمور الدينية
 أنه لا يكون إحماع الأمة على قضية عقلية أو عرفية حجة شرعية وليس كذلك(٢)

قلت : إبراد الآمدى الأخبر ليس متجهاً حيث أن اتفاق الأمة على قضية عقالية أو عرفية لاتحلو من أحد أمرين :

إما أن يترتب على محالفته فى هاتين القضيتين إثم أو لا فإن كان يترتب عليه عليه وأم دخل فى قيد ــ أمر دينى ــ إذ هو دينى وإن كان لايترتب عليه إثم فليس بإحماع شرعى وحينئذ يكون الغزالى محقاً حيناً قيده بأمر دينى .

وقد يرد على الغزالى إطلاقه فى تعريف الإحماع ... أمة محمد صلى الله عليه وسلم فيفهم منه أن العوام معتبرون فى الإحماع . وهو لا يرى ذلك بيها فى ذلك خلاف . فلو قال مثل غيره . مجهدى أمة محمد صلى الله عليه وسلم أو أهل الحل والعقد لكان مانعاً من دخول العوام .

أما التعاريف الباقية : فتعريف ابن قدامة والبيضاوى . يرد عليهما أن الحد غير مانع لأنه يدخل فيه الإحماع فى حياة النبى صلى الله عليه وسلم . مع أنه لا اعتبار له . ولا يسمى إحماعاً .

فكان عليهما أن يقولا اتفاق مجتهدى أمة محمد صلى الله عليه وسلم . بعد وفاته فى عصر . . . إلخ أو اتفاق أهل الحل والعقد من أمة محمد صلى الله عليه وسلم بعد وفاته . . . إلخ(٣) .

<sup>(</sup>۱) الرُّحكام للآيدي ص ۱۹۵ / ۱ .

<sup>(</sup>٢) الأحكام للآمدي ص ١٩٦ - ١ .

<sup>(</sup>٣) ثمياية السول مع سلم الوصول ص ٨٥٤ ـ ٣ ٪ روضة الناظر ٣٣٢ – ١ ٪

وهذا الوارد المذكور يرد على تعريف الآمدى والنسفى . ولعلهم تركوا هذا القيد لبداهته .

وأورد على ابن قدامة . والبيضاوى . أن قولها العصر والحل والعقد يودى إلى عدم ثبوت الإحماع إذ لا إحماع قبل يوم القيامة ويوم القيامة لا حاجة إليه(١) – إلا أن يقال إن – ال – فى العصر – والحل والعقد – للعهد فيكون العصر واحداً معهوداً . وأهل الحل والعقد المعهودين دون غير هم . لذا ينبغى أن يقال : اتفاق مجهدى أمة محمد صلى الله عليه وسلم بعد وفاته فى عصر من الأعصار على أمر ديني .

ونجد البيضاوى . وصاحب حمع الجوامع . والآمدى . والشوكانى والنسنى قالوا فى التعريف على أمر من الأمور ــ بينما الغزالى . وان قدامة على أمر دينى . فلم ذلك الاختلاف ؟

ذلك لأن الأولين لا يخصون الإحماع بالأمور الدينية فحسب بل عندهم يكون الإحماع في القضايا العقلية والعرفية . والأمور الدنيوية ـــ والغزالي وابن قدامة يعتبرون الإحماع في الأمور الدينية فحسب . وهذا هو الصواب في نظرى والله أعلم .

ذلك لأن الأمر المجمع عليه لا يخلو من أحد أمرين :

إما أن يترتب على مخالفته إثم أو لا فإن كان يترتب عليه إثم فهو أمر ديني . وحينئذ يدخل تحت قيد ... أمر ديني ... وإن كان لا يترتب عليه إثم فليس بإحماع شرعي .

أما ابن تيمية – رحمه الله تعالى – فقد عرفه بقوله : هو أن مجتمع علماء المسلمين على حكم من الأحكام (۴).

وقد ردعلي تعريف ابن تيمية:

<sup>(</sup>١) نهاية السول مع سلم الوصول ص ٨٥٤ ، ٨٥٤ ـ ٣ ـ

<sup>(</sup>٢) الفتاوى المصرية ٢٠١ - ١ .

١ ـــ أن قوله علماء المسلمين بدون قيد عصر من العصور . ألا ينعقد إلحاع إلى يوم القيامة لأن كل عصر يدخل علماؤه فى هذا التعريف إلى يوم القيامة .

ولكن هذا المأخذ فى نظرى بعيد ولا أظن أن هذا يتبادر إلى ذهن السامع، وأعتقد أن كل واحد يسمع ذلك ينصرف ذهنه إلى علماء المسلمين المعاصرين فقط، وهذا هو الذي يقصده ابن تيمية.

٧ - يرد عليه أن الإحماع فى حياة الرسول صلى الله عليه وسلم معتبر ، وهذا أيضاً قد يكون بعيداً . فالسامع حيها يسمع هذا الحد لا ينصرف ذهنه إلا إلى عصره ، اللهم إلا من عرف التعاريف ومحترزاتها ، وما يدخل ، وما يخرج وتفنن فى ذلك فإنه قد يفهم ذلك ، ولكن إذا تركنا التكلف والتنطع فى التعاريف وجربنا على الطبيعة فإنا نفهم أن المقصود بهذا علماء المسلمين فى كل عصر .

ومراده بقوله: على حكم من الأحكام ، الأحكام الشرعية ، إذ هو يرى أن الإجماع إنما يكون فى الأمور الشرعية فحسب وهذا هو الصواب إن شاء الله تعالى كما سبق بيانه .

## وأما تعريف النظام :

فإن النظام ينكر حجية الإجماع ويعتبر الحجة هي دليل الإجماع فحسب أما الإحماع من حيث هو فليس محجة عنده .

ولما تواتر لديه بالنقل تحريم مالفة الإحماع عرفه مهذا التعريف ليسلم من العهدة ويستقيم له إنكاره . ولا شك أن تعريفه هذا فاسد لأنه على خلاف الوضع اللغوي والعرفى ، ولكن ما دام برى : أن ( الإحماع هو كل قول قامت حجيته وإن كان قول واحد ) فإحماع الحيمهدين في عصر قائمة حجيته فيلزمه القول بالإحماع بناء على تعريفه هذا .

## ٢ - إمكان الإحساع:

قبل أن نعرف رأى إن تيمية فى إمكان الإحماع وإمكان وجوده يجدر بنا أن نعرف موقف علما، الأصول من ذلك : فنقول بعد عون الله تعالى :

اختلف الأصوليون فى إمكان انعقاد الإجاع. فذهب الأكثرون إلى أنه ممكن عادة.

و ذهب الشيعة إلى استحالته . وأما النظام فقد اضطرب النقل عنه فى ذلك . فتارة يروى عنه القول بإمكانه وأنه ليس بحجة ، وتارة يروى عنه أنه حجة(١) .

واستدلوا على ذلك بما يلي :

 ١ - اتفاقهم فرع تساويهم في نقل الحكم إليهم . وانتشارهم في الأقطار يمنع نقل الحكم إليهم ، وذلك مما تقضى به العادة .

٢ ــ الاتفاق إما عن قاطع أو عن ظن وكلاهما باطل.

أما القاطع فلأن العادة عدم نقله فلو كان لنقل . فلما لم ينقل علم أنه لم يوجد ، كيف و لو نقل لأغنى عن الإحماع .

وأما الظنى: فلأنه يمتنع فيه عادة لاختلاف القرائح وتباين الأنظار وذلك كاتفاقهم. على أكل الزبيب الأسود فى زمان واحد فإنه معلوم الانتفاء بالضرورة وما ذلك إلا لاختلاف الدواعي(٢).

و أجاب القائلون بالإمكان :

أجابوا عن الأول: منع كون الانتشار بمنع ذلك مع جدهم فى الطلب وبحثهم عن الأدلة . إنما يمتنع ذلك عادة فى من قعد فى عقر بيته لا يبحث ولا يطلب (٢).

وأجابوا عن الثاني : بمنع ما ذكر في القاطع والظني . أما القاطع فإنه

<sup>(</sup>۱) الاسنوى مع سلم الوصول ۸۹۲ ـ ۳ .

<sup>(</sup>۲) مختصر بن الحاجب بشرح العضد ۳۹ ـ ۲ ٪

لا بجب نقله عادة إذ قد يستغنى عن نقله محصول الإجماع الذى هو أقوى منه. وارتفاع الخلاف المحرج إلى نقل الأدلة .

وأما الظني : فلأنه قد يكون جلياً واختلاف القرائح والأنظار ، إنما عنع الاتفاق فها يدق و نخبي مسلكه (١) .

وأجابوا عن استدلالهم بعدم اتفاقهم على أكل الزبيب فى يوم واحد بأنه لا صارف لجميعهم إلى تناول الزبيب خاصة . ولجميعهم باعث على الاعتراف بالحق . كيف وقد تصور أطباق البهود مع كثرتهم على الباطل . فلم لا يتصور أطباق المسلمين على الحق والكثرة إنما تؤثر عند تعارض الأشباه والدواعي والصوارف .

قلت: أما جوابهم الأول: بأن جد المجمعين في الطلب. إلخ لا يمنع انتشار إجماعهم: الواقع أن هذا فرض من الفرضيات فيقال لهم كيف يوجد الجد في الطلب من أناس تباينت طبائعهم ، وظروفهم الاجماعية والسياسية والدينية ، وهمهم . إنما ذلك الغرض الذي ذكر تموه قد يتحقق في أناس محصورين اتفقت طبائعهم وظروفهم الاجماعية والسياسية والدينية وقرائحهم وأفكارهم وهمهم ، وأين أولئك ؟ وإذا كان بعيداً فن اليسر أن يقعد الكثير مهم في عقر بيته .

كما أنه قد يقال بالنسبة للحواب الثانى . قد يكون لجميعهم باعث على الاعتراف بالحق ولكن قد محول دون الاعتراف به عوامل كثيرة اجتماعية أو سياسية أو غير ذلك كما سبق وكما سيأتى .

وما ذكرتم من اتفاق اليهود فالواقع خلاف ما ذكرتم . فإن اليهود أختلفوا على أنفسهم في نبوة محمد صلى الله عليه وسلم . فآمن بها وبما يتبعها

<sup>(</sup>١٠) المرجع السابق ص ٣٠ ـ ٢ ،

جماعة كعبد الله بن سلام وأنكرها جماعة منهم حسداً من عند أنفسهم ، واتباعاً لداعي الهوى .

وأما بالنسبة لما قاله من برى استحالة الإحماع عادة من امتناع الإحماع عن دليل ظنى فيمكن أن يقال : . : إن الأمة منى أحمعت عن ظنى فإنه أصبح فى حقها قطعياً وأصبح إحماعاً معصوماً بشهادة النصوص لها بذلك .

## ٣ - العلم بالإجساع:

قال من ذهب إلى استحالة الإحماع عادة : سلمنا أنه ممكن عادة ولكن لا نسلم إمكان العلم به . فالعلم به يستحيل عادة ، وإلى هذا القول ذهب الإمام أحمد بن حنبل فى إحدى الروايتين عنه فقد نقل عنه أنه قال من ادعى وجود الإحماع فهو كاذب .

وقد روى عن الشافعى أنه لا يرى الإحماع إلا فى حملة الفر ائض فى أشياء من أصول العلم دون فروعه(١) .

واستدلوا على ذلك بأن معرفة اتفاقهم على اعتقاد الحكم الواحد متوقف على سماع الأخبار بذلك من كل واحد من أهل الحل والعقد أو مشاهدة فعل أو ترك منه يدل عليه ، وذلك كله يتوقف على معرفة كل واحد منهم ، وذلك مع كثرتهم وتفرقهم في البلاد النائية والأماكن البعيدة متعذر عادة وبتقدير المعرفة بكل واحد منهم فمعرفة معتقده إنما تكون بالوصول إليه والاجتماع به وهو أيضاً متعذر . وبتقدير الاجتماع به وسماع قوله وروية فعله أو تركه . قد لا يفيد ذلك اليقين بأنه معتقده لجواز أن يكون إخباره وما يشاهد من فعله أو تركه على خلاف معتقده لغرض من الأغراض .

وبتقدير حصول العلم بمعتقده فلعله يرجع عنه قبل الوصول إلى الباقين وحصول العلم بمعتقدهم ، ومع الاختلاف ، فلا إحماع (٢) .

<sup>(</sup>۱) مسودة آل تيمية ص ۳۱۹ ، ۳۱۷ .

<sup>(</sup>۲) الأحكام للآمدي ص ۱۹۸ تـ ۱ ،

## وأجابوهم بما يلى : ـ

جميع ما ذكرتموه باطل بالواقع ودليل الوقوع ما علمناه علماً لا مراء فيه من أن مذهب جميع الشافعية امتناع قتل المسلم بالذمى ، وبطلان النكاح بلا ولى ، وأن مذهب جميع الحنفية نقيض ذلك مع وجود جميع التشكيكات والوقوع فى هذه الصور دليل الجواز العادى وزيادة(١) .

فإن قيل: إنما علمنا أن مذهب أصاب الشافعي وأبي حنيفة ذلك لأنا علمنا قول الشافعي وقول أبي حنيفة في ذلك وهو قول واحد يمكن الاطلاع عليه فعلمنا أن مذهب كل من يتبعه وهو مقلد له ذلك ولا كذلك في الإحماع لأنه لم يظهر لنا نص عن الله ورسوله يكون مستند إجماعهم ولو عرف لكان ذلك هو الحجة.

قلنا: هذا وإن استمر لكم ههنا فلا يستمر فيا نقله قطعاً من اعتقاد النصارى واليهود من إنكار بعثة النبى صلى الله عليه وسلم ، فإن ذلك لم يظهر لنا فيه أنه قول موسى ولا عيسى ولا قول واحد معين حتى يكون اعتقادهم ذلك لاتباعهم له(٢) ، فما هو الجواب ههنا فهو الجواب في محل النزاع (٣).

وبعد هذا رى أن الإحماع ممكن وليس بمستحيل عادة وقد وقع فى عصر الصحابة رضوان الله عليهم ، فقد أحمعوا على وجوب الصلوات الحمس وعدد ركعاتها ، وصفتها ، وأوقاتها ، والزكاة والصيام وحدوده وبعض مفطراته ، والحج ومشروعية الجهاد وأخذ الجزية من أهل الكتاب ، وبعض الحدود والقصاص وتحريم الحمر والفواحش ، ودفن النبى صلى الله عليه وسلم فى حجرة عائشة ، ومشروعية خلافة الصديق ، وحمع القرآن

<sup>(</sup>١) الأحكام للآمدي ص ١٩٨ - ١ .

<sup>(</sup>۲) لم يتبع اليهود ولا النصارى ولا عيسى فيما أنكروا من الحق. ولكنهم اتبعوا أحيارهم فيما شرعوا لهم من قلب الحقائق وقلدوم غلوا فيهم وعصبية لهم.

<sup>(</sup>٣) الأحكام للآمدي ص ١٩٨ - ١ .

فى المصاحف إلى غير ذلك ، وما زال ما أجمعوا عليه محل إجماع كل العصور إلى يومنا بل إلى ما شاء الله تعالى .

قد يقال: إن هذه الأمثلة التي ذكرتها دلت علمها النصوص؟

فالجواب: نعم دات عليها النصوص ، والنصوص هي مستند الإحماع والنص وحده قد يقال فيه: منسوخ أو محصوص ، أو مقيد أو مجمل ، فلا يدل على المطلوب ، فإذا جاء الإحماع حدد المقصود ، وقطع الأنظار والأفكار عن البحث في هذه النصوص أو غير ها .

فالإجماع في عهد الصحابة متيسر لأنهم محصورون ومجتمعون في الحجاز ومن خرج منهم إلى بلاد أخرى كان معروفاً مكانه ويسهل الاتصال به ، ومعرفة رأيه ، أما يعدهم فنادر . ويكاد يكون متعذراً ، فكيف يوجد الإحماع بعدهم ، وقد تفرق المسلمون في مشارق الأرض ومغاربها ، وكيف يطلع عليه مع تباعدهم ، واختلاف مشاربهم ومواردهم واجهادهم ، وتنوع ولاياتهم التي يكونون تحت سلطها ، واختلافهم ، وبعد كثير منهم عن الإسلام ، ومداهنته إلى غير ذلك ، ومن أجل ذلك قال الإمام أحمد — رحمه الله تعالى — من ادعى الإحماع فقد كذب لعل الناس قد اختلفوا (١).

وكان الإمام الشافعي ــ رحمه الله تعالى ــ لا يرى الإحماع موجوداً بالمعنى الصحيح إلا في حملة الفرائض في أشياء من أصول العلم دون فروعه .

وفى ذلك يقول - رحمه الله تعالى - للمناظر الذى سأله بعد أن حقق صعوبة اتفاق الناس على أحد من العلماء وتعذر إحماع العلماء قال مناظره: هل من إحماع ؟ فأجابه الشافعى نعم بحمد الله كثير فى حملة من الفرائض التى لا يسع أحداً جهلها فذلك الإحماع هو الذى لو قلت فيه أحمع الناس لم تجد حولك أحداً يقول لك ليس هذا بإحماع. فهذا الطريق التى يصدق مها من ادعى الإحماع فيها. وفي أشياء من أصول العلم دون فروعه، ودون الأصول

<sup>(</sup>۱) مختصر الصواعق ص ۲۸ ۵ ـ ۲ .

غير ها ، فأما ما ادعيت من الإجماع حيث أدركت التفرق فى دهرك. وتحكى عن أهل قرن فانظره أيجوز أن يكون هذا إجماعاً(١) .

ويقول في موضع آخر : وحملته أنه لم يدع الإحماع فيما سوى حمل الفرائض التي كلفتها العامة أحد من أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم ولا التابعين ولا القرن الذين من بعدهم ولا القرن الذين يلونهم ولا عالم علمته على ظهر الأرض ولا أحد نسبته العامة إلى العلم إلا حيناً من الزمان(٢).

قال أبو حنيفة : إذا أجمعت الصحابة على شيء سلمنا ، وإذا أجمع التابعون زاحمناهم(٣) .

وقال أبو المعالى : والإنصاف أنه لا طريق لنا إلى معرفة الإحماع إلا فى زمن الصحابة .

وقال البيضاوى: إن الوقوف عليه لا يتعذر فى أيام الصحابة فإنهم كانوا قليلين محصورين ومجتمعين فى الحجاز . ومن خرج منهم بعد فتح البلاد كان معروفاً فى موضعه . انتهى(١) .

وقال الأصفهانى : الحق تعذر الاطلاع على الإحماع إلا إحماع الصحابة حيث كان المجمعون وهم العاماء مهم ، فى قلة . وأما الآن وبعد انتشار الإسلام وكثرة العاماء فلا مطمع للعلم به . قال وهو اختيار أحمد مع قرب عهده من الصحابة وقوة حفظه وشدة اطلاعه على الأمور النقلية قال : والمنصف بعلم أنه لا خبر له من الإحماع إلا ما بجده مكتوباً فى الكتب ، والبين أنه لا بحصل الإطلاع عليه إلا بالسماع منهم أو بنقل أهل التواتر إلينا ولا سبيل إلى ذلك إلا فى عصر الصحابة وأما من بعدهم فلا . انتهى .

<sup>(</sup>١) أحمد بن حنبل للأستاذ أبي زهرة ص ٢٦١ ، ٢٦٢ . ويذكر أنه نقله من كتاب جماع العلم ٧ ـ ٧ ـ .

<sup>(</sup>٢) ألأم الشافعي ص ٥٠٨ ـ ٧ .

<sup>(</sup>٣) إرشاد الفحول للشوكاني ص ٨٢.

<sup>(</sup>٤) لَمَاشَيَةُ ابنَ بدرانَ على روضة الناظر ص ٣٥٥ ــ ١ من روضة الناظر .

<sup>(</sup>م ١٨ – أصول الفقه )

قلت: وإلى هذا ذهب المحقق الطوفى من الحنابلة فإنه بعدما ذكر قريباً من هذا قال: ولعمرى: إنه لنعم المذهب فإن كثيراً من الحوادث تقع في أقاصى المغرب والمشرق ولا يعلم بوقوعها من بينهما من أهل مصر والشام والعراق. وما والاهما، وكيف تصح دعوى الإجماع الكلى في مثل هذا دائماً وإنما تثبت هذه بإجماع جزئى وهو إجماع الإقليم الذى وقعت فيه.

أما إحماع الأمة قاطبة فيتعذر فى مثلها . إذ الإحماع عليها فرع العلم بها والتصديق مسبوق بالتصور . فمن لا يعلم محل الحكم كيف يتصور منه الحكم بنى أو إثبات . هذا كلامه و هو الحق الذى ندين الله به(١) .

وقال الشوكانى : ومن أنصف من نفسه علم أنه لا علم عند علماء الشرق مجملة علماء الغرب والعكس فضلا عن العلم بكل واحد مهم على التفصيل وبكيفية مذهبه و بما يقول فى تلك المسألة بعيبها . وأيضاً قد يحمل بعض من يعتبر فى الإحماع على الموافقة وعدم الظهور بالحلاف التقية ، والحوف على نفسه كما أن ذلك معلوم فى كل طائفة من طوائف أهل الإسلام فإنهم قد يعتقدون شيئاً إذا خالفهم فيه مخالف خشى على نفسه من مضرتهم .

وعلى تقدر إمكان معرفة ما عند كل واحد من أهل بلد واجماعهم على أمر فيمكن أن يرجعوا عنه أو يرجع بعضهم قبل أن يجمع أهل بلدة أخرى بل لو فرضنا حمّا اجمّاع أهل العلم بأسرهم فى موضع واحد ، ورفعوا أصواتهم دفعة واحدة قائلين قد اتفقنا على الحكم الفلانى . فإن هذا مع امتناعه لا يفيد العلم بالإحماع لاحمّال أن يكون بعضهم مخالفاً فيه وسكت تقية وخوفاً على نفسه .. إلى أن قال : ومن ادعى أنه يتمكن الناقل للإحماع من معرفة كل من يعتبر فيه من علماء الدنيا فقد أسرف فى الدعوى وجازف فى القول لما قدمنا من تعذر ذلك تعذراً ظاهراً واضحاً . ورحم الله الإمام أحمد بن حنبل فإنه قال : من ادعى الإحماع فهو كاذب(٢) .

<sup>(</sup>١) حاشية ابن بدران على روضة الناظر ٣٣٤ ـ ١ من روضة الناظر .

<sup>(</sup>٢) إرشاد الفحول ص ٧٢ ، ٧٣ .

اعتراض وجوابه:

قد يقول قائل: إن ما ذكرت قد يكون مقبولا في غير عصرنا هذا أما في عصرنا عصر العلم والصناعات ذلك العصر الذي تطورت فيه وسائل الإعلام فإنه يستطيع الإنسان في زمن قصير أن يتصل بالعالم مشافهة بأسرع وقت ألا يمكن أن يتصل العلماء بعضهم مع بعض بواسطة وسائل الإعلام الكثيرة فيعرف كل واحد مهم ما عليه صاحبه فيجمع عليه.

فالجواب: إن تحققت سهولة الاتصال لبعض العلماء لمكانتهم الاجهاعية أو السياسية فإنه لا يتحقق ذلك الآخرين منهم ، وإن ساعد بعض الحكام والزعماء بعض العلماء في نشر رأيهم وتسهيل اتصالم بالعلماء الآخرين . فإن هناك عدداً كبراً قد لا بجدون من يأخذ بأيديهم ويساعدهم في إبلاغ رأيهم وتسهيل اتصالم بالعلماء الآخرين . بل ربما يوجد بعض الزعماء الذين يكبتون حريبهم الإسلامية فلا يبدون رأيهم ، على أن هناك بعض العلماء في معزل عن العالم منقطعين عنه لا يسمعون ما يدور حولم ولا يعلمون عنه شيئاً ، قد فروا بديهم من هذه المحتمعات التي تزخر بكثير من الشروروالمنكرات ، قد فروا بديهم من هذه المحتمعات التي تزخر بكثير من الشروروالمنكرات ، ولو فرض توافر كل ذلك للعلماء بأسهل الطرق وأيسرها ، لما وجد إحماع فإن ذلك ليس هو كل المانع من وجوده بعد عصر الصحابة بل هناك أسباب أخرى وموانع أخرى سبق أن ذكرناها يصعب معها وجود الإحماع بعد عصر الصحابة .

وأما أدلة من قال بإمكان الإحماع . فلا تنهض أمام النقاش .

فلا قالوه من وقوع الإحماع بالنسبة لجميع الشافعية بامتناع قتل المسلم بالذى . و بطلان النكاح بلا ولى . والإحماع من الحنفية على نقيض ذلك فقد يعترض عليهم المخالف . بأنه لا يسلم الإحماع لكم فى ذلك ، فقد يكون من الشافعية والحنفية من مخالف فى ذلك فإنه لا يمكنكم أن تحصروا اتباع هذه المذاهب وتعلموا رأيهم فى ذلك صراحة ، وعدم علمكم بمخالف لهم فى ذلك لا يدل على العدم . ثم على فرض أنهم متفقون كما ذكرتم نقول :

إنما عرف مذهبهم فى ذلك لأنه عرف أن هذا مذهب الشافعى وذلك مذهب أبى حنيفة فسهل علينا معرفة مذهب أتباعهم . وليس كذلك فى الإحماع لأنه لم يظهر لنا نص عن الله ورسوله عليه الصلاة والسلام . يكون مستند إحماءهم ولو عرف لكان ذلك هو الحجة .

وأما استدلالهم بما نقل من إحماع النصارى واليهود على اعتقادهم من إنكار بعثة النبى صلى الله عليه وسلم .. إلخ . فقد عرفنا فيا سبق أنه لم يحصل بيهم إحماع فى ذلك بل منهم من خالفهم فى هذا فأسلم ومنهم من خالفهم فى هذا ولكن لم يسلم حسداً .

## ٤ - ابن تيمية ووجود الإحساع:

وقد آن لنا بعد هذا كله أن نعرف رأى ابن تيمية فى ذلك. إن ابن تيمية مرحمه الله تعالى – برى أن الإحماع ممكن وقد وقع ولكن فى عصر الصحابة وأما بالنسبة لمن بعدهم فهو متعذر غالباً ولا يعلم إحماع بالمعنى الصحيح إلا ما كان فى عصر الصحابة أما بعدهم فقد تعذر غالباً. فهو يقول فى ذلك ولكن المعلوم منه هو ما كان عليه الصحابة ، وأما بعد ذلك فتعذر العلم به غالباً.

ولهذا اختلف أهل العلم فيما يذكر من الإحماعات الحادثة بعد الصحابة . واختلف في مسائل منه كإحماع التابعين على أحد قولى الصحابة والإحماع الذي لم ينقرض عصر أهله حتى خالفهم بعضهم والإحماع السكوتى ، وغير ذلك(١) .

وليس معنى هذا أن ان تيمية برى أنه لا يمكن وقوعه بعد الصحابة كلا . فإنه لم يقل ذلك . ولكن يقول إنّه ممكن ولكنه متعذر غالباً . ولذلك حمل ما ورد عن الشافعي وأحمد من القول بالإجماع على الإجماع الاستقرائي . وهو عدم العلم بالمخالف ونقل عنهم ما يدل على ذلك قال : ولهذا قال أحمد

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ص ۲۶۱ ـ ۱ .

وغيره من العلماء من ادعي الإحماع فقد كذب. هذه دعوى المريسي(١) والأصم(٢) ولدكن يقول لا أعلم نزاعاً و قال : والذين يذكرون الإحماع كالشافعي وأبى ثور(٣) وغيرهما يفسرون مرادهم بأنا لا نعلم نزاعاً ويقولون هذا هو الإحماع الذي ندعيه(٤).

وقال ابن تيمية موجهاً قول أحمد بالإحماع : الذي أنكره أحمد دعوى إحماع المخالفين بعد الصحابة أو بعدهم وبعد التابعين ، أو بعد القرون الثلاثة المحمودة ولا يكاد يوجد في كلامه احتجاج بإحماع بعد عصر التابعين أو بعد القرون الثلاثة ، مع أن صغار التابعين أدركوا القرن الثالث وكلامه في إحماع كل عصر إنما هو في التابعين ، ثم هذا منه نهى عن دعوى الإحماع العام النطبي ، وهو كالإحماع السكوتي . أو إحماع الجمهور من غير علم بالمخالف فإنه قال في القراءة خلف الإمام : ادعى الإحماع في نزول الآية وفي عدم الوجوب في صلاة الجهر (ه) .

فعلى هذا فابن تيمية يرى ما يراه الإمام الشافعي وأحمد بن حنبل وغير هما

<sup>(</sup>۱) بشر المريسي: هو بشر بن غياث بن أبي كريمة المريسي المكنى بأبي عبد الرحمل. تعابيغداد وظل فيها إلى وفاته ، تفقه على أبي يوسف القاضى الذي كره منه عقيدته وسوء مقالا ته . وأخذ الحديث عن حماد بن سلمة وسفيان بن عيينة وغير هما كان يقول بخلق القرآن وينكر عذاب القبر وقد فسبت إليه طائفة من المرجئة تسمى المريسية وكان حنفياً وله آراء خاصة في الفقه . توفى ببغداد سنة ٢١٨ ه ولم يشيع جنازته أحد من العلماء لشدة كراهتهم له . الفتح المبين ص ١٦٦ .

<sup>(</sup>٢) الأصم: هو الإمام المفيد الثقة محدث المشرق أبو العاس محمد بن يعقوب بن يونس أن معقل الأموى النيسابورى محدث عصره بلا مدافعة . و لد سنة ٧٤٧ هـ وحدث ستاً وسبعين سنة حدث عنه الحاكم وخلق . مات ٣٤٦ هـ . طبقات الحفاظ للسيوطي ص ٣٥٤ .

<sup>(</sup>٣) أبو ثور: هو إبراهيم بن خالد بن أبى اليمانى المكلمي المشهور بأبي ثور إمام من أتمة الفقه . اشتغل أول أمره بالمذهب الحني - وبعد أن قدم الإمام الشافعي بغداد اتبعه . . وهو الذي نقل مذهب الشافعي القديم . له مصنفات جمع فيها بين الفقه والحديث ولم يصانا شيء مها . توفي ببغداد سنة ٢٤٦ هـ ( وفيات الأعيان ص ٢٦ - ١ ) ( والأعلام للزركلي ص ٣٠ - ١ ) .

<sup>(</sup>٤) مجموع الفتاوى ص ٢٧١ – ١٩ .

<sup>(</sup>٥) مسودة آل تيمية ص ٣١٦.

من ندرة الإحماع بعد الصحابة ، وأن ما حصل من الإحماع بعدهم فهو لا تحرج عن الإحماع الاستقرائي ، وهو حجة دون الحديث الصحيح وفوق القياس .

### ٥ - حجبة الإحساع:

قبل أن أذكر رأى ابن تيمية فى ذلك وأدلته ، بجدر بنا أن نذكر أدلة الجمهور ومخالفيهم وموقف كل من أدلة صاحبه . لنتبين الحقيقة سافرة من خلال نقاش كل مهما لأدلة صاحبه .

فأقول ومن الله العون . استدل من قال محجية الإحماع بأدلة كثيرة لا داعى لذكرها كلها لعمومها وبعدها عن المطلوب ، ولكن نقتصر إن شاء الله تعالى على أهمها : من ذلك .

١ – قوله تعالى : «ومن يشاقق الرسول من بعد ما تبين له الهدى ويتبع غير سبيل المؤمنين نوله ما تولى ونصله جهنم وساءت مصيرا (١) » ووجه الاستدلال بها هو أنه توعد على مشاقة الرسول صلى الله عليه وسلم فيلزم حينئذ تحريم اتباع غير سبيل المؤمنين لأنه لو لم يكن محرماً لما ضم بينه وبين الحرم الذى هو مشاقة الرسول صلى الله عليه وسلم ، فإن الجمع بين الحلال والحرام لا يحسن في وعيد(٢).

٢ ــ قوله تعالى : « وكذلك جعلناكم أمة وسطاً لتكونوا شهداء على الناس ويكون الرسول عليكم شهيداً »(٣)

وجه الاستدلال: أنه عدلهم وجعلهم حجة على الناس فى قبول أقوالهم كما جعل الرسول صلى الله عليه وسلم حجة علينا فى قبول قوله علينا ولا معنى لكون الإحماع حجة سوى كون أقوالهم حجة على غيرهم. ومها:

١ ــ ما رواه أبو بصرة الغفارى(٤) مرفوعاً بلفظ : إن الله أجاركم من

<sup>(</sup>١) ألنساء آية ه ١١ .

<sup>(</sup>٢) الأسنوى مع سلم الوصول ص ٥٥٩ - ٣ .

<sup>(</sup>٣) البقرة ١٤٣.

 <sup>(</sup>٤) هو الصحابى الجليل أبو بصرة الغفارى ، له ولابنه بصرة صحبه ، وهما معدودان فيمن نزل مصر من الصحابة . وقد اختلف في اسمه (أسد الغاية ٢٢٧ ـ ٣ سع تصرف) .

ثلاث خلال أن لا يدعو عليكم نبيكم فتهلكوا جميعاً . وأن لا يظهر أهل الباطل على أهل الحق ، وأن لا تجتمعوا على ضلالة .

وفى لفظ لا تجتمع هذه الأمة على ضلالة . وفى رواية لا تجتمع أمنى على ضلالة – وروى لا تجتمع على خطأ . وفى لفظ لم يكن الله ليجمع هذه الأمة على الخطأ (١) .

٢ – ما رآه المسلمون حسناً فهو عند الله حسن ، وما رأوه قبيحاً فهو
 عند الله قبيح .

٣ – وقال صلى الله عليه وسلم: من فارق الجماعة شبراً فقد خلع ربقة
 الإسلام من عنقه.

على الله عليه وسلم: من فارق الجماعة مات ميتة جاهلية.
 وقال: عليكم بالسواد الأعظم (٢).

٦ -- وقال : ثلاث لا يغل عليهن قلب مسلم : إخلاص العمل لله والمناصحة لولاة الأمر ولزوم حماعة المسلمين(٣).

٧ – ونهى عن الشذوذ وقال : إن من شذ شذ في النار (؛ ) .

<sup>(</sup>۱) قال ابن بدران فی شرح الروضة : رواه أحمد وأبو داود والطبرانی فی معجمه الکبیر والحاکم ص ۳۳۹ ـ ۱ روضة الناظر . . وقال فی الفتح الکبیر رواه أبو داود عن أبی مالك الأشعری ۳۱۸ ـ ۱ .

<sup>(</sup>٢) قال ابن بدران في شرحه على الروضة ص ٣٤٠ ـ ١ هذا بعض حديث رواه ابن ماجه وابن أب عاصم عن أنس مرفوعاً ولفظه (أمتى لا تجتمع على ضلالة فإذا رأيتم الاعتلاف فعليكم بالسواد الأعظم).

 <sup>(</sup>٣) هذا بعض حديث رواه البزار بإسناد جسن ، ورواه ابن حبان في صحيحه من حديث زيد بن ثابت ، شرح ابن يدران على الروضة ٣٤١ .

<sup>(</sup>٤) هذا بعض حديث رواه الترمذي عن ابن عمر مرفوءًا وقال : هذا حديث غريب من هذا الوجه ، وتمام الحديث ( إن الله لا يجمع أمتى – أو قال أمة محمد صلى الله عليه وسلم على ضلالة ويد الله مع الجاعة ومن شذشذ في النار ص ٣٤١ – ١ شرح ابن يدران على الروضة .

٨ ــ وقال : لا تزال طائفة من أمنى على الحق لا يضرهم من خذلهم
 حتى يأتى أمر الله ـ (١)

٩ -- وقال صلى الله عليه وسلم أيضاً : من أراد بحبوحة الجنة فليلزم
 الجهاعة فإن الشيطان مع الواحد وهو مع الاثنين أبعد .(٢)

وقد وجهوا هذه الأحاديث بعدة أوجه :

## الوجمه الأول:

وهذه الأخبار لم ترل ظاهرة مشهورة فى الصحابة والتابعين لم يدفعها أحد من السلف والحلف وهى وإن لم تتواتر آحادها حصل لنا بمجموعها العلم الضرورى . أن النبى صلى الله عليه وسلم عظم شأن هذه الأمة وبين عصمها عن الحطأ و بمثل ذلك نجد أنفسنا مضطرين إلى تصديق شجاعة على وسخاء حاتم وميل الرسول صلى الله عليه وسلم إلى عائشة وإن لم يكن آحاد الأحبار فيها متواتراً بل بجوز على كل واحد مها الكذب لو جردنا النظر إليه ، ولا بجوز على الحموع . وشبه ذلك ما محصل فيه العلم بمجموع قرائن آحاد مها لا ينفك عن الاحمال و محصل بمجموعها العلم الضرورى .

## الوجمه الثانى:

إن هذه الأحاديث لم تزل مشهورة بين الصحابة والتابعين يتمسكون بها في إثبات الإجماع ولا يظهر فيها أحد خلافاً إلى زمن النظام فيستحيل في مطرد العادة ومستقرها توافق الأمم في أعصار مطردة على التسليم لما لم تقم الحجة بصحبها مع اختلاف الطباع وتباين المذاهب في الرد والقبول ولذلك لم ينفك حكم ثبت بأخبار الآحاد عن خلاف محالف وإبداء تردد فيه.

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخارى ومسلم من حديث المغيرة وأخرج نحوه مسلم والترمذى وابن ماجة من حديث ثوبان ، وأخرج نحوه مسلم أيضاً من حديث عقبة بن عامر ص ٣٤١ - ١ ابن بدران في شرح الروضة .

حديث (۲) هذه الجملة بعض من حديث عمر فى خطبته بالجابية رواه الترمذى وقال هذا حديث حسن صحيح غريب من هذا الوجه وقد رواه ابن المبلاك عن محمد بن سوقة وقد روى هذا الحديث من غير وجه عن عمر عن النبى صلى الله عليه وسلم ص ٣٤١ – ١ شرح ابن بدران على الروضة ..

#### الوجمه الثالث:

هو أن المحتجن بهذه الأخبار أثبتوا بها أصلا مقطوعاً به . وهو الإخماع الذي يحكم به على كتاب الله وسنة رسوله صلى الله عليه وسلم . ويستحيل في العادة التسليم نحبر برفعون به الكتاب المقطوع به إلا إذا استند إلى مستند مقطوع به . أما رفع المقطوع به مما ليس ممقطوع فليس معلوماً حتى لا يتعجب متعجب ولا يقول قائل : كيف ترفعون الكتاب القاطع بإحماع مستنده إلى خبر غبر معلوم الصحة . وكيف يذهل عنه حميع الأمة إلى زمن النظام فيختص بالتذبه له . هذا وجه الاستدلال(۱) .

**الجواب**: أو اعتر اضات المخالف لهم .

اعترضوا على استدلالهم بآية : ( ومن يشاقق الرسول . . . الآية(٢) ) .

١ - بأن الوعيد في الآية مرتب على مشاقة الرسول صلى الله عليه وسلم واتباع غير سبيل المؤمنين . فيكون مجموع الأمرين هو المحرم ولا يلزم من تحريم المحموع تحريم كل واحد من أجزائه كتحريم الأختين(٣) .

٢ — سلمنا أن الوعيد مرتب على كل واحد منهما لكن لا نسلم تحريم اتباع غير سبيلهم مطلقاً بل بشرط تبين الهدى فإن تبين الهدى شرط فى المعطوف عليه المعطوف لقوله تعالى : من بعد ما تبين له الهدى. والشرط فى المعطوف عليه شرط فى المعطوف لكونه فى حكمه والهدى عام لاقترانه بأل . فيكون حرمة اتباع غير سبيل المؤمنين متوقفة على تبين حميع أنواع الهدى ومن حملة أنواع الهدى دليل الحكم الذى أحمعوا عليه . وإذا تبين ذلك استغى به عن الإحماع فلا يبقى للتمسك به فائدة (١) .

<sup>(</sup>۱) روضة الناظر من ۳۶۱ – ۳۶۲ – ۱.

<sup>(</sup>٢) النساء آية ١١٥.

<sup>(</sup>٣) الأسنوى مع سلم الوصول ٨٦٣ - ٣ .

<sup>(</sup>٤) المرجع السابق ص ٨٦٥ - ٣ .

٣- لا نسلم أن السبيل هو قول أهل الإحماع بل دليل الإحماع وبيانه أن السبيل لغة هو الطريق الذي يمشى فيه وقد تعذرت إرادته هنا فتعين الحمل على المحاز ، وهو إما قول أهل الإحماع أو الدليل الذي لأجله أحمعوا والثانى أولى لقوة العلاقة بينه وبين الطريق ، وهو كون كل واحد مهما موصلا إلى المقصد (١) .

٤ - لا نسلم أنه بجب اتباع سبيل المؤمنين في كل شيء بل في السبيل الذي صاروا به مؤمنين ، ويدل عليه أن الآية الكريمة نزلت في رجل ارتد ، ولأنه إذا قيل لا تتبع غير سبيل الصالحين فهم منه المنع من ترك الأسباب التي بها صاروا صالحين دون غير ها كالأكل والشرب(١) .

ويتبع غير سبيل المؤمنين ) يحتمل وجوها منها الوجوه التي ذكرت . وإذا قام الاحمال كان عايته الطهور والتمسك بالظاهر ، إنما يثبت بالإحماع ولولاه لوجب العمل بالدلائل المانعة من اتباع الظن فيكون إثباتاً للإحماع عما لا تثبت حجته إلا به . فيصر دوراً كما فصلناه آنفاً (۲) .

واعترضوا على استدلالهم بقوله تعالى : وكذلك جعلناكم أمة وسطا .. الآية عايلى : ـــ

١ – إن العدالة فعل العبد لأنها عبارة عن أداء الواجبات واجتناب المهيات والوسط فعل الله تعالى لقوله : – جعلناكم أمة وسطا – فيكون الوسط غير العدالة فلا يكون جعلهم وسطأ عبارة عن تعديلهم . وكيف والمعدل لا يجعل الرجل عدلا ولكن نخبر عن عدالته .

<sup>(</sup>۱) الأسنوى مع سلم الوصول ۸۹۹ ـ ۳ .

<sup>(</sup>۲) روضة الناظر مع ابن بدران ۳۳۷ ـ ۱ .

لا سلمنا أن الله تعالى عدلهم لكن تعديلهم ليشهدوا على الناس يوم القيامة بأن الأنبياء بلغوهم الرسالةو عدالة الشهود إنما تعتبر وقت أداء الشهادة لا قبلها فتكون الأمة عدولا فى الآخرة لا فى الدنيا ونحن نسلمه(١) .

٣ أنه وصفهم بذلك فى الدنيا ولكن ليس فى قوله تعالى – لتكونوا شهداء على الناس – لفظ عموم يدل على قبول شهادتهم فى كل شىء بل هو مطلق فى المشهود به وهو غير معين فكانت الآية مجملة ولا حجة فى الحمل(٢).

٤ ــ سلمنا أنها ليست مجملة ولكنا قد عملنا بها فى قبول شهادتهم على من بعدهم بإبجاب اننبى صلى الله عليه وسلم ــ العبادات عليهم وتكليفهم عا كلفهم به فلا يبقى حجة فى غير ه لتوفية العمل بدلالة الآية(٣) .

الحما أن ذلك يدل على عصمتهم عن الحطأ مطلقاً لكن فيا يشهدون به لا فيا يحكمون به من الأحكام الشرعية بطريق الاجتهاد فإن ذلك ليس من باب الشهادة في شيء و هو محل النزاع (٣).

وأما اعتر اضاتهم على استدلال الجمهور بالسنة ففيا يلى :

١ ــ هذه كلها أخبار آحاد لا تبلغ حد التواتر ولا تفيد اليقين(١) .

٢ ــ سلمنا التواتر ولكن محتمل أنه أراد بننى الخطأ والضلالة عن
 الأمة عصمة حميعهم عن الكفر لا بتأويل ولا شبهة(٤).

و يحتمل أنه أراد بنني الحطأ عصمتهم في الشهادة في الآخرة أو فيما يوافق النص المتواتر أو دليل العقل دون ما يكون فيه الاجتهاد .

٣ ـ سلمنا دلالة هذه الأخبار على عصمتهم عن كل خطأ وضلال

<sup>(</sup>۱) الأسنوى مع سلم الوصول ۸۷۴ - ۳ .

۲۱۲ – ۱ - ۱ الأحكام للآمدى ص ۲۱۲ – ۱ .

<sup>(</sup>٣) الأحكام للآمدي ص ٢١٢ - ١ .

<sup>(</sup>٤) المرجع السابق ص ٢٢٠ - ١ .

لكن يحتمل أنه أراد بالأمة كل من آمن به إلى يوم القيامة وأهل كل عصر ليسوا كل الأمة فلا يلزم امتناع الخطأ والضلال عنهم(١) .

٤ - سلمنا انتفاء الحطأ والضلال عن الإحماع فى كل و احد من الأعصار ولكن لم قلم إنه يكون حجة على المحتهدين وإنه لا تجوز مخالفته مع أن كل مجتهد فى الفرعيات مصيب على ما يأتى تحقيقه ولا يجب على أحد المصيبين اتباع المصيب الآخر (١).

ه - سلمنا دلالة ما ذكرتموه على كون الإحماع حجة و لكنه معارض
 ما يدل على أنه ليس محجة و دليله ما سبق من الآيات و الأخبار (١) .

## أجوبة القائلين بحجية الإجماع على اعتر اضات مخالفيهم :

أجابوا على اعتر اضهم باستدلالهم بالآية الأولى بما يلي :

#### عن الاعتراض الأول:

لا نسلم أنه رتب الوعيد على الكل بل على كل واحد ولو لم يكن مرتباً على كل واحد لكان ذكر محالفة المؤمنين يعنى اتباع غير سبيلهم لغواً لا فائدة له لأن المشاقة مستقلة في ترتيب الوعيد وكلام الله سبحانه وتعالى يصان عن اللغو(٢).

### وعن الاعتراض الثاني : بوجهين : أحدهما :

لا نسلم أن كل ماكان شرطاً فى المعطوف عليه يكون شرطاً فى المعطوف، بل العطف إنما يقتضى التشريك فى مقتضى العامل إعراباً ومدلولا كما تقدم غبر مرة ،

الثانى : سلمنا أن الشرط فى المعطوف عليه شرط فى المعطوف لكن لا يضرنا ذلك فإنه لا نزاع فى أن الهدى المشروط فى تحريم المشاقة إنما هو

<sup>(</sup>۱) المرجع السابق ص ۲۲۰ ـ ۱ .

<sup>(</sup>۲) الأسنوى مع سلم الوصول ۸۶۳ ـ ۳ .

دليل التوحيد والنبوة لا أدلة الأحكام الفرعية فيكون هذا الهدى شرطاً فى اتباغ غير سبيل المؤمنين ونحن نسلمه(١) .

## وعن الاعتراض الثالث :

بأن السبيل أيضاً يطلق على الإحماع لأن أهل اللغة يطلقونه على ما نحتاره الإنسان من قول أو فعل ومنه قوله تعالى : «قل هذه سبيلي »(١)وإذا كان كذلك فحمله على الإحماع أولى لعموم فائدته فإن الإحماع يعمل به المحتمد والمقلد وأما الدليل فلا يعمل به سوى المحتمد(٣).

# وعن الاعتراض الرابع:

بأنه يلزم حينئذ أن تكون مخالفة سبيل المؤمنين هي المشاقة فإنه لا معنى لمشاقة الرسول عليه الصلاة والسلام إلا ترك الإيمان وسمى بذلك لأنه في شق أى فى جانب والرسول صلى الله عليه وسلم فى جانب آخر ولو حمل على هذا لزم التكرار(1).

## وأما الاعتراض الخامس:

فقد ذكره ابن قدامة فى روضة الناظر . وذكره شارح الروضة ابن بدران .

ولكن لم يجيبا عليه . وذكر ان بدران أن هذا أصعب الاعتراضات(ه). وأجابوا على اعتراضاتهم باستدلالهم بالآية الثانية بما يلي :

عن الاعتراض الأول: بأن فعل العبد من أفعال الله تعالى على مذهب

<sup>(</sup>١) ألمرجع ألسابق ٢٠٦٤ ـ ٣ .

<sup>(</sup>۲) يوسف آية ۱۰۸

<sup>(</sup>٣) الاسنوى مع سلم الوصول ٨٩٥ . ٣ .

<sup>(</sup>٤) الاستوى مع سلم الوصول ص ٨٩٩ ـ ٣ .

 <sup>(</sup>۵) روضة الناظر مع شرج ابن بدران ص ۳۳۷ - ۱ ر

أهل الحق لما تقرر في علم الكلام أن أفعال العباد محلوقة لله تعالى(١) .

وعن الاعتراض الثانى : بأن العدالة لا تتحقق إلا مع التكليف ولا تكليف في الدار الآخرة ويؤيده قوله تعالى جعلنا كم ولم يقل سنجعلكم (٢).

وعن الاعتراض الثالث: من وجهين:

الأول : أنه بجب اعتقاد العموم فى قبول الشهادة نفياً للإحمال عن الكلام .(٣)

الثانى : أن الإجاع ليس فى قوله ( لتكونوا شهداء على الناس )(؛) .

بل فى وصفهم بالعدالة ومهما كانوا عدولا وجب قبول قولهم فى كل شىء وبه مخرج الجواب عن السؤال الرابع(٠).

وعن الاعتراض الحامس: أنه إذا ثبت وصفهم بالعدالة فى نفس الأمر فيا نخبرون به مما يرونه من الأحكام الشرعية بجب صدقهم فيه وإلا لما كانوا عدولا فى نفس الأمر، وإذا كانوا صادقين فيه فهو صواب لكونه حسنأ فهو حسن عند الله لقوله عليه الصلاة والسلام ما رآه المسلمون حسناً فهو حسن عند الله(1) وإذا كان صواباً كان خلافه خطأ وهو المطلوب(٧).

<sup>(</sup>۱) الاستوى مع سلم الوصول ص ٤٧٨ - ٣ .

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق.

<sup>(</sup>٣) الأحكام للآمدي ص ٢١٣ - ١ .

<sup>(</sup>٤) البقرة آية ١٤٣.

<sup>(</sup>٥) الأحكام للآمدي ص ٢١٣ ـ ١ .

<sup>(</sup>۱) علق عليه شيخنا الأستاذ عبد الرازق عفيني في حاشيته على الآمدي ص ۲۱۶ - ۱ بأنه من قول ابن مسعود وقال ابن بدران في حاشيته على الروضة ۳۳۹ - ۱ لم يروه الإمام أحمد في المسند ولو كان هنده مما يصبح الاحتجاج به لرواه به ولكن روؤه في كتاب السنة عن أبن مسعود موقوفا وهو حسن وكذا أخرجه البزار والطيالسي والطبراني وأبو نعيم في ترجحة ابن مسعود .

<sup>. (</sup>٧) الأحكام للآمدي ص ٢١٤ ـ ١ .

# وأجابواً على اعتراضاتهم باستدلالهم بالسنة بما يلي :

عن الاعتراض الأول من وجهين:

## الرجمه الأول:

إن كل واحد من هذه الأخبار وإن كان خبر واحد بجوز تطرق الكذب إلىه إلا أن كل عاقل بجد من نفسه العلم الضرورى من حملتها .قصد رسول الله عليه الصلاة والسلام تعظيم هذه الأمة وعصمتها عن الحطأ كما علم بالضرورة سفاء حاتم وشجاعة على وفقه الشافعي ومالك وأبي حنيفة رضي الله عنهم وميل رسول الله صلى الله عليه وسلم إلى عائشة دون باقى نسائه بالأخبار التي الحادها آحاد غير أنها نازلة منزلة المتواتر (١).

#### الوجمه الثاني :

إن هذه الأحاديث لم زل ظاهرة مشهورة بن الصحابة ومن بعدهم متمسكاً بها فيا بيهم في إثبات الإحماع من غير خلاف فيها ولا نكبر إلى زمان وجود المخالفين . والعادة جارية بإحالة اجتماع الحلق الكثير والجم الغفير مع تكرار الأزمان واختلاف همهم ودواعهم ومذاهبهم على الاحتجاج لما لا أصل له في إثبات أصل من أصول الشريعة وهو الإحماع الحكوم به على الكتاب والسنة من غير أن ينبه أحد على فساده وإبطاله وإظهار النكير فيه .

فإن قبل من المحتمل أن أحداً أنكر هذه الأخبار ولم ينقل إلينا ، ومع هذا الاحمال فلا قطع وقولكم إن الصحابة والتابعين استداوا بها على الإحماع لا نسلم ذلك .

وها المانع أن يكون استدلالهم على الإجماع لا بهذه الأحاديث بل بغيرها والاستدلال على صحة الأحاديث بالإحماع .

سلمنا استدلالهم بها على ذلك ولكنه دور لما فيه من الاستدلال بالأحاديث على الإجماع . ثم ما ذكرتموه في الدلالة على صحتها من عدم

<sup>(</sup>١) الأحكام للامدى ٢٧٠ ـ ١ .

التكبر معارض بما يدل على عدم صحبها وذلك أنها او كانث معلومة الصحة مع أن الحاجة داعية إلى معرفتها لبناء هذا الأصل العظيم عليها لأحالت العادة أن لا تعرف الصحابة للتابعين طريق صحبها قطعاً للشك والارتياب.

#### قلنا جواب الأول :

أن الإجماع من أعظم أصول الدين فلو وجد فيما يستدل به عليه نكير لا اشهر فيما بينهم وعظم الحلاف فيه كاشتهار خلافهم فيما هو دونه من مسائل الفروع كاختلافهم فى دية الجنين – وقوله: أنت على حرام – وحد الشرب. ومسائل الجد والإخوة ، إلى غير ذلك ، ولو كان كذلك لكانت العادة تحيل عدم نقله بل كان نقله أولى من نقل ما خولف فيه من مسائل الفروع بل أولى من نقل خلاف النظام فى ذلك مع خفائه وقلة الاعتبار بقوله.

### وجــواب الثانى :

ما ظهر واشتهر من تمسك الصحابة والتابعين والاحتجاج بهذه الأخبار في معرض التهديد لمخالف الجاعة والزجر عن الحروج عنهم ظهوراً لاريب فيه.

#### وجـواب الثالث :

أن الاستدلال على صحة الأخبار لم يكن بالإحماع . بل بالعادة المحيلة لعدم الإنكار على الاستدلال بما لا صحة له فيما هو من أعظم أصول الأحكام ، والاستدلال بالعادة غير الاستدلال بالإحماع . وذلك كالاستدلال بالعادة على إحالة دعوى وجود معارض للقرآن واندراسه ووجود دليل يدل على إلجاب صلاة الضحى وصوم شوال ونحوه .

## وجـواب الرابع :

أنه محتمل أن تكون الصحابة قد علمت صحة الأخبار المذكورة وكونها مفيدة للعلم بعصمة الأمة لا بصريح مقال بل بقرائن أحوال وأمارات دالة على ذلك لا سبيل إلى نقلها ولو نقلت لتطرق إليها التأويل والاحتمال واكتفوا على ذلك لا سبيل أن العادة تحيل الاعتماد على مالا أصل له فيما هو من

أعظم الأصول (١) .

### وأجابوا عن الاعتراض الثاني :

هذه الأخبار نعلم أنها إنما وردت تعظيماً لشأنهذه الأمة في معرض الإمتنان والانعام عليهم وفي حملها على نبي الكفر عنهم خاصة إبطال فائدة اختصاصهم بذلك لمشاركة بعض آحاد الناس للأمة في ذلك وإنما يصح ذلك أن لو أراد بها العصمة عما لايعصم عنه الآحاد من أنواع الحطأ والكذب ونحوه . وما ذكروه من باقي التأويل فباطل ، فإن فائدة هذه الأخبار إنما وردت لإيجاب متابعة الأمة والحث عليه والزجر عن محالفته ولو لم يكن ذلك محمولا على حميع أنواع الحطأ بل على بعض غير معلوم من ألفاظ الأخبار لامتنع إنجاب متابعتهم فيه لكونه غير معلوم ولبطلت فائدة تخصيص الأمة عا ظهر منه قصد تعظيمها لمشاركة آحاد الناس لهم في نني بعض أنواع الحطأ عنهم على ما سبق تعريفه (٢).

## وعن الاعتراض الثالث:

بما سبق في المسائل المتقدمة(٢) .

### وعن الاعتراض الرابع:

أنه إذا ثبت انتفاء الحطأ عن الإحماع فيها ذهبوا إليه قطعاً فمخالفه يكون مخطئاً قطعاً ، والمحطىء قطعاً فى أمور الدين إذا كان عالمـاً به لا نخرج عن التبديع والتفسيق ولا معنى لـكون الإحماع حجة على الغير سوى ذلك.

كيف وأنه إذا ثبت انتفاء الحطأ عن أهل الإحماع فيما ذهبوا إليه فقد أحموا على وجوب اتباعهم فيما ذهبوا إليه فكان واجباً نفياً للخطأ عنهم (٢).

<sup>(</sup>١) الأحكام للآمدي ص ٢٢١ ــ ٢٢٢ ـ ١ .

<sup>(</sup>٢) الأحكام للآمدي ص ٢٧٢ ـ ٢٧٣ . ١ .

### اعراض من المخالف وجوابه:

قال من لابرى حجية الإجماع : سلمنا ما ذكرتموه على كون الإجماع حجة .

ولكنه معارض بما يدل على عدم حجيته . وذلك بالكتاب والسنة والمعقول :

أما الكتاب: : فقوله تعالى : (ونزلنا عليكالكتاب تبياناً لكل شيء)(١) و ذلك بدل على عدم الحاجة إلى الإحماع (٢).

وقوله تعالى : ( فإن تنازعتم فى شىء فردوه إلى الله والرسول )(٣) . اقتصر على الكتاب والسنة وذلك يدل على عدم الحاجة إلى الإجماع (٤) .

وقوله تعالى : (ولا تأكلوا أموالكم بينكم بالباطل)(٠)

وقوله تعالى: (وأن تقولوا على الله مالا تعلمون)(١) نهى كل الأمة عن هاتين المعصيتين وذلك يدل على تصورهما منهم ومن تتصور منه المعصية لايكون قوله ولا فعله موجباً للقطع(٧).

وأما السنة: فهو أن النبى صلى الله عليه وسلم: أقر معاذا لمـا سأله عن الأدلة المعمول بها على إهماله لذكر الإحماع ولو كان الإحماع دليلا لمـا ساغ ذلك مع الحاجة إليه .

وأيضاً : - فإنه قد ورد عن النبي صلى الله عليه وسلم ما يدل على جواز

<sup>(</sup>١) النحل آية ٨٥ .

<sup>(</sup>۱) ( الأحكام للآمدی) ص ۲۰۲ ـ ۱ .

<sup>(</sup>٣) النساء آية ٥٥ .

<sup>(</sup>٤) المرجع السابق ٢٠٢ ـ ١ .

<sup>(</sup>٥) البقرة آية ١٨٨ .

<sup>(</sup>١) الأعراف آية ٣٣.

<sup>(</sup>۷) الأحكام للآمنى ص ۲۰۲ ـ ۱ .

خلو العصر عمن تقوم الحجة بقولهم بقوله عليه الصلاة والسلام – بدأ الإسلام غريبًا وسيعود غريبًا كما بدأ (١) .

وأيضاً قوله: ــ لاترجعوا بعدى كفاراً ــ شي الكل عن الكفر وهو دليل جواز وقوعه منهم (٢).

وقوله: ــ إن الله لايقبض العلم انتزاعاً . ولكن يقبض العلماء حتى إذا لم يبق عالم انخذ الناس روساء جهالا فسئلوا فأفتوا بغير عملم فضلوا وأضلوا(٣) .

وقوله : - تعلموا الفرائض وعلموها الناس فإنها أول ما ينسي (٤) .

وقوله : ـــ لتركبن سنن من كان قبلكم حذوا القذة بالقذة(٠) .

وقوله: — خبر القرون القرن الذي أنا فيه ثم الذي يليه. ثم الذي يليه. ثم تبتّى حثالة كحثالة التمر لايعبا الله سهم(١).

أجاب من يرى حجية الإجماع عن هذه الأدلة بما يلي :

أما ما ذكروه في المعارضة بالآية الأولى : فليس في بيان كون الإحماع

<sup>(</sup>١) رواء مسلم عن أبي هريرة رفنه بلفظ ؛ بدأ الإسلام فريباً وسيمود كما بدأ غريباً – كشف الحفاء ومزيل الألباس ص ٣٣٣ ـ ١ .

 <sup>(</sup>۲) جزء من خطبة النبي صلى الله عليه وسلم في حجة الوداع - رواه البخاري ومسلم اللولؤ و المرجان ص ١٤ - ١ .

<sup>(</sup>٣) رواه البخارى ومسلم وأحمد في مسنده والترمذي وابن ماجة – الفتح السكبير ص ٣٥٠ - ١ .

<sup>(</sup>٤) رواه ابن ماجة والحاكم في مستدركه عن أبي هريرة – الفتح الكبير ص ٣١ - ٢ .

 <sup>(</sup>٥) رواه الإمام أحمد في مسنده والبخاري ومسلم وابن ماجة عن أبي سعيد والحاكم في مستدركه عن أبي هريرة – الفتح الكبير ص ٨ ـ ٣ .

<sup>(</sup>٦) رواه مسلم عن عائشة بلفظ خير الناس القرن الذي أنا فيه ثم الثانى ثم الثالث . وُرواه البخارى ومسلم وأحد البخارى ومسلم وأحد والترمذى ، والغزائى عن ابن مسمود ورواه البخارى ومسلم وأحد والترمذى عن عمران بن حصين ، ورواه الطبر انى والحاكم عن جعدة عن هبيرة كلهم رووه بألفاظ متقادبة — كشف الخفاه ص ٧٥ ـ ١ .

حجة متبعة بالآية التي ذكرناها ما ينافى كون الكتاب تبياناً لكل شيء وأصلا له إذ هو حجة أخرى مصدقة لما استندت إليه وتفرعت عنه من الكتاب أو السنة فيكون من تظاهر الأدلة(١).

وأما الآية الثانية: فهى دليل عليهم لأنها دليل على وجود الرد إلى الله تعالى والرسول صلى الله عليه وسلم فى كل متنازع فيه وكون الإحماع حجة متبعة مما وقع النزاع فيه وقد رددناه إلى الله تعالى حيث أثبتناه بالقرآن وهم مخالفون فى ذلك.

وأما الآية الثالثة والرابعة: — فلا نسلم أن النهى فيهما راجع إلى اجماع الأمة على ما نهوا عنه بل هو راجع إلى كل واحد على انفراده ولا يلزم من جواز المعصية على كل واحد جوازها على الجملة.

سلمنا أن الهي لجملة الأمة على الاجماع على المعصية .

ولكن غاية ذلك جواز وقوعها منهم عقلا ولا يلزم من الجواز الوقوع . ولهذا فإن النبى صلى الله عليه وسلم قد نهى عن أن يكون من الجاهلين بقوله تعالى : ( فلا تكونن من الجاهلين )(٢) – وقال تعالى لنبيه صلى الله عليه وسلم : – ( لئن أشركت ليحبطن عملك )(٣). إذ ورد ذلك في معرض النهى مع العلم بكونه معصوماً من ذلك .

وأيضاً: فإنا نعلم أن كل أحد مهى عن الزنا – وشرب الحمر . وقتل النفس بغير حق إلى غير ذلك من المعاصى – ومع ذلك فإن من مات ولم يصدر عنه بعض المعاصى نعلم أن الله قد علم منه أنه لايأتى بتلك المعصية فكان معصوماً عنها ضرورة تعلق علم الله بأنه لايأتى بها ومع ذلك فهو منهى عنها(٤) .

<sup>(</sup>١) الأحكام للآمدي مع حاشية شيخنا الأسناذ عبد الرازق عفين ص ٢٠٩ - ١

<sup>(</sup>٢) الأنمام آية ٣٥.

<sup>(</sup>٢) الزمر آية ٦٥.

<sup>(</sup>٤) الأحكام للآمدى ٢١٠ ـ ١ .

قلت: قد يقال: إن الله نهى نبيه عن ذلك مع علمه بعدم وقوع ذلك منه . والله أعلم . من أجل أن يعلم الناس أن الرسول صلى الله عليه وسلم كأمته بشر منهى عما نهيت عنه مأمور بما أمرت به فهو برجو رحمته ويخاف عذابه . وإن كونه رسول الله لايبرر له فعل المعاصى أو ترك الأوامر . وذلك خلاف ما يزعمه المبتدعون الملحدون من أن الواصلين إلى الله خاصة الحاصة كما يقولون تسقط عنهم التكاليف فيجوز لهم ترك الواجبات وفعل المحرمات «سبحانه وتعالى عما يقولون علواً كبيراً »(۱) .

وأما بالنسبة: لمن مات ولم يفعل شيئاً من المعاصى التى نهى عنها فقد يقال والله أعلم ، إن الله عصمه من المعاصى المذكورة وجعل السبب فى ذلك نهيه سبحانه وتعالى له عنها . فهو سبحانه ربط الأسباب بالمسببات . وهذا مثل ما يقول إن الله علم أهل الجنة وأهل النار بأعيانهم ومع ذلك أمرهم بأوامر ونهاهم عن مناه . وهو قد علم أن هؤلاء فى الجنة وأولئك فى النار .

فالله أمرهم ونهاهم لأنه ربط دخول الجنة بأسباب . وربط دخول النار بأسباب ، فهو يأمرهم بالشرع وينهاهم ليتحقق ما أراده والله حكيم عليم خبير .

وأما حبر معاذ: فإنما لم يذكر فيه الإحماع لأنه ليس محجة فى زمن النبى صلى الله عليه وسلم فلم يكن موخراً لبيانه مع الحاجة إليه .

وقوله: صلى الله عليه وسلم بدأ الإسلام غريباً وسيعود غريباً كما بدأ لايدل على أنه لايبتى من تقوم الحجة بقوله، بل غايته أن أهل الإسلام هم الأقلون(٢).

وقوله: ولا ترجعوا بعدى كفاراً.

يحتمل أنه خطاب مع حماعة معينين . وإن كان خطاباً مع الكل فجوابه ما سبق في آيات المناهي للأمة .

<sup>(1)</sup> الإسراء آية ٣٤.

<sup>(</sup>٢) الأحكام للآمدي ص ٢١٠ . ١ .

وقوله: حتى إذا لم يبق عالم اتخذ الناس روساء جهالا . . . الحديث غايته الدلالة على جواز انقراض العلماء ونحن لاننكر امتناع وجود الإحماع مع انقراض العلماء وإنما الكلام فى اجتماع من كان من العلماء وعلى هذا يكون الجواب عن باقى الأحاديث الدالة على خلو آخر الزمان من العلماء . كيف وإن ما ذكروه معارض بما يدل على امتناع خلو عصر من الأعصار عمن تقوم الحجة بقوله وهو قوله عليه الصلاة والسلام — (لا تزال طائفة من أمى على الحق حتى يأتى أمر الله وحتى يظهر الدجال )(١) .

وأيضاً ماروى أنه قال: واشوقاه إلى إخوانى! قالوا: يارسول الله ألسنا إخوانك؟ فقال أنتم أصحابى ، إخوانى قوم يأتون من بعدى بهربون بدينهم من شاهق إلى شاهق ويصلحون إذا فسد الناس(٢).

تنبيه: تركنا بعض الاعتراضات على أدلة القائلين بحجية الإحماع لعدم فائدتها حيث إنها خرجت إلى نطاق الجدل الذي لا طائل تحته. . وإنما محسب القارىء الفطن أن يأخذ فكرة عن أدلة الطرفين ثم بعد ذلك يعمل فكره وبرى رأيه . والله الهادى إلى سواء السبيل .

### ٦ - ابن تيمية وحجية الإحساع:

سبق أن عرفنا أن ابن تيمية ــ رحمه الله تعالى ــ برى أن الإجماع حجة وأنه بعد عصر الصحابة يتعذر وجوده غالباً ولكن يا ترى ما هى أدلة ابن تيمية على حجية الإجماع ؟ ذلك ما ستعرفه إن شاء الله تعالى فى هذا البحث.

إن أدلته هي أدلة الجمهور ولكنه في بعض هذه الأدلة يوجه الاستدلال بها توجيهاً غير ما وجهه بها العلماء . فهو يقول :

<sup>(</sup>١) تقدم تخريجه .

 <sup>(</sup>٢) رواه الإمام أحد في مسنده عن أنس بلفظ و دنت أنى لقيت إخوانى الذين آمنوا و لم يرونى الحديث - ص ٢٠٥١ .

إذا ثبت إجماع الأمة على حكم من الأحكام لم يكن لأحد أن يخرج عن إجماعهم فإن الأمة لاتجتمع على ضلالة(١).

وقال فى موضع آخر بعد ذكر بعض طرق الأحكام الشرعية ــ الطريق الرابع : الإجماع وهو متفق عليه بين عامة المسلمين من الفقهاء والصوفية وأهل الحديث والكلام وغيرهم فى الجملة ، وأنكره بعض أهل البدع من المعتزلة والشيعة(٢).

فتعال معى أيها القارىء الكريم بعد ذلك لنرى الأدلة التي استدل بها ابن تيمية و توجيه الاستدلال بها . و ذلك بما يلي :

 ١ – قوله تعالى : (كنتم خير أمة أخرجت للناس تأمرون بالمعروف وتنهون عن المنكر وتؤمنون بالله )(٢) .

قال: وهذا وصف لهم بأنهم يأمرون بكل معروف وينهون عن كل منكر كما وصف نبيهم بذلك فى قوله: « الذى يجدونه مكتوباً عندهم فى التوراق والإنجيل يأمرهم بالمعروف وينهاهم عن المنكر » (٤)

فلو قالت الأمة فى الدين بما هو ضلال لكانت لم تأمر بالمعروف في ذلك ولم تنه عن المنكر .

٢ - وقال تعالى : - « وكذلك جعلناكم أمة وسطا لتكونوا شهداء على الناس ويكون الرسول عليكم شهيداً »(٥) .

والوسط العدل الحيار وقد جعلهم الله شهداء على الناس وأقام شهادتهم مقام شهادة الرسول .

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتساوى ص ۱۰ ـ ۲۰ .

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق ٣٤١ ـ ١١ .

<sup>(</sup>٣) آل عمسران آية ١١٠ .

<sup>(</sup>٤) الأعسراف آية ١٥٧ .

<sup>(</sup>٥) البقَسرة آية ١٤٣ .

وثبت فى الصحيح أن النبى صلى الله عليه وسلم مر عليه بجنازة فأثنوا عليها شراً عليها خيراً فقال : وجبت . وجبت . ثم مر عليه بجنازة فأثنوا عليها شراً فقال : وجبت . وجبت . قالوا : يارسول الله ماقولك . وجبت . وجبت ؟ قال : هذه الجنازة أثنيتم عليها خيراً فقلت : وجبت لها الجنة . وهذه الجنازة أثنيتم عليها شراً فقلت : وجبت لها النار . أنتم شهداء الله فى الأرض(١) . . . فإذا كان الرب قد جعلهم شهداء لم يشهدوا بباطل فإذا شهدوا أن الله أمر بشيء فقد أمر به . وإذا شهدوا أن الله نهى عن شيء فقد نهى عنه ، وأو كانوا يشهدون بباطل أو خطأ لم يكونوا شهداء الله فى الأرض بل زكاهم الله فى شهادتهم كما زكى الأنبياء فيا يبلغون عنه أنهم لا يقولون عليه إلا الحق كذلك الأمة لاتشهد على الله إلا بحق كذلك

٣ ـ قال تعالى : « واتبع سبيل من أناب إلى »(٣) والأمة منيبة إلى الله
 فيجب اتباع سبيلها .

٤ ـــ قال تعالى : « والسابقون الأولون من المهاجرين والأنصار والذين البعوهم بإحسان رضى الله عنهم ورضوا عنه »(١) .

فرضى الله عمن اتبع السابقين إلى يوم القيامة فدل على أن متابعهم عامل بما يرضى الله . والله لايرضى إلا بالحق لا بالباطل .

۵ — قال تعالى : — « ومن يشاقق الرسول من بعد ما تبين له الهدى
 ويتبع غير سبيل المؤمنين نوله ما تولى ونصله جهنم وساءت مصيراً »(٥) .

قال : ـــ وكان عمر بن عبد العزيز يقول كلمات كان مالك يوثرها عنه كثيراً . قال : سن رسول الله صلى الله عليه وسلم وولاة الأمور من بعده

<sup>(</sup>١) رواه مسلم عن أنس -- تفسير القرطبي ١٥٥ - ٢ . ثم قال أخرجه البخارى بمنناه .

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتساوى ص ۱۷۷ ـ ۱۹ .

<sup>(</sup>٣) لقسمان آية ١٥ .

<sup>(</sup>٤) التوبة آية ١٠٠ .

<sup>(</sup>٥) النساء آية ١١٥ .

سننا الأخذ بها تصديق لكتاب الله واستعال لطاعة الله ومعونة على دين الله ليس لأحد تغيير ها ولا النظر في رأى من خالفها فمن خالفها واتبع غير سبيل المؤمنين ولاه الله - تعالى - ما تولى وأصلاه جهم وساءت مصيراً.

والشافعي ـ رحمه الله تعالى ـ لما جرد الكلام في أصول الفقه احتج بهذه الآية على الإجماع كما كان هو وغيره . ومالك ذكر عن عمر بن عبد العزيز ، والآية دلت على أن متبع غير سبيل المؤمنين مستحق للوعيد كما أن مشاق الرسول من بعد ما تبين له الهدى مستحق للوعيد ، ومعلوم أن هذا الوصف يوجب الوعيد بمجرده فلو لم يكن الوصف الآخر يدخل في ذلك لمكان لا فائدة في ذكره . ثم قال ابن تيمية بعد ذلك : وهنا للناس ثلاثة أقوال : - قيل : اتباع غير سبيل المؤمنين هو بمجرد مخالفة الرسول المذكورة في الآية ، وقيل: بل مخالفة الرسول مستقلة بالذم فكذلك اتباع غيرسبيلهم مستقل بالذم ، وقيل: بل اتباع غيرسبيل المؤمنين يوجب الذم كما دلت عليه الآية لكن هذا لايقتضي مفارقة الأول . بل قد يكون مستزماً له . فكل متبع غير سبيل المؤمنين . وهكذا كما في طاعة الله والرسول فان طاعة الله واجبة وطاعة الرسول واجبة وكل واحد من معصية الرسول موجب للذم وهما متلازمان فإنه من يطع الرسول فقد أطاع الله () .

وقال أيضاً بعد كلام طويل: والآية المشهورة التي يحتج بها على الإجماع قوله تعالى: — (ومن يشاقق الرسول من بعد ما تبين له الهدى ويتبع غير سبيل المؤمنين نوله ماتولى) — الآية. ومن الناس من يقول انها لاتدل على مورد النزاع فإن الذم فيها لمن جمع الأمرين وهذا لا نزاع فيه. أو لمن اتبع غير سبيل المؤمنين التي بها كانوا مؤمنين ، وهي متابعة الرسول. وهذا لا نزاع فيه ، أو أن سبيل المؤمنين هو الاستدلال بالكتاب والسنة وهذا

<sup>(</sup>۳) مجموع الفتاوی ص ۱۷۸ ، ۱۷۹ – ۱۹

لا نراع فيه فهذا ونحوه قول من يقول: لاتدل على محل النزاع. وآخرون يقولون: بل تدل على وجوب اتباع المؤمنين مطلقاً. وتكلفوا لذلك ماتكلفوه كما قد عرف من كلامهم ولم بجيبوا عن أسئلة أولئك بأجوبة شافية ، والقول الثالث الوسط: أنها تدل على وجوب اتباع سبيل المؤمنين وتحريم اتباع غير سبيلهم ولكن مع تحريم مشاقة الرسول من بعد ما تبين له الهدى ، وهو يدل على ذم كل من هذا وهذا كما تقدم لكن لا يننى تلازمهما كما ذكر في طاعة الله والرسول.

وحينئذ نقول: الذم إما أن يكون لاحقاً لمشاقة الرسول فقط، أو باتباع غير سبيل المؤمنين فقط. أو أن يكون الذم لايلحق بواحد مهما بل سما إذا اجتمعا. أو يلحق الذم بكل مهما وإن انفرد عن الآخر. أو بكل مهما لكونه مستلزماً للآخر. والأولان باطلان لأنه لو كان المؤثر أحدهما فقط كان ذكر الآخر ضائعاً لا فائدة فيه وكون الذم لا يلحق بواحد منهما باطل قطعاً فإن مشاقة الرسول موجبة للوعيد مع قطع النظر عمن اتبعه ولحوق الذم يكل منهما وإن انفرد عن الآخر لا تدل عليه الآية فإن الوعيد فيها إنما هو على المحموع.

بنى القسم الآخر وهو أن كلا من الوصفين يقتضى الوعيد لأنه مستلزم للآخر كما يقال فى مثل ذلك فى معصية الله والرسول ومخالفة القرآن والإسلام فهو فيقال من خالف القرآن والإسلام أو من خرج عن القرآن والإسلام فهو من أهل النار . ومثله قوله : (ومن يكفر بالله وهلائكته وكتبه ورسله واليوم الآخر فقد ضل ضلالا بعيداً)(١).

فإن الكفر بكل من هذه الأصول يستلزم الكفر بغيره فن كفر بالله كفر بالله كفر بالله كفر بالجميع ومن كفر بالملائكة كفر بالكتب والرسل فكان كافرآ بالله إذ كذب رسله وكتبه . وكذلك إذا كفر باليوم الآخر . كذب الكتب والرسل

<sup>(</sup>١) النساء آية ١٣٦ .

ذكان كافرآ، وكذلك قوله: – (يا أهل الكتاب لم تلبسون الحق بالباطل وتكتمون الحق وأنتم تعلمون ؟ )(١)

ذمهم على الوصفين وكل مهما مقتض للذم وهما متلازمان ولهذا نهى عهما حيعاً في قوله : (ولا تلبسوا الحق بالباطل وتكتموا الحق وأنتم تعلمون )(٢).

فإنه من لبس الحق بالباطل فغطاه به فغلط به لزم أن يكتم الحق الذي تبن أنه باطل ، إذ لو بينه زال الباطل الذي لبس به الحق .

فهكذا مشاقة الرسول واتباع غير سبيل المؤمنين . ومن شاقه فقد اتبع غير سبيلهم فقد شاقه أيضاً فإنه قد جعل غير سبيلهم فقد شاقه أيضاً فإنه قد جعل له مدخلا في الوعيد فدل على أنه وصف مؤشر في الذم فمن خرج عن إحماعهم فقد اتبع غير سبيلهم قطعاً والآية توجب ذلك وإذا قيل : هي إنما ذمته مع مشاقة الرسول .

قلنا: لأنهما متلازمان ، وذلك لأن كل ما أجمع عليه المسلمون فإنه يكون منصوصاً عن الرسول ، فالمخالف لهم مخالف للرسول كما أن المخالف للرسول مخالف للد . ولكن هذا يقتضى أن كل ما أجمع عليه قد بينه الرسول وهذا هو الصواب(٣).

# وقفة أخيرة مع العلماء وأدلة الإحماع :

ذهب بعض العلماء إلى أن أدلة الإحماع التي استدل بها من قال محجيته تنقسم إلى قسمن منها:

ما هو صريح . و لكنه ليس بصحيح .

<sup>(</sup>١) آل عسران آية ٧١ .

<sup>(</sup>٢) البقــرة آية ٢٢ .

<sup>(</sup>۳) مجموع الفتاوى ص ۱۹۲ ، ۱۹۳ ، ۱۹۴ – ۱۹

ومنها ما هو صحيح و لكنه ليس بصريح .

وذكروا أن أقوى أدلتهم الصحيحة قوله تعالى :

(ومن يشاقق الرسول من بعد ما تبين له الهدى . . . ) الآية . و لكن فيها للعلماء أقو ال كثيرة مما يجعلها لاتدل على المطلوب صراحة .

وفى ذلك يقول إمام الحرمين : مما استدل به الشافعى ــ رحمه الله تعالى ــ قوله تعالى : ــ (ومن يشاقق الرسول من بعد ما تبين له الهدى . . . ) الآية .

فإذا أحمع المسلمون على حكم فى قضية فمن خالفهم فقد شاقهم واتبع غير سبيلهم وتعرض للوعيد المذكور فى سياق الحطاب . وقد أكثر المعتر ضون ، وظنى أن معظم تلك الاعتراضات الفاسدة تكلفها المصنفون حتى تنتظم لهم أجوبة عنها وليست لأمثالها .

بل أوجه سؤالا واحداً يسقط به الاستدلال بالآية .

فأقول : الظاهر أن الرب سبحانه وتعالى أراد بذلك من أراد الكفر وتكذيب المصطنى صلوات الله عليه وسلامه . والمحيد عن سنن الحق .

وترتيب المعنى — ومن يشاقق الرسول ويتبع غير سبيل المؤمنين المقتدين به . نوله ما تولى — فإن سلم ظهور ذلك فذلك وإلا فهو وجه فى التأويل لائح ومسلك للأفكار واضح فلا يبقى للتمسك بالآية إلا ظاهر معرض للتأويل ولايسوغ التمسك بالحتملات فى مطالب القطع، وليس على المعترض إلا أن يظهر وجهاً فى الإمكان ولا يقوم للمحصل عن هذا الجواب إن أنصف(١).

ويقول الغزالى بعد ما ذكر الآيات التى يمكن أن يستدل بها المحتجون بالإحماع : فهذه كلها ظواهر لاتنص على الغرض ، بل لا تدل أيضاً دلالة الظواهر . وأقواها قوله تعالى : (ومن يشاقق الرسول من بعد ما تبين له

<sup>(</sup>١) حاشية العطـــار ٢٣١ ـ ٢

الهدى ... ) الآية : إلى أن قال : والذى نراه أن الآية ليست نصاً فى الغرض بل الظاهر أن المراد بها أن من يقاتل الرسول ويشاقه ويتبع غير سبيل المؤمنين فى مشايعته ونصرته ودفع الأعداء عنه ، نوله ما تولى . فكأنه لم يكتف بترك المشاقة حتى تنضم إليه متابعة سبيل المؤمنين فى نصرته والذم عنه والانقياد له فيما يأمر وينهى . وهذا هو الظاهر السابق إلى الفهم . فإن لم يكن ظاهراً فهو محتمل(١) .

أما بالنسبة لأدلة الإحماع من السنة: فقد ذكر العلماء أنها أقرب الطرق في إثبات حجية الإحماع ومع ذلك فهي غير صريحة وأكثر ها لا يحلو من مقال: فمثلا حديث ــ وألا تجتمع أمتى على ضلالة.

ذكر ابن بدران أنه رواه أحمد وأبو داود والطبراني في معجمه عن أبي بصرة الغفاري مرفوعاً بلفظ أن الله أجاركم من ثلاث خلال ، ألا يدعو عليكم نبيكم فتهلكوا جميعاً . وألا يظهر أهل الباطل على أهل الحق . وألا يجتمعوا على ضلالة . قال : قد رواه أبو داود وسكت عنه فهو عنده حجة . وأعله ابن القطان فقال : في سنده محمد بن إسماعيل وهو ليس بصدوق . وقال الزركشي في المعتبر : فيه انقطاع . ورواه الترمذي عن ابن عمر بلفظ لا يجتمعوا على ضلالة أبداً . وقال : حديث غريب . وقال الدارقطني (٢) : في مسنده سليان بن سفيان الجهني وهو مدنى ليس بالقوى ينفرد بما لا يتابع عليه . ورواه الحاكم هو شيخ قديم عليه . ورواه الحاكم هو شيخ قديم

<sup>(</sup>١) المستصنى ص ١١١ - ١ .

<sup>(</sup>۲) الدارقطني الإمام شيخ الإسلام حافظ الزمان أبو الحسن على بن عمر بن أحمد بن مهدى البغدادي . الحافظ الشهير صاحب السن – والعلل – والأفراد – وغير ذلك . ولد سنة ٣٠٦ ه معم من خلائق ببغداد والبصرة والكوفة وواسط ومصر والشام ، وحدث عنه الحاكم وأبو حامد الاسفراييني وخلائق . قال الحاكم : إمام في القراء والمحدثين . مات سنة ٣٨٥ ه ( طبقات – الحفاظ ٣٩٣) .

 <sup>(</sup>٣) الحاكم الحافظ الكبير إمام المحدثين أبو عبد الله محمد بن عبد الله محمد بن حدويه الضبى
 الطهمانى النيسابورى يعرف بابن البيع صاحب « المستدرك ، « والتاريخ » و « علوم الحديث »=

للبغداديين ، ولو حفظ هـذا الحديث لحكمنا له بالصبحة وفي الحديث اختلاف(۱).

ثم على فرض صحة هذا الحديث فإنه محمول على الكفر .

ومن ذلك حديث ما رآه المسلمون حسناً. . . الأثر . قال ابن بدران لم يروه الإمام أحمد فى المسند ولو كان عنده مما يصح الاحتجاج به لرواه به ولكن رواه فى كتاب السنة عن ابن مسعود موقوفاً وهو حسن وكذا أخرجه البزار والطيالسي والطبراني وأبو نعيم فى ترحمة ابن مسعود(٢).

ومن ذلك حديث : من فارق الجاعة شبراً فقد خلع ربقة الإسلام من عنقه .(٣) ، فهذا الحديث ليس فيه إلا المنع من مفارقة الجاعة فأين هذا من محل النزاع وهو كون ما أحموا عليه حجة شرعية .

ومن ذلك حديث : « من فارق الجاعة مات ميتة جاهلية »(٤) .

هذا الحديث لايدل على محل النزاع فإن فيه بيان سوء عاقبة من خرج عن الطاعة وابتعد عن حماعات المسلمين منابذا ، إما خرج مرتداً أو باغياً عليهم شاقا عصا الطاعة ، يدل على ذلك مارواه أبو هريرة : عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال : من خرج عن الطاعة وفارق الجاعة مات ميتة جاهلية .

و « مناقب الشافعي » وغير ذلك و لد سنة ٣٢١ ه سمع الحديث صغيراً ، و رحل فجال في خراسان
 و ما و راء النهر فسمع من ألى شيخ و كان إمام عصر ، في الحديث صالحاً ثقة يميل إلى التشيع مات
 سنة ه ، ٤ ه ( طبقات الحفاظ ٤٠٩ ) .

<sup>(</sup>۱) روضة الناظر مع شرح ابن بدر آن ص ۳۳۹ - ۱ .

<sup>(</sup>٢) شرح ابن بدر ان على الروضة ٣٣٩ ـ ١ روضة الناظر .

 <sup>(</sup>٣) رواه أحد وأيو داود والحاكم عن أبي ذر مرفوعاً ص ٣٤٠ - ١ شرح ابن بدران
 على الروضة .

<sup>(</sup>٤) رواه مسلم في محيحه عن أب هريرة عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال : من خرج عن الطاعة وفارق الجاعة مات ميمة جاملية الخليث ، ودواه النسائي في المجتبي ص ٣٤٠ - ١ ابن بلادان على شرح الوضة ،

## وحديث : لا زال طائفة من أمنى على الحق . . . إلخ(١) .

قال ابن بدران(٢): وغاية ما فى هذا الحديث أنه صلى الله عليه وسلم أخبر عن طائفة من أمته بأنهم يتمسكون بما هو الحق ويظهرون على غير هم فأين هذا من محل النزاع .

ثم قد ورد تعين هذا الأمر الذى يتمسكون به ويظهرون على غير هم بسببه من حديث عقبة بن عامر (٣) مرفوعاً ( لاتزال عصابة من أمنى يقاتلون عن أمر الله قاهرين لعدوهم لايضرهم من خالفهم حتى تأتيهم الساعة وهم على ذلك(٤).

 <sup>(</sup>۱) رواه البخاری و مسلم من حدیث المنیرة ، و أخرج نحوه مسلم والترمذی و ابن ماجة من حدیث ثوبان ، و آخرج نحوه مسلم من حدیث عقبة ابن عامر ص ۳٤۱ ـ ۱ ابن بدر ان مع شرح الروضة .

<sup>(</sup>۲) ابن بدران : هو الشيخ العلامة ، المحقق المفسر ، المحدث الأصولي الكبير ، الفقيه ، المتبحر النحوى ، المتفن عبد القادر بن أحد بن مصطفى بن عبد الرحيم بن محمد بن عبد الرحيم ، الأثرى الحنبلى ، الدوى ثم الدمشقى الممروف لقباً بابن بدران . ولد ببلدة ( دوما ) من أصمال دمشق وثلق العلوم في مدة لا تزيد عن ست سنوات عن جهابذة العلماء وبرع في الكتاب والسنة ، والأصلين ، و المذهب ، ومعرفة الحلاف وسائر العلوم العقلية ، والأدبية ، والرياضية ، وكان رحمه الله مقتفياً لطريقة الساف الصالح مدافعاً عنها صابراً على أذى الأعداء فيها تاركاً للتمصب مع الدين والتقوى والعفة والصلاح والزهد في حطام الدنيا . توفى رحمه الله في دمشق ٢٤١٦ ه تاركاً وراءه ثروة علمية كبيرة نافعة منها : كتابه جواهر الأفكار ومادن الأسرار في التفسير – وراءه ثروة علمية كبيرة نافعة منها : كتابه جواهر الأفكار ومادن الأسرار في التفسير – لم يكمل – وكتاب شرح سن النسائي لم يكمل ، – وشرح روضة الناظر وجنة المناظر في أصوله الإمام أحمد ، وشرح النونية لابن القيم في التوحيد – وشرح روضة الناظر وجنة المناظر في أصوله القمة لابن قدامة – والمدخل إلى مذهب الإمام أحمد بن حنبل وغير ذلك من المؤلفات العظيمة وحمد الله تعالى .

<sup>(</sup>٣) عقبة بن عامر بن عبس الجهنى . سكن مصر وكان واليا عليها . وتوفى فى آخر خلافة معاوية . روى عنه من الصحابة جابر وابن عباس وأبو أمامة ومسلمة بن محلد ، وأما رواته من التابعين فكفير كنيته أبو حاد وتوفى سنة ٥٨ هـ وأما عقبة بن عامر الأنصارى الخزرجى السلمى فقد شهد بدراً بعد شهوده العقبة الأولى ثم شهد أحداً فاعلم بعصابة خضراء فى منفره . شهد الحندق وسائر المشاهد وقتل يوم اليمامة شهيداً ( الاستيماب ١٠٧٣ ـ ٣ ) .

<sup>(</sup>٤) أخرجه مسلم عن عقبة بن عامر مرفوعاً . وقال : وأخرج بنحو هذا اللفظ أحمد وأبو داود من حديث عران بن حصين ، وأخرجه مسلم من حديث جابر بن سمرة مرفوعاً بلذلك : =

قال إمام الحرمين في البرهان: — وأن تمسك مثبتو الإحماع بما روى عن رسول الله صلى الله عليه وسلم: أنه قال: لا تجتمع أمنى على الضلالة. وقد روى الرواة هذا المعنى بألفاظ مختلفة فلست أرى بالتمسك بذلك وجهاً لأنها من أخبار الآحاد فلا بجوز التعلق بها في القطعيات وقد تكرر هذا مراراً ولا حاصل لقول من يقول هذه الأحاديث متلقاة بالقبول فإن المقصود من فلك يؤول إلى أن الحديث مجمع عليه وقصاراه إثبات الإحماع بالإحماع على أنه لاتستتب هذه الدعوى أيضاً مع اختلاف الناس في الإحماع ثم الأحاديث معرضة لتأويلات قريبة المأخذ ممكنة . ويمكن أن يكون قوله صلى الله عليه وسلم: لا تجتمع أمنى على الضلالة إشارة مشعرة بالغيب في مستقبل الزمان مؤذنة بأن أمته لا ترتد إلى قيام الساعة ، وإذا لم يكن الحديث مقطوعاً به نقلا ولم يكن في نفسه نصاً فلا وجه للاحتجاج به في مظان القطع (۱) .

لعلنا ثما تقدم عرفنا رأى ابن تيمية . وهو أن الإحماع حجة دل عليه الكتاب والسنة ، ولكنه بعد عصر الصحابة يتعذر غالباً .

ولكننا بعد هذا كله نستطيع أن نقول مؤيدين ابن تيمية في رأيه أن آية النساء — ومن يشاقق الرسول . . . الآية . صريحة في الدلالة على حجية الإحماع وتحريم مخالفة المحمعين . لأن الله سبحانه وتعالى أوجب اتباع سبيل المؤمنين وحرم اتباع غير سبيلهم مع تحريم مشاقة الرسول صلى الله عليه وسلم من بعد ما تبين له الهدى . فالله ذم مشاقة الرسول وذم أتباع غير سبيل المؤمنين وكل مهما بانفراده يستلزم الآخر فمن شاق الرسول صلى الله عليه وسلم من بعد ما تبين له الهدى فقد اتبع غير سبيل المؤمنين إذ سبيل المؤمنين إن سبيل المؤمنين الرسول ونبذ مشاقته . ومن اتبع غير سبيلهم فقد شاق الرسول صلى

<sup>-</sup>لايزال هذا الدين قائماً تقاتل عنه عصاية من المسلمين حتى تقوم الساعة ص ٣٤١ ـ ١ اين بدران مع شرح الروضة .

<sup>(</sup>١) حاشية العطار على المحلى شرخ جمع الجوامع ص ٢٣١ - ٢ .

الله عليه وسلم إذ سبيلهم اتباع الرسول صلى الله عليه وسلم والعمل بشرعه . ومن ذلك إحماعهم وهم حيما أحمعوا إنما أحمعوا على نص من كتاب أو سنة فالمخالف لسبيلهم نابذ هذا النص من الكتاب أو السنة(١) أضف ، إلى هذا النصوص الأخرى وإن كانت غير صريحة ، وأضف إلى ذلك الأحاديث وإن كانت لاتحلو من مقال وتأويل ولكن يظفر المسلم من مجموعها بدليل يدل على المطلوب . والقرآن نص صريح قاطع كما قلنا وقد عرفت التوجيه .

قال الزركشي في المعتبر في تخريج أحاديث المنهاج والمختصر اعسلم أن طرق هذا الحديث كثيرة ولا نخلو طريق منها عن علة ولدكنها يقوى بعضها بعضا(٢).

وقال الغزالى : — تظاهرت الرواية عن رسول الله صلى الله عليه وسلم بألفاظ مختلفة مع اتفاق المعنى فى عصمة هذه الأمة من الحطأ واشتهر على لسان المرموقين والثقات من الصحابة كعمر وابن مسعود وأبى سعيد الحدرى وأنس بن مالك وابن عمر وأبى هريرة — وحذيفة بن اليمان (٣) وغيرهم ممن يطول ذكره . ثم ذكر الغزالى بعد ذلك الأحاديث التي سبق أن ذكرناها ثم قال بعد ذلك . وهذه الأخبار لم تزل ظاهرة فى الصحابة والتابعين إلى زماننا هذا لم يدفعها أحد من أهل النقل من سلف الأمة وخافها بل هى مقبولة من موافقى الأمة ومخالفيها . ولم تزل الأمة تحتج بها فى أصول الدين وفروعه . ثم أورد الاعتراضات الممكنة على هذا الاستدلال وأجاب علما(١) .

<sup>(</sup>١) سيأتى بعد أن الصحيح أنه لا ينعقد الإجماع إلا عن نص من كتاب أو سنة فحــب .

<sup>(</sup>٢) شمرح ابن بدران على روضة الناظر ص ٣٣١ ـ ١ روضة الناظر .

<sup>(</sup>٣) حذيفة بن اليمان ، يكنى أبا عبد الله ، واسم اليمان حسيل بن جابر واليمان لقب ، وحو من بنى عبس ، وأمه امرأة من الأوس . له جد يسمى جروة بن الحارث وكان جروة يلقب باليمان أيضاً و لقب الجد بذلك لأنه أصاب فى قومه دماً فهرب إلى المدينة فحالف بنى عبد الأشهل . فسهاه قومه اليمان لأنه حالف اليمانية . شهد حذيفة أحداً وكان من كبار الصحابة ، عرف فيهم بمصاحب سر رسول الله صلى الله عليه و سلم . كان فتح همذان و الرى والدينور على يديه سنة ٢٢ هومات سنة ٣٢ م .

<sup>(</sup>٤) المستصنى ١١١١ ـ ١ .

#### ٧ -- مستند الإحماع:

ذهب ان تيمية وحمهور العلماء إلى أنه لابد للإحماع من مستند يستند إليه ولا يصح إحماع بدونه. وذهبت طائفة شاذة كما حكاه الآمدى وغيره إلى جواز انعقاد الإحماع عن توفيق لا توقيف بأن يوفقهم الله تعالى لاختيار الصواب من غير مستند(١).

استدل الجمهور على مذهبهم بأدلة منها:

١ – أن الإجماع بدون مستند خطأ الكونه قول في الدين بغير علم و ذلك منهى عنه لقوله تعالى : «ولا تقف ما ليس لك به علم »(٢) .

والأمة معصومة عن الحطأ .

٢ - إن الصحابة ليسوا بآكد حالا من النبي عليه الصلاة والسلام .
 ومعلوم أنه لا يقول ولا يحكم إلا عن وحى على ما نطق به النص فالأمة أؤالى
 ألا تقول إلا عن دليل .

واستدل المخالفون بمــا يلي :

١ – أن الإجماع نفسه حجة فلو افتقر فى جعله حجة إلى دايل الكان ذلك الدايل هو الحجة فى إثبات الحكم المجمع عليه فلا يكون حينئذ فى إثبات كون الإحماع حجة فائدة .

٢ -- لو توقف الإحماع على السند لم يقع بدونه لكنه قد وقع فإنهم أحمعوا على صحة بيع المراضاة وأجرة الحام مع جهالة المدة والمة دار وأجر الحلاق وأخذ الحراج . وناصب الحباب على الطريق ونحو ذلك بلا دليل كما استداوا بالإحماع على جواز المضاربة (٣) .

<sup>(</sup>١) نهاية السول مع سلم الوصول ص ٩٢١ ـ ٣ .

<sup>(</sup>٢) الإسراء آية ٢٦ .

<sup>(</sup>٣) الأحكام للآمدي ص ٢٦١ ، ٢٦٢ ، ٣٦٣ ـ ١ .

## ويمكن أن يجيبوا على أدلة الجمهور بما يلى :

بالنسبة للدليل الأول . يمكن أن يقولوا : إنما يكون خطأ عند عدم الإحماع عليه أما بعد الإحماع فلا لأن الإحماع حق(١) .

وبالنسبة للدليل الثانى يمكن أن يقولوا إذا دل الدليل على امتناع الخطأ على الرسول فيا يقول وكذلك الأمة فلو قال الرسول صلى الله عليه وسلم قولا وحكم يحكم عن غير دليل لما كان إلا حقاً ضرورة استحالة الخطأ عليه .

غير أنه امتنع منه الحكم والقول من غير دليل لقوله تعالى : « وما ينطق عن الهوى ، إن هو إلا وحى يوحى » . وأما الأمة فقد دل الدليل على استحالة الحطأ عليهم فيما أحمعوا عليه ولم يدل على أنهم لا يحكمون إلا عن دليل فافترقا(٢) .

وأجاب الجمهور على أدلة المخالف مما يلي :

١ ــ أما بالنسبة للأول فالجواب كالآتى :

قولهم لايكون للإحماع فائدة مع وجود الدليل غير صحيح : فللإحماع فائدة . فائدته سقوط البحث عن الدليل وحرمة المحالفة الجائزة قبل انعقاد الإحماع لكونه مقطوعاً به(٣) .

وأجابوا عن الثانى: - لا نسلم أنهم أجمعوا على ذلك من غير دليل غاية ذلك أنهم لم ينقلوه اكتفاء بالإجماع عنه وعدم نقل الدليل لا يدل على عدمه (٣).

ومما تقدم نستطيع أن نقول إن الحق الذي ندين لله به أن الإحماع لا ينعقد إلا عن مستند ، لما تقدم وأما اعبر اضهم بعدم الإحماع مع الدليل فغير صبيح .

فإنه متى كان الدليل وحده ربما احتاج الباحث إلى معرفة هل الدليل

<sup>(</sup>۱) الأسنوى مع سلم الوصول ص ۹۲۱ ـ ۳ .

۲۱ الأحكام للآمدى ص ۲۱۱ - ۱ .

<sup>(</sup>٣) نهاية السول مع البدخشي ص ٣١١ ـ ٢ و الأحكام للآمدي ص ٢٦٣ ـ ١ .

محكم أو منسوخ أو مطلق أو مقيد أو خاص أو عام ، واحتاج إلى معرفة كيفية دلالته على المدلول وقوته وضعفه ومتى وجد الإحماع مع الدليل انقطع البحث واطمأن الباحث إلى الدليل كما أن الإحماع ومستنده بمثابة دليلين . واجتماع الدليلين على حكم واحد جائز ومفيد ومن أجل ذلك فالحكم بعد وجود الإحماع مما تحرم مخالفته لكونه أصبح مقطوعاً به .

وأما قولهم بأن الإجماع قد وقع بدون دليل فى بيع المراضاة وأجـرة لمـلمام والحلاق وناصب الحباب على الطريق ونحو ذلك .

فيقال لهم عدم علمكم بالدايل على الإجماع عليها لا يدل على عدم الدليل.

على أن البدخشي ذكر فى شرحه عن الجاربردي(١): إن سند بيع المراضاة قوله تعالى: – «إلا أن تكون تجارة عن تراض منكم»(٢) ثم قال البدخشي بعد ذلك: فالأقرب أن يقال الظاهر أن المراد بالتجارة عن تراض ما هو أعم من أن يكون فيه اللفظان ( الإيجاب والقبول ) أو للبدليل إطلاق التجارة والبيع فى ذلك الزمان على ما يكون بالملامسة وإلقاء الحجر ونحو ذلك أيضاً ، وخص منه البياعات المهمة بأدلة أخرى وبتى بيع المعاطاة غير مخصوص فثبت بالآية ولو ظنا فأحمع عليه لتحصيل القطع أو غير ذلك(٣).

وأما بالنسبة للمضاربة فقد نفى ابن تيمية أن تكون غير مستندة إلى نص: بل هي مستندة إلى ناس نص الله الله الله عن مستندة إلى نص من السنة فيقول ـــ رحمه الله ـــ فى ذلك : وقد كان بعض الناس يذكر مسائل فيها إحماع بلا نص كالمضاربة وليس كذلك بل

<sup>(</sup>۱) هو أحمد بن الحسن بن يوسف أبو المكارم الجارير دى التبريزى الفقيه الشافى الأصه إلى المفسر النحوى نشأ مواظباً على العلم ، وكان إماماً فاضلا ، ديناً خيراً وقوراً فان الأقران والنظائر في عهده بقصانيفه البديعة . ومن مصنفاته شرح منهاج أستاذه البيضاوى في الأصول ، وشرح أصول البزدوى . وله حواش مفيدة على الكشاف توفى في رمضان سنة ٧٤٦ ه بتبريز ودفن جا .

<sup>(</sup> الفتح المبين ٢٥٢ ـ ٢ ) .

<sup>(</sup>٢) النساء آية ٢٩.

<sup>(</sup>٣) البدخشي ص ٣١٢ . .

المضاربة . كانت مشهورة بينهم فى الجاهلية لاسيا قريش فإن الأغلب كان عليهم التجارة . وكان أصحاب الأموال يدفعونها إلى العمال . ورسول الله صلى الله عليه وسلم قد سافر بمال غيره قبل النبوة كما سافر بمال خديجة (١) والعير التي كان فيها أبو سفيان (٢) كان أكثرها مضاربة مع أبى سفيان وغيره . فلما خاء الإسلام أقرها رسول الله صلى الله عليه وسلم وكان أصحابه يسافرون ممال غيرهم مضاربة ولم ينه عن ذلك . والسنة قوله وفعله وإقراره . فلما أقرها كانت ثابتة بالسنة . والأثر المشهور فيها عن عمر الذي رواه مالك في الموطأ ويعتمد عليه الفقهاء . لما أرسل أبو موسى بمال أقرضه لابنيه وانجرا فيه وربحا وطلب عمر أن يأخذ الربح كله للمسلمين لكونه خصهما بذلك فيه وربحا وطلب عمر أن يأخذ الربح كله للمسلمين لكونه خصهما بذلك دون سأثر الجيش فقال له أحدهما : لو خسر المال كان علينا فكيف يكون مضاربة وجعله مضاربة وجعله مضاربة وجعله مضاربة وجعله مضاربة و

<sup>(</sup>۱) أم المؤمنين خديجة بنت غويلد بن أسد الةرشية الأسدية كانت تدعى فى الجاهلية الطاهرة و كانت عند أبى هالة التميمى فولدت له هند ، ثم خلف عليها عتيق بن عائذ المخزومى ، ثم رسول الله صلى الله عليه وسلم فولد له منها كل ولده عدا إبر اهيم . كانت أول من آمن بالله ورسوله قال وسول الله صلى الله عليه وسلم ، أفضل نساء أهل الجنة أربع : خديجة بنت خويلد وفاطمة بنت محمد ومريم بنت عمران وآسية بنت مزاحم اسرأة فرعون . تونيت رحمها الله ورضى عنها قبل أن تفرض الصلاة بعد مبعث النبى صلى الله عليه وسلم بسبعة أعوام .

<sup>(</sup> الاستيماب ١٨١٧ - ١ ).

<sup>(</sup>۲) أبو سفيان صحر بن حرب بن أمية الأموى القرشى . ولد قبل الفيل بعشر سنين وكان من أشراف قريش في الجاهلية وكانت إليه راية الرؤساء المعروفة بالمقاب . أسلم يوم الفتح وشهد مع وسول الله صلى الله عليه و سلم حنيناً . . قبل أنه شهد يوم البرموك تحت راية ابنه يزيد . سأل له المياس وسول الله أن يؤمن من دخل داره فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم من دخل دار أبي سفيان فهو آمن ه ومن دخل الكمبة فهو آمن ، ومن ألق السلاح فهو آمن . ومن أعلق بابه على نفسه فهو آمن . فقتت عينه يوم الطائف فسلم يزل أعور حتى فقتت عينه الأخرى يوم العرموك . مات سنة ٣٣ في خلافة عنهان .

<sup>(</sup>أحد النابة ـُـ ١٤).

<sup>(</sup>٣) وواه الإمام مالك في الموطأ في كتاب القراض من ٢٧٧ .

وإنما قال ذلك لأن المضاربة كانت معروفة بينهم . والعهد بالرسول صلى الله عليه وسلم قريب لم يحدث بعده . فعلم أنها كانت معروفة بينهم على عهد الرسول كما كانت الفلاحة وغيرها من الصناعات كالخياطة والجزارة(١).

وأما ما يمكن أن يقال: إنما يكون الإحماع خطأ عند عدم الإحماع عليه. . أما بعد الإحماع فلا . لأن الإحماع حق بالنسبة للحواب عن دليل الجمهور الأول .

فنقول: هاتوا لنا إحماعاً تقطعون بأنه بدون دليل ونوافقكم على ما ذكرتم فلا ممكنكم أن تأتوا بإحماع مقطوع بأنه بدون دليل فالأمة لا يمكن أن تجمع على غير دليل. لأن الإحماع بدون دليل قول على الله بلا علم والقول على الله بلا علم خطأ و هى معصومة عن ذلك ور بما وجدتم مسائل أحمع عليها فلا يظهر لكم دليل إحماعهم عليها فزعم أنهم أحمعوا عليها بدون دليل. كلا ليس معنى ذلك أنهم أحمعوا بدون دليل وحاشاهم ذلك. إنهم أحمعوا على دليل ولكن لم يظهر لكم ور بما ظهر لغيركم ، ور بما تركوا نقل الدليل اكتفاء بالإحماع لاشتهاره فعدم العلم بالشيء لا يدل على عدمه إذ الأصل وجوده . لأن الإحماع بدون دليل كما قلنا قول على الله بلا علم وتشريع بدون مشرع والأمة معصومة من ذلك كيف لا والرسول صلى الله عليه وسلم لايفنى ولا يقول على الله إلا بالوحى منه تعالى — « وما ينطق عن الهوى ، إن هو إلا وحى يوحى يوحى »(٢) ويقول تعالى أيضاً : « ولا تقف ما ليس لك به علم — »(٣).

والواقع أن القول محصول الإحماع بإلهام قول يترتب عليه هدم الإسلام ونشر البدع بين الناس فيشب عليها الصغير ويهرم عليها الكبير بحجة أن هذا إلهام من الله تعالى .

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ص ١٩٦ - ١٩ .

<sup>(</sup>٢) النجم آية ۽ .

<sup>(</sup>٣) الإسراء آية ٣٦ .

والله يقول : \_ ( اليوم أكملت لكم دينكم وأتممت عليكم نعمتى ورضيت لكم الإسلام دينا )(١) .

فقصارى القول: ــ أن المسائل التي قد يدعى فيها الإحماع بدون مستند لانخلو واقعها من أحد أمرين:

٢ ــ وإما أن يكون فيها إحماع ولكن يستند فى الواقع إلى نص خى على القائل بذلك. فلو بحث فى النصوص لوجد نصاً فعدم العلم بسند الإحماع لا يدل على عدمه.

وأما قولهم لو قال الرسول صلى الله عليه وسلم قولا وحكم محكم بدون دليل لما كان إلا حقاً . . . إلخ .

فالجواب: هو أن الرسول صلى الله عليه وسلم قد يخطىء كما حصل في قبوله الفداء في أسارى بدر . وتحريمه ما أحل الله له . وعبوسه في وجه ان أم مكتوم وتوليه عنه إلى غير ذلك ولكن الرسول صلى الله عليه وسلم لايقر على خطأ ، فأما بالنسبة للأمة فصحيح أنها لاتجتمع على خطأ . ولكن ليس بصحيح أن تجتمع بدون مستند تستند عليه في إحماعها – فأين إحماعها على حكم بدون دليل ؟

فما من مسألة أحمعوا عليها إلا وفيهادليل قد يظهر للمجهد ذلك الدليل وربما خيى عليه وعدم العلم بالدليل لا يدل على العدم كما قلنا .

وأما قولهم: لم يدل الدليل على أنهم لايحكمون إلا بدليل فغير صحيح فقد دلت الأدلة على تحريم القول في الدين بغير مستند.

<sup>(</sup>١) المائدة آية ٢ .

قال تعالى : (ولا تقف ما ليس لك به علم –) ا لآية(١) .

وقــال: (قل إنما حرم ربى الفواحش ما ظهر منها وما بطن والإثم والبغى بغير الحق وأن تشركوا بالله ما لم ينزل به سلطاناً وأن تقولوا على الله مالا تعلمون )(٢).

وهذا بيان منه سبحانه أنه لابجوز للعبد أن يقول: هذا حلال وهذا حرام إلا بما علم أن الله سبحانه أحله وحرمه. وقال تعالى: (قل أرأيتم ما أنزل الله لكم من رزق فجعلتم منه حراماً وحلالا قل آلله أذن لسكم أم على الله تفترون)(٣) ؟

قد يقول المخالف: إن الله حرم القول عليه بلا علم وهولاء المجمعون عن إلهام إنما قالوا عليه بعلم . والعلم هو توفيق الله لهم جميعاً بالقول بهذا الحكم وإجماعهم معصوم عن الحطأ .

فالجواب: – أن الإلهام ليس علماً أنرله الله تعبدنا به بل إنما تعبدنا بالوحى المنزل دون الإلهام ثم لنعلم أنه كما قانا لا مكن أن تجمع الأمة عن الهام لأنهم متفاوتون في هذا الإلهام وعلى فرض أنه حصل منهم إحماع عن الهام فإن هذا الإلهام الذي هو توفيق من الله للمجمعين إصابة وموافقة لدليل من الكتاب أو السنة يمكن أن يكون مستنداً للإحماع دون الإلهام . ولا يمكن أن يقال ان الإلهام جاء بتشريع حكم ليس بالكتاب ولا في السنة . فغاية ما في الأمر . أنهم وفقوا لإحماع وافقوا فيه دليلا من الكتاب أو السنة . على أنا لا نوافقهم على ذلك بل لا بد حين إحماعهم من مراعاتهم إلى نص في إحماعهم لا أن يجمعوا بدونه . ثم يصادفون نصاً بعد الإحماع .

والله أعـلم . وهو الهادى إلى سواء السبيل .

<sup>(</sup>١) الإسراء آية : ٣٦ .

<sup>(</sup>٢) الأعراف آية ٣٣.

<sup>(</sup>٣) يونس آية ٥٩.

## ٨ \_ نوع الدليل الذي يصلح مستنداً للإحاع :

لقد أعلن ابن تيمية رأيه صريحاً أنه لا يمكن أن يوجد إجماع إلا عن نص من كتاب أو سنة فحسب ويعضد رأيه بالاستقراء لموارد الإجماع. استمع إليه وهو يقول حيما يوجه دلالة آية النساء — (ومن يشاقق الرسول) على حجية الإجماع يقول: — وإذا قيل: هي إنما ذمته مع مشاقة الرسول قلنا: لأنهما متلازمان. وذلك لأن كل ما أجمع عليه المسلمون فإنه يكون منصوصاً عن الرسول فالمحالف لمم مخالف للرسول كما أن المحالف للرسول عالف لله ولكن هذا يقتضي أن كل ما أجمع عليه قد بينه الرسول وهذا هو الصواب. فلا يوجد قط مسألة مجمع عليها إلا وفها بيان من الرسول ولكن قد يخيى فلك على بعض الناس ويعلم الإجماع فيستدل به كما أنه يستدل بالنص من لم فلك على بعض الناس ويعلم الإجماع فيستدل به كما أنه يستدل بالنص من لم يعرف دلالة النص. إلى أن قال: ولا يوجد مسألة يتفق الإجماع عليها — إلا وفها نص(١).

ثم رد بعد ذلك قول من يقول ان بعض المسائل أحمع علمها بدون نص كالمضاربة . ونبى أن يكون ذلك صحيحاً فى أى مسألة يذكرونها فالإجماع على المضاربة إنما هو مستند إلى نص عن الرسول صلى الله عليه وسلم . فها هو يقول فى ذلك : - وقد كان بعض الناس يذكر مسائل فيها إحماع بلا نص كالمضاربة وليس كذلك . بل المضاربة كانت مشهورة بينهم فى الجاهلية لاسيا قريش فإن الأغلب كان عليم التجارة ، وكان أصحاب الأموال يدفعونها إلى العمال ورسول الله صلى الله عليه وسلم قد سافر ممال غيره قبل النبوة كما سافر ممال خدبجة . والعبر التي كان فيها أبو سفيان كان أكثرها مضاربة مع أبى سفيان وغيره فلما جاء الإسلام أقرها رسول الله صلى الله عليه وسلم . وكان أصحابه يسافرون ممال غيرهم مضاربة ولم ينه عن ذلك . والسنة قوله ، وفعله ، وإقراره . فلما أقرها كانت ثابتة بالسنة . والأثر المشهور فيها عن عمر الذي رواه مالك فى الموطأ ويعتمد عليه الفقهاء لما أرسل أبوموسي

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي ص ١٩٤، ١٩٥، ١٩٠.

عال أقرضه لابنيه واتجرا فيه وربحا وطلب عمر أن يأخذ الربح كله للمسلمين للكونه خصهما بذلك دون سائر الجيش فقال له أحدهما : لو خسر المال كان علينا فكيف يكون لك الربح وعلينا الضهان . ؟ فقال له بعض الصحابة : اجعله مضاربة فجعله مضاربة(۱) وإنما قال ذلك لأن المضاربة كانت معروفة بينهم والعهد بالرسول قريب لم يحدث بعدهم . فعلم أنها كانت معروفة بينهم على عهد الرسول . كما كانت الفلاحة وغيرها من الصناعات كالحياطة والجيزارة .

ثم قال: وعلى هذا فالمسائل المجمع عليها قد تكون طائفة من المجهدين لم يعرفوا فيها نصاً فقالوا فيها باجتهاد الرأى الموافق للنص اكن كان النص عند غيرهم.

ثم بين أن ابن جرير وطائفة يقولون لا ينعقد الإحماع إلا عن نص نقلوه عن الرسول صلى الله عليه وسلم مع قولهم بصحة القياس .

وهو إذ يروى لنا – رحمه الله تعالى – رأى ابن جرير(٢) يذكر لنا أنه لا يشترط كما يشترط ابن جرير أن يكونوا كلهم علموا النص فنقلوه بالمعنى كما تنقل الأخبار ، ويقول : لكن استقرينا موارد الإحماع فوجدناها كلها منصوصة وكثير من العلماء لم يعلم النص وقد وافق الجهاءة(٣) .

وأقف عند هذا الحد إلى حين ذكرنا لهذه المسألة فى الفصل الثانى فى المسائل الأصولية التى خالف فيها ابن تيمية غيره . حيث سنذكر أدلة مخالفيه مع مناقشها مؤيدين ما نختاره بالدليل والترجيح إن شاء الله تعالى .

 <sup>(</sup>١) رواه الإمام مالك في الموطأ في كتاب القراض ص ٤٢٧ طبعة دار الشعب في القاهرة ·

<sup>(</sup>۲) محمد بن جرير بن يزيد بن كثير الإمام العلم الحافظ الفرد أبو جعفر الطبرى . صاحب التصانيف . قال الحطيب : كان يحكم بقوله ويرجع إلى رأيه لمعرفته وفضله . حم من العلوم ما لم يشاركه فيه أحد من أهل عصره . فكان حافظاً لكتاب الله ، عالماً بالسن ، بصيراً بأيام الناس وأخبارهم ، له تاويخ الإسلام والتفسير الذي لم يصنف مثله . وله في الأصول والفروع كتب كثيرة . ولد سنة ٢٢٤ هو توفى ٣٠٠ ه . (طبقات الحفاظ ٣٠٧) .

<sup>(</sup>۳) مجموع الفتاوى ص ۱۹۱ - ۱۹ .

# ٩ ـ حكم منكر الإحماع :

يقول ابن تيمية – رحمه الله تعالى – والتحقيق أن الإجماع المعلوم يكفر مخالفه كما يكفر محالف النص بتركه ، لـكن هذا لا يكون إلا فيما علم ثبوت النص به وأما العلم بثبوت الإجماع فى مسألة لا نص فيها فهذا لا يقع وأما غير المعلوم فيمتنع تكفيره .

ومراد ان تيمية فى الإجماع المعلوم فيما يظهر لى : هو ما كان ظاهراً معلوماً من نصوص الشارع وجوبه أو ندبه أو تحريمه أو كراهته أو إباحته فهذا الإجماع إذا أنكره يكفر إلا إذا كان يمكن أن يعذر به لجهله . كمن أسلم بدار الحرب ولم يعلم أن الحمر حرام والصلاة واجبة وكما لو عاش فى بادية بعيداً عن تعاليم الإسلام فشك فى أن الله يقدر على إعادته مرة ثانية أو شك فى علمه ما غاب عنه .

وكما لو أنكر أمراً مجمعاً عليه ليس معروفاً حكمه لكل أحد كفساد الحج بالوطء قبل الوقوف بعرفة . وتوريث الجدة السدس وتوريث بنت الابن السدس مع بنت الصلب . وما أشبه ذلك . فمثل ذلك لا يحكم بكفره لعذره أما ما لم يكن له عذر فهذا كافر قطعاً .

وها هو ابن تيمية يقول في ذلك :

وأما من أنكر تحريم شيء من المحرمات المتواترة كالخمر والميتة والفواحش أوشك في تحريمه فإنه يستتاب ، ويعرف التحريم فإن تاب وإلاقتل وكان مرتداً عن دين الإسلام ولم يصل عليه ولم يدفن بين المسلمين (١) .

وأجاب حيمًا سئل عمن يقول إن المرأة إذا وقع بها الطلاق تباح بدون نكاح ثان للذى طلقها ثلاثاً فهل قال هذا القول أحد من المسلمين .. ومن قال

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ص ۲۱۸ - ۲۸ .

هذا القول ماذا يجب عليه . ومن استحلها بعد وقوع الثلاث بدون نكاح ثان ماذا بجب عليه ؟ . . إلخ .

فأجاب رضى الله عنه قائلا الحمد لله رب العالمين : إذا وقع بالمرأة الطلاق الثلاث فإنها تحرم عليه حتى تنكح زوجاً غبره بالكتاب والسنة وإحماع الأمة . ولم يقل أحد من علماء المسلمين آنها تباح بعد وقوع الطلاق الثلاث بدون زوج ثان . ومن نقل هذا عن أحد منهم فقد كذب ومن قال ذلك أو استحل وطأها بعد وقوع الطلاق الثلاث بدون نكاح زوج ثان فإن كان جاهلا يعذر بجهله مثل أن يكون نشأ بمكان قوم لا يعرفون فيه شرائع الإسلام أو يكون حديث عهد بالإسلام أو نحو ذلك فإنه يعرف دين الإسلام فإن أصر على القول بأنها تباح بعد وقوع الثلاث بدون نكاح ثان أو على استحلال هذا الفعل فإنه يستتاب فإن تاب وإلا قتل كأمثاله من المرتدين الذين بجحدون وجوب الواجبات وتحريم المحرمات وحل المباحات التي علم أنها من دين الإسلام وثبت ذلك بنقل الأمة المتواترة عن نبيها عليه أفضل الصلاة والسلام . وظهر ذلك بين الحاص والعام ، كمن يجحد وجوب ــ مبانى الإسلام ــ والشهادتين والصلوات الخمس وصيام شهر رمضان وحج البيت الحرام أو جحد تحريم الظلم وأنواعه كالربا والميسر. أو تحريم الفواحش ما ظهر مها وما بطن. وما يدخل في ذلك من تحريم نكاح الأقارب سوى بنات العمومة والحؤولة وتحريم المحرمات بالمصاهرة وهن أمهات النساء وبناتهن وحلائل الآباء والأبناء ونحو ذلك من المحرمات أو حل الخبز واللحم والنكاح واللباس وغير ذلك مما علمت إباحته بالاضطرار من دين الإسلام .. فهذه المسائل مما لم يتنازع فيها المسلمون لا سنيهم ولا بدعيهم(١) .

وقال فى موضع آخر : ومن جحد وجوب بعض الواجبات الظاهرة المتواترة كالصلوات الحمس وصيام شهر رمضان . وحج البيت العتيق .

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي ص ۸۱ ـ ۳۲ .

أو جحد تحريم بعض المحرمات الظاهرة المتواترة كالفواحش والظلم والخمر والميسر والزنا وغير ذلك . أو جحد حل المباحات الظاهرة المتواترة كالخبز واللحم والنكاح فهو كافر مرتد . يستتاب فإن تاب وإلا قتل وإن أضمر ذلك كان زنديقاً منافقاً لا يستتاب عند أكثر العلماء بل يقتل بلا استتابة إذا ظهر ذلك منه ... إلى أن قال : لكن من الناس من يكون جاهلا ببعض هذه الأحكام جهلا يعذر به فلا يحكم بكفره أحد حتى تقوم عليه الحجة من جهة بلاغ الرسالة كما قال تعالى : ( لئلا يكون للناس على الله حجة بعد الرسل) (١) وقال تعالى : (وما كنا معذبين حتى نبعث رسولا)(٢). ولهذا لو أسلم رجل ولم يعلم أن الصلاة واجبة عليه أو لم يعلم أن الخمر تحرم لم يكفر لعدم اعتقاد إنجاب هذا وتحريم هذا بل ولم يعاقب حتى تبلغه الحجة النبوية .. إلى أن قال : وكثير من الناس قد ينشأ في الأمكنة والأزمنة التي يندرس فيها كثير من علوم النبوات حتى لا يبقى من يبلغ ما بعث الله به رسوله من الكتاب والحكمة فلا يعلم كثيراً مما بعث الله به رسوله . ولا يكون هناك من يبلغه ذلك ومثل هذا لايكفر، ولهذا اتفق الأئمة على أن من نشأ ببادية بعيدة عن أهل العلم والإيمان وكان حديث العهد بالإسلام فأنكر شيئاً من هذه الأحكام الظاهرة المتواترة فإنه لا يحكم بكفره حتى يعرف ما جاء به الرسول ... وقد دل على هذا الأصل ما أخرجاه في الصحيحين عن أبي هر رة أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال : « قال رجل لم يعمل حسنة قط ـــ لأهله : إذا مات فحرقوه ثم أذروا نصفه في البر ونصفه في البحر فو الله لئن قدر الله عليه ليعذبنه عذاباً لا يعذبنه أحداً من العالمين . فلما مات الرجل فعلوا ما أمرهم . فأمر الله البر فجمع ما فيه وأمر البحر فجمع ما فيه . ثم قال : لم فعلت هذا ؟ قال : من خشيتك يارب ! وأنت أعلم فغفر الله له .. إلى أن قال : فهذا الرجل ظن أن الله لا يقدر عليه إذا تفرق هذا التفرق فظن أنه لا يعيده إذا صار كذلك . وكل واحد من إنكار قدرة الله تعالى

<sup>(</sup>١) النساء آية ١٦٥ .

<sup>(</sup>٢) الإسراء آية ١٥.

وإنكار معاد الأبدان وإن تفرقت كفر لكنه كان مع إيمانه بالله وإيمانه بأمره وخشيته منه جاهلا بذلك ضالا فى هذا الظن محطناً فغفر الله له ذلك. والحديث صريح فى أن الرجل طمع أن لا يعيده إذا فعل ذلك.

وأدنى هذا أن يكون شاكاً في المعاد وذلك كفر إذا قامت حجة النبوة على منكره حكم بكفره هو بين عدم إيمانه بالله تعالى .. إلى أن قال : ومن تتبع الأحاديث الصحيحة وجد فيها من هذا الجنس ما يوافقه . كا روى مسلم(۱) في صحيحه عن عائشة(۲) رضى الله عها . قالت : ألا أحد لكم عنى وعن رسول الله صلى الله عليه وسلم قلنا : بلى : قالت : لما كانت ليلتى التى التى التى التى الله عليه وسلم فيها عندى انقلب فوضع رداءه وخلع نعليه فوضعها عند رجليه ، وبسط طرف إزاره على فراشه واضطجع فلم يثبت إلا ريبًا ظن أنى رقدت فأخذ رداءه رويداً وانتقل رويداً وفتح الباب رويداً فخرج ثم أجافه رويداً فجعات درعى في رأسى واختمرت وتقنعت إزارى ثم انطلقت على أثره حتى جاء البقيع فقام فأطال القيام وهرولت وأحضر وأحضرت ، فسبقته فدخلت ، فليس إلا أن اضطجعت : وهرولت وأحضر وأحضرت ، فسبقته فدخلت ، فليس إلا أن اضطجعت : وهرولت وأحضر وأحضرت ، فسبقته فدخلت ، فليس إلا أن اضطجعت : وهرولت وأحضر وأحضرت ، قالت : لا شيء قال : لتخريني أو ليخرني اللطيف الحبر . قالت : قلت يا رسول الله بأبي أنت وأمى .

<sup>(</sup>۱) مسلم بن الحجاج بن مسلم القشيرى أبو الحسن النيسابورى . الإمام الحافظ صاحب الصحيح روى عن قتيبة وعمرو الناقد وابن المثنى وخلق ، قال أبوعلى النيسابورى: ماتحت أديم الساء أصح من كتاب مسلم . وقال مسلم : صنفت هذا المسند الصحيح من ثلاثمائة ألف حديث مسموعة . ومن كتبه : أولاد الصحابة والطبقات وأوهام المحدثين وسؤالات أحمد بن حنبل . مات سنة ٢٦١ه .

<sup>(</sup>٢) عائشة بنت أبى بكر الصديق . زوج النبى صلى الله عليه وسلم ، وأمها أم رومان بنت عامر ، رَ وجها رسول الله صلى الله عليه وسلم بمكة قبل الهجرة بسنتين وهي بنت ست سنين وابتى بها بالمدينة وهي ابنة تسع قال هشام بن عروة : عن أبيه ما رأيت أحداً أعلم بفقه ولا بطب ولا بشعر عن عائشة . كانت أحب الناس بعد خديجة إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم . وقد رميت بالإفك فبرأها الله منه . توفيت سنة ٥ ه وصلى عليها أبو هريرة .

فأخبرته قال: فأنت السواد الذى رأيت أماى ؟ قلت: نعم فلهزنى فى صدرى لهزة أوجعتنى . ثم قال: أظننت أن يحيف الله عليك ورسوله ؟! قالت: قلت: مهما يكتم الناس يعلمه الله. قال: نعم .. الحاديث(١) .

فهذه عائشة أم المؤمنين . سألت النبي صلى الله عليه وسلم : هل يعلم الله كل ما يكتم الناس ؟ فقال لها النبي صلى الله عليه وسلم : نعم . وهذا يدل على أنها لم تكن تعلم ذلك ولم تكن قبل معرفتها بأن الله عالم بكل شيء يكتمه الناس كافرة . وإن كان الإقرار بذلك بعد قيام الحجة من أصول الإنمان . وإنكار علمه بكل شيء كإنكار قدرته على كل شيء . هذا مع أنها كانت نمن يستحق اللوم على الذنب ولهذا لهزها النبي صلى الله عليه وسلم وقال : أتخافين يستحق الله عليك ورسوله ؟ فقد تبين أن هذا القول كفر ولكن تكفير قائله لا يحكم به حتى يكون قد بلغه من العلم ما تقوم به عليه الحجة التي يكفر تاركها ، ودلائل فساد هذا القول كثيرة في الكتاب والسنة واتفاق سلف الأمة وأثمنها ومشائخها حتى لا محتاج إلى بسطها . بل قد علم بالاضطرار من دين الإسلام أن الأمر والنهي ثابت في حق العباد إلى الموت(٢) .

## ١٠ ــ اشتراط انقراض العصر في الإحماع:

هل يشترط في انعقاد الإجماع انقراض عصر المجمعين أولا ؟

اختلف العلماء فى ذلك . فذهب الجمهور إلى عدم اشتراط انقراض العصر منهم الشافعى فى رواية عنه وأصحابه وأبو حنيفة (٣) وأحمد فى

<sup>(</sup>١) رواه مسلم في صحيحه ٦٣٧ ـ ٤ – النووي على مسلم .

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوى ص ٤٠٥ – ١١ - ١١ .

<sup>(</sup>٣) هو النمان بن ثابت بن زوطى المكنى بأبى حنيفة أحد الأثمة الأربعة برع فى عـلم الكلام والأدب وامتاز بالفقه ، وطريقته فيه تدل على تمكنه فى الطرق الأصولية ، كان زاهد! فى المناصب ، عرض عليه القضاء فأبى توفى سنة ١٥٠ ه ( الفتح المبين ١٠٦ - ١ ) .

رواية عنه(۱) والفخر الرازى (۲) والأسنوى وابن الحاجب. وقال صاحب سلم الوصول: وهذا مذهب الحققين. ومنهم الحنفية. وذهب حماعة من الفقهاء منهم أحمد في رواية عنه وحماعة من المتكلمين منهم ابن فورك(۳) إلى اشتراط انقراض العصر.

ومنهم من فصل وقال: إن كان الإحماع بالقول والفعل أو أحدهما فلا يشترط. وإن كان الإحماع بالسكوت مع اشتهاره فيا بينهم فهو شرط روى عن أبى على الجبائى(٤) واختاره الآمدى. وقال الجويني إن كان على قياس كان شرطاً وإلا فلا(٥) ذلك موقف العلماء من اشتراط انقراض العصر.

<sup>(</sup>۱) ذكر ابن قدامة فى الروضة أن ظاهر كلام أحمد أن انقراض العصر شرط فى صحة الإجاع وقد أوماً أن ذلك ليس بشرط ص ٣٦٦ ـ ١ روضة الناظر ـ وذكر الطوفى فى مختصر الروضة ص ١٣٣ عكس ما ذكره الموفق حيث قال : – الجمهور لايشترط لصحة الإجماع انقراض العصر خلافاً لبعض الشافعية . وهو ظاهر كلام أحمد وأوماً إلى الأول . وقال ابن بدران بعد ذكر كلام الطوفى وهذا هو الذى صرح به أبو الخطاب وتبعه صاحب التحرير . ولعله هو العسواب ص ٣٦٧ ـ ١ الروضة وشرحها لابن بدران .

<sup>(</sup>۲) هو محمد بن عمر بن الحسين التميمي الرازي ، الملقب بفخر الدين ، المكنى بأبي عبد الله المحروف بابن الحطيب ، فقيه . شافعي ، أصولى ، متكلم ، مفسر ، كان شديد الوطأة على الحوارج والطوائف الممارقة من الدين ، من مؤلفاته معالم الأصول . توفى سنة ٢٠٦ ه ( تر اجم رجال القرنين السادس والسابع لأبي شامة المقدسي ٢٨ ، وفيات الأعيان ٢٦٥ ، ٢٦٨ - ٢ ) .

<sup>(</sup>٣) ﴿ عَمد بن الحسن بن فورك ، كنيته أبو بكر ، كان فقيهاً شافعياً ، متكلماً ، أصولياً ، أديباً ، نحوياً ، واعظاً ، وكان كثير التنقل في البلاد وله تصانيف في أصول الفقه وأصول الدين ، ومعانى القرآن ، تقرب من مائة ، تونى مسموماً سنة ٤٠٦ ه ( الفتح المبين ١٣٨ - ١ ).

<sup>(</sup>٤) أبوعلى محمد بن عبد الوهاب بن سلام المعروف بالجبائى أحد أثمة المعتزلة . كان إماماً في علم الكلام وله في مذهب الاعتزال مقالات مشهورة . وعنه أخذ الشيخ أبو الحسن الأشمرى علم الكلام . وله معه مناظرة روتها العلماء ولد سنة ٢٣٥ ه وتوفى سنة ٣٠٣ ه ( وفيات – الأعيان ص ٦٨٥ ـ ١ ) .

 <sup>(</sup>٥) روضة الناظر بشرح ابن بدران ص ٣٦٦ – ٣٦٧ - ١ . والأحكام للآمدى ٢٥٢-١
 وإرشاد الفحول للشوكاني ص ٨٤ وسلم الوصول حاشية نهاية السول للأسنوى ص ٩٢٩ - ٣ - وحاشية شرح المنار لعزمى زادة ص ٧٤ .

وأما ابن تيمية : فهو برى عدم اشتراط انقراض العصر . وهو إذ يري ذلك يوافق الجمهور .

### أدلة القائلين باشراط انقراض العصر:

احتج القائلون باشتراط انقراض العصر ١ – بأنه لو لم يشترط لما صح رجوع بعض الصحابة عما حصل منهم من إجماع . فقد ثبت أن علياً(١) و افق عمر (٢) في منع بيع أمهات الأولاد ثم رجع عن رأيه إلى بيعهن حتى قال عبيدة السلماني(٣) ، : رأيك مع الجهاعة أحب إلينا من رأيك وحدك .

٢ - وحد الحمر في زمن أبي بكر(١) أربعون ثم جلد عمر ثمانين ثم جلد
 على أربعين ولو لم يشترط انقراض العصر لم يجز ذلك(١).

۳ عدم اشراطه يستلزم عدم العمل بالخبر الصحيح إن اطلع عليه
 وذلك يؤدى إلى إبطال النص بالاجتهاد وأنه باطل(١) ..

<sup>(</sup>١) هو على بن أبى طالب بن عبد المطلب ، ابن عم الرسول صلى الله عليه وسلم و يكى بأبى الحسن ، أول من أسلم من الصبيان ، كان شجاعاً حليماً فصيحاً تربى الحلافة سنة ٣٥ ه بعد مقتل عمان و توفى - رحه الله - سنة ، ٤ ه ( الاستيماب في معرفة الأصحاب القسم الثالث ص ١٠٨٩ ) .

<sup>(</sup>۲) هو هر بن الحطاب بن نفيل بن عبد العزى العدوى الترشى ، يكنى يأبي حفص ، ويلقب بالفاروق ، ولد سنة ، 4 قبل الهجرة ، وكان حصيف الرأى ، ذكى الفؤاد ، بويع بالحلافة سنة ١٣ د عقب وفاة أبي بكر بمهد منه ، فتح في عهده العراق والشام ومصر ، تونى رجه الله سنة ٢٣ ه (الفتح المبين ص ٩٩ ـ ١ ) .

<sup>(</sup>٣) هو عبيدة بن عمرو السلمانى المرادى الكوئى الفقيه العالم . كاد أن يكون صحابياً ، أسلم زمن قتع مكة باليمن ، وأخذ عن على وابن بسمود . قال الشميى : كان يوازى شريحاً فى الفضاه ، وسلمان المنسوب إليه عبيدة هو سلمان بن ناجية بن مراد . روى عنه ابن سيرين والشمي والنخمى وغير هم مات على الصحيح سنة ٧٧ ه ( تذكرة الجفاظ للذهبي مين ٥٠ - ١ ) .

<sup>(4)</sup> هو عهد الله بن عنمان بن عامر (أبو بكر الصديق) رضى الله عنه : صاحب رسول الله صلى الله عليه وسلم ورفيقه فى الهجرة شهد مهه المواقع كلها و بويع بالخلافة بعد وفاة الذي عليه الصلاة والسلام وكانت وفاته سنة ١٣ هـ و دفن بجوار الرسول (طبقات ابن سعد ص ١٠٢-١٥٢ والفتع المبين ٤١ هـ ١ ).

<sup>(</sup>٥) الآبلي ص ٢٥٨ ـ ١ ، بين ٣٩٩ ـ ١ روفية الناظر .

<sup>(</sup>٦) شرح العضد عل ابن الحاجب ٣٨ ـ ٢ نهاية السول ٩٣١ ـ ٣ .

٤ - لو لم يشترط الانقراض لمنع المجتهد عن الرجوع عن اجتهاده(١)
 و اللازم باطل فكذا الملزوم(٢).

### أدلة القاتلين بعدم اشراط انقراض العصر:

واستدل القائلون بعدم الاشتراط عايلي :

- ١ ــ أن أدلة الإحماع لا توجب اعتبار انقر اض العصر .
- ٢ أن حقيقة الإجماع الاتفاق فتى وجد الاتفاق فالحجة فيه لا فى وجم .
- ٣ أن التابعين كانوا يحتجون بالإحماع فى زمن أواخر الصحابة كأنس
   وغيره . ولو اشترط انقراض العصر لم يجز ذلك .
- ٤ أن ذلك يؤدى إلى تعذر الإجماع وما دام واحد من التابعين
   لا يستقر الإجماع منهم فلتابعى التابعين مجالفتهم(٣) .

قال ان تيمية فإنا إذا اشترطنا انقراض العصر في المحمعين فلأن نشترطه في الواحد أولى ، فإن قوله بعد رجوعه عنه لا يكون حجة وفاقاً . وإذا كان الاحتجاج مهذا الواحد في حياته مع أن رجوعه يبطل اتباعه فلأن يحتج بقولم في حياتهم وإنكان بقول الجماعة في حياتهم أولى . وإنما المتوجه أن يحتج بقولهم في حياتهم وإنكان انقراض العصر شرطاً لأن الآية التي احتجوا مها في قوله تعالى : (ويتبع غيرسبيل المؤمنين )(٤) ذم الله تعالى مها من خالفهم في حياتهم قبل انقراضهم . وكذلك شهادتهم على الناس قبلها النبي صلى الله عليه وسلم في حياة الشهيد ،

<sup>(</sup>١) ومعى ذلك أنه إذا تغير اجتهاد بعض المجمعين وقد انعقد الإحماع باجتهاده فيحكم باجتهاده الثاني لمحافظة الإحماع .

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق .

<sup>(</sup>۲) روضة الناطر لابن قدامة ص ۳۹۷ ـ ۱ ـ

<sup>(</sup>٤) النساء آية ١١٥ .

وأيضاً . فلانهم إذا اتفقوا وجب عليهم جميعاً اتباع اتفاقهم إلى حين يحدث خلاف بيهم .

وهذا كما يجب علينا طاعة الرسول فيما يأمر به وإن جاز تبدله بنسخ أو تغيير من الله تعالى وذلك لأن الأصل عدم رجوعهم وبقاء أقوالهم ثم إذا رجعوا فأكثر ما في الباب أنهم اتفقوا على خطأ لم يقروا عليه .

وهذا جائز عند هذا القائل . وإنما هم معصومون عن دوام الخطأ وهذا قريب إذا لم يطل الزمان بحيث يتبعهم الناس على ذلك الحطأ على وجه لا يمكن إزالته . فأما مع ذلك فلا يجوز كما لا يجوز في الرسالة(١) .

والراجع والله أعلم القول بالتفصيل إن كان الإحماع عن قول وفعل أو عن أحدهما لم يشترط انقراض العصر حيث إنه حصل منه التصريح بالقول أو الفعل ولم يوجد له مخالف وهم كل الأمة وقت إحماعهم على الحادثة والنصوص دلت على عصمتهم ولم تعتبر النصوص هذه العصمة بقيد القول باشتراط انقراض العصر قول بلا دليل إذ الأصل عدمه.

وأما إن كان الإحماع سكوتياً بأن قال بعضهم أو فعل وسكت الباقون فهذا الذي يظهر لى \_ والله أعلم \_ اشتراط انقراض العصر، وأعنى بذلك انتشار هذا القول أو الفعل في هذا العصر وذهاب هذا العصر والأمر على ذلك لا سيما إذاتنابعت العصور عليه بدون إنكار. واشترطنا انقراض العصر في هذا لاحتمال أن يكون الساكت معذوراً إما لعدم تمكنه من التصريح رأيه خوفاً أو لأنه في مهلة البحث والاطلاع أو غير ذلك فيكون الزمن كافياً لإظهار رأيه في الوقت المناسب.

الجواب عن أدلة القائلين باشتراط انقراض العصر:

وأما الجواب: على أدلة القائلين باشتراط انقراض العصر فيا يلى :

<sup>(</sup>١) مسودة آل تيمية ٣٢٢ .

١ - لم يحصل إحماع في عهد عمر على منع بيع أمهات الأولاد فقد نقل أن جابر بن عبد الله كان يرى جواز بيعهن في زمن عمر .

وأما قول على فليس فيه ما يدل على أن هذا إحماع الأمة على ذلك بل قال رأيي ورأى عمر ولم يقل رأيي ورأى الأمة .

قال الآمدى ــ وقول عبيدة السلماني ليس فيه ما يدل على اتفاق الجماعة على ذلك لأنه يحتمل أنه أراد به رأيك مع رأى الجماعة و يحتمل أنه أراد به رأيك مع رأى الجماعة و يحتمل أنه أرد به رأيك في زمن الجماعة والألفة والطاعة للإمام أحب إلينا من رأيك في زمن الفتنة وتشتت الكلمة نفياً للهمة عن على في تطرقها إليه في محالفة الشيخين .

وبتقدير أن يكون قد خالف بعد انعقاد الإحماع فلعله كان ممن يرى اشتراط انقراض العصر ، ولا حجة في قول المحتهد الواحد في محل النزاع (١) .

· ٢ – وبالنسبة لحد عمر شارب الحمل ثمانين وعلى أربعين .

فالجواب : ليس حد عمر ثمانين بإجماع وإلا لما خالفه على بل كان عن اجتهاده

أو نقول: هو إحماع سكوتى وعلى من حملة الساكتين وهو رأى عمر فلم كان الأمر إليه عمل باجتهاده.

٣ - وبالنسبة للاعتراض الثالث: فقد أجاب عنه عضد الملة بقوله: وجوده مع ذهول المجمعين عنه بعد الفحص والاطلاع عليه من بعد بعيد جداً ولو قدر لا يعمل به ولكن لا للاجتهاد بل لأن القاطع دل على خلافه وهو الإجماع , وإن كان عن الاجتهاد وذلك كما لو اطلع عليه بعد الانقراض فجوابكم جوابنا (٢) .

٤ - وكذلك أجاب العضد عن الرابع بقوله : لا نسلم أن اللازم باطل

<sup>(</sup>٢) شرح القاضي عضر الملة على ابن الحاجب ص ٣٨ – ٢.

مطلقاً بل عند عدم الإحماع وأما معه فالمنع عن الرجوع واجب كما قيل رأيك في الجاعة أحب إليثا من رأيك وحدك(١).

والله أعلم بالصواب وصلى الله على سيدنا محمد وسلم .

### ١١ – موقف ابن تيمية :

من خلاف التابعي إذا بلغ رتبة الاجتهاد في عصر الصحابة لإجماع الصحابة:

ذهب ان تيمية إلى أنه : إن بلغ التابعي رتبة الاجتهاد قبل إحماعهم في الحادثة اعتبر قوله في الإحماع وفاقاً وخلافاً . وإن بلغ رتبة الاجتهاد بعد احماعهم في عصرهم لم يعتبر خلافه وذلك مبنى على القول بعدم اشتراط انقراض العصر . وها هو يقول :

فإن كان الذين صاروا مجهدين موجودين في حال إحماع الأولين فلا أثر لذلك إذ وجودهم غير مجهدين بمنزلة عدمهم أو وجودهم كفاراً أو صبياناً. وإن صاروا مجهدين قبل انقراض عصر الأولين لكن لم نخالفوه حتى انقرض عصرهم فهذا الحلاف مسبوق بالإحماع المتقدم لأن المحهد اللاحق لا يعتبر انقراض عصره في صحة الإحماع الأول بلا تردد إذا وافق أوسكت أما إذا وافق فلا ريب إذ لو اعتبر ذلك لما استمر إحماع ، وأما إذا سكت فكذلك أيضاً إذا منعناه أن نخالف . وإن سوغ له أن نخالف ولم نخالف فالإحماع قد تم بشروطه فإن المجمعين انقرض عصرهم من غير خلاف .

والضابط أن اللاحق إما أن يتأهل قبل الانقراض أو بعده وعلى الأول فإما أن يوافق أو يخالف أو يسكت(٢) .

<sup>(</sup>١) شرح القاضى عضد الملة على ابن الحأجب ص ٣٨ ـ ٣ .

<sup>(</sup>٢) مسودة آل تيمية ٣٢٣ .

#### ١٢ \_ أقسام الإحساع:

يقسم ابن تيمية الإحماع إلى قسمين : قطعى . وظنى فالإحماع القطعى : هو ما نقل بالتواتر قولاً أو فعلاً وقطع فيه بانتفاء المخالف ويكون مستنده نصاً من الكتاب أو السنة .

والظنى : هو ما لم بجزم فيه بانتفاء المخالف وهو ما يسميه بالإحماع الإقرارى أو الاستقرائى . وذلك بأن يستقرى أقوال العلماء فلا نجد فى ذلك خلافاً أو يشتهر القول فى القرآن ولا يعلم أحداً أنكره ومن ذلك الإحماع السكوتى فتى قطع فيه بانتفاء المخالف فهو قطعى ومتى ظن فيه انتفاء المخالف فهو ظنى (1).

## ١٣ ــ مرتبة الإجماع بالنسبة للنصوص :

رى ان تيمية أنه متى كانت دلالة الإجماع أقوى من دلالة النص .

قدم الإحماع .

ومنى كانت دلالة النص أقوى من دلالة الإحماع .

قدم النص.

و برى أن الإحماع الظي لا يجوز أن تدفع به النصوص المعلومة لأنه حجة ظنية لا يجزم الإنسان بصحبها فإنه لا يجزم بانتفاء المحالف .

#### فهو يقول في ذلك :

الإحماع نوعان: قطعى فهذا لا سبيل إلى أن يعلم إحماع قطعى على خلاف النص . وأما الظنى : فهو الإحماع الإقرارى والاستقرائى بأن يستقرى أقوال العلماء فلا يجد فى ذلك خلافاً . أو يشهر القول فى القرآن ولا يعلم أحداً أنكره

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي ص ۲۲۷ ، ۲۲۸ ، ۱۹ ،

فهذا الإحماع وإن جاز الاحتجاج به فلا بجوز أن تدفع به النصوص المعلومة به لأن هذا حجة ظنية لا بجزم الإنسان بصحها فإنه لا بجزم بانتفاء المحالف فالإحماع قطعى . وأما إذا كان يظن عدمه ولا يقطع به فهو حجة ظنية . والظنى لا يدفع به النص المعلوم لكن محتج به ومقدم على ما هو دونه بالظن . ويقدم عليه الظن الذي هو أقوى منه فتى كان ظنه لد لالة النص أقوى من ظنه بثبوت الإحماع قدم دلالة النص .

ومني كان ظنه الإحماع أقوى قدم هذا والمصيب في نفس الأمر واحد اه(١)

فان تيمية برى أن الإحماع الإقرارى والاستقرائى حجة ظنية لا تقاوم ما هو أقوى منها . وإنما يعمل بها حينما لا يوجد فى النصوص الأخرى ما هو أقوى منه . وهو الذى يعبر عنه الإمام أحمد حينما يحكى مثل هذا الإحماع فيقول فيه :

لا أعلم فيه خلافاً وقبله شيخه الإمام الشافعي ــ رحمهما الله تعالى ــ وسلك بنا طريقهم . آمن .

# 15 - هل الإجماع يقدم على الكتاب والسنة والقياس:

ان تيمية رحمه الله تعالى – يقدم الكتاب ثم السنة على الإجماع ، مستدلا عما ورد من الآثار عن السلف كما جاء فى كتاب عمر إلى شريح(٢) : حيث قال : اقض بما فى كتاب الله فإن لم تجد فها فى سنة رسول الله صلى الله عليه وسلم فإن لم تجد فها قضى به الصالحون قبلك ، وفى رواية فها أجمع عليه الناس . و بما ورد عن ابن مسعود أنه قال : قدم الكتاب ثم السنة ثم الإحماع .

<sup>(</sup>۱) المرجع نفسه ص ۲۹۸ ــ ۱۹ .

<sup>(</sup>٢) هو القاضى شريح بن الحارث بن قيس الكندى أبو أمية الكوفى ، أدرك ولم ير ، وولى القضاء لعمر وعلمان وعلى ومعاوية ستين سنة إلى أيام الحجاج فاستمى وله مائة وعشرون سنة ، فات بعد سنة . قال ابن سيرين : قدمت الكوفة وبها أربعة آلاف يطلبون الحديث ، وإن شيوخ أهل الكوفة أربعة : عبيدة السلماني ، والحارث الأعور ، وعلقمة بن قيس ، وشريح وكان أحسهم مات سنة ثمان وسبعين ، وقيل سنة ثمانين ، وقيل غير ذلك طبقات الحفاظ ص ٢٠٠

وكان ابن عباس يفنى بما فى الكتاب ثم بما فى السنة ثم بسنة أبى بكر وعمر لقوله : صلى الله عليه وسلم : اقتدوا بالذين من بعدى أبى بكر وعمر(١).

ونعى على بعض المتأخرين القائلين: يبدأ المحتهد بأن ينظر أولا في الإجماع فإن وجده لم يلتفت إلى غيره وإن وجد نصا خالفه اعتقد أنه منسوخ بنص لم يباغه ، كما نعى على الذين يقولون أن الإجماع نفسه ينسخ النص وخطأ هذا الرأى واختار أن الصواب طريقة السلف التي ذكرناها آنفاً (٢).

وقال عن هذه الطائفة: وقد نقل عن طائفة: كعيسى بن أبان وغيره من أهل الكلام والرأى من المعتزلة وأصحاب أبى حنيفة ومالك أن الإحماع ينسخ به نصوص الكتاب والسنة، وكنا نتأول كلام هولاء على أن مرادهم أن الإحماع يدل على نص ناسخ فوجدنا من ذكر عهم أنهم بجعلون الإحماع نفسه ناسخاً. فإن كانوا أرادوا ذلك فهذا قول بجوز تبديل المسلمين دينهم بعد نبيهم كما تقول النصارى: من أن المسيح سوغ لعلائهم أن بحرموا ما رأوا تحر عه مصلحة، ويحلوا ما رأوا تحليله مصلحة وليس هذا دين الإسلام. ولا كان الصحابة يسوغون ذلك لأنفسهم ومن اعتقد في الصحابة أنهم كانوا يستحلون ذلك فإنه يستتاب كما يستتاب أمثاله ولكن بجوز أن بجهد الحاكم والمفي فيصيب فيكون له أجران و يخطئ فيكون له أجر واحد وهذا هو الحق إن شاء القد(٣).

فإن كثيراً من الناس أبطلوا النصوص وهدموها اعتماداً على إحماعات لم تثبت بل فيها خلاف قائم. فكيف يقدم هذا الإحماع المزعوم على نصوص الكتاب والسنة ؟ أم كيف يقدم الإحماع إذاكان مستنده قياساً أو اجتهاداً في زعمهم على كتاب الله وسنة رسوله صلى الله عليه وسلم بل كيف يقدم الفرع على الأصل ، ولقد اتخذ كثير من المبطلين هذا المسلك طريقاً لرد

<sup>(</sup>١) رواء الإمام أحمد والترمذي و ابن ماجة ص ٢١٥ ـ ١ الفتح النكبير .

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوي ص ۲۰۰ ، ۲۰۱ – ۱۹ .

<sup>(</sup>٣) مجموع الفتاوى ص ٩٤ ـ ٣٣ .

نصوص الكتاب والسنة وشهروا هذه الدعوى فى وجه كل من أنكر عليهم قائلين هذا ثابت بالإحماع وإن كنا قد نحسن الظن ببعض العلماء الذين يقولون إن الإحماع مقدم على الكتاب والسنة . ذلك أنهم يريدون به الإحماع القطعى المستند إلى كتاب أو سنة ... وهذا فى الحقيقة لا نقول فيه الإحماع مقدم على الكتاب والسنة ، بل يقال إن هذا الحكم الذى استند إلى نص حصل الإحماع به مقدم على النص الآخر الذى لم يجمع عليه ، إذاً فالتقديم إنما كان لنص على نص ، إذاً فلا يليق أن يقال الإحماع مقدم على الكتاب والسنة لما فى ذلك من قلب الأوضاع وما يتر تب عليه من المفاسد .. والله أعلم وصلى الله وسلم على نبينا محمد .

# ١٥ \_ هل الإحماع ينسخ النصوص :

قد حدد ابن تيمية موقفه من ذلك . فبين أن الإحماع متى خالفه نص فلابد أن يكون مع الإحماع نص معروف به أن ذلك منسوخ فأما أن يكون النص المحكم قد ضيعته الأمة وحفظت النص المنسوخ فهذا لا يوجد قط إذ أنه مخالف المنطق السلم ويلزم منه باطل لا يليق بالأمة المعصومة ، إذ يلزم منه نسبة الأمة إلى حفظ ما نهيت عن اتباعه وإضاعة ما أمرت باتباعه .

فها هو يقول فى ذلك بعد ما ذكر طريقة السلف فى تقديم الكتاب ثم السنة على الإحماع وذكر رأى بعض المتأخرين الذين يقدمون الإحماع على الكتاب والسنة . ثم ذكر رأى الذين يزعمون أن الإحماع نفسه ينسخ الكتاب والسنة :

قال: والصواب طريقة السلف، وذلك لأن الإحماع إذا خالفه نص فلابد أن يكون مع الإحماع نص معروف به إن ذلك منسوخ فإما أن يكون النص المحكم قد ضيعته الأمة وحفظت النص المنسوخ فهذا لا يوجد قط وهو نسبة الأمة إلى حفظ ما نهيت عن اتباعه وإضاعة ما أمرت باتباعه وهي معصومة عن ذلك. ومعرفة الإحماع قد تتعذر كثيراً أو غالباً . فمن ذا الذى يحيط بأقوال المحتهدين ؟

بخلاف النصوص فإن معرفتها ممكنة متيسرة (١) .

# ١٦ - موقف ابن تيمية من القائلين

# إن الإجماع مستند معظم الشريعة :

خطأ ابن تيمية القائلين بأن الإحماع مستند معظم الشريعة وذكر أن الحامل لهم على هذا الحطأ جهلهم بالكتاب والسنة . فها هو يقول :

ومن قال من المتأخرين أن الإحماع مستند معظم الشريعة فقد أخبر عن حاله فإنه لنقص معرفته بالكتاب والسنة احتاج إلى ذلك . وهذا كقولهم : إن أكثر الحوادث محتاج فيها إلى القياس لعدم دلالة النصوص عليها . فإنما هذا قول من لامعرفة لهم بالكتاب والسنة و دلالتهما على الأحكام . وقد قال الإمام أحمد – رضى الله عنه – أنه ما من مسألة إلا وقد تكلم فيها الصحابة أو فى نظير ها فإنه لما فتحت البلاد وانتشر الإسلام حدثت حميع أجناس الأعمال فتكلموا فيها بالكتاب والسنة . وإنما تكلم بعضهم بالرأى فى مسائل قليلة والإحماع لم يكن محتج به عامهم ولا محتاجون إليه إذ هم أهل الإحماع فلا إحماع قبلهم (ب).

# ١٧ – موقف ابن تيمية فيما إذا نقل عالم الإجماع ونقل آخر النزاع :

برى ابن تيمية أنه متى نقل عالم الإحماع ونقل آخر النزاع سواء سمى المخالف له أو لم يسمه أنه لا يقبل قول مدعى الإحماع ويويد ذلك بأمور :

١ - أن ناقل الإجماع ناف للخلاف وناقل النزاع مثبت له . والمثبت مقدم على النافى .

<sup>(</sup>۱) تجموع الفتاوي ۲۰۱ ، ۲۰۲ ـ ۱۹ .

<sup>(</sup>۲) مجمعوع الفتاوى ۲۰۰ / ۱۹ . موس

٢ ــ أنه إذا كان ناقل النزاع يمكن أن يكون قد غلط فيما أثبته من الحلاف إما لضعف الإسناد أو لعدم الدلالة . فإمكان الغلط في ناقل الإحماع أولى وأحرى .

٣ \_ إن عدم علم الناقل للإحماع بالخلاف ليس علماً بعدم الخلاف فها هو يقول:

إذا نقل عالم الإحماع ونقل آخر النزاع إما نقلا سمى قائله وإما نقلا بخلاف مطلقاً ولم يسم قائله فليس لقائل أن يقول نقلا لحلاف لم يثبت . فإنه مقابل بأن يقال ولا يثبت نقل الإحماع . بل ناقل الإحماع ناف للخلاف وهذا مثبت له والمثبت مقدم على النافى .

وإذا قيل بجوز في ناقل النزاع أن يكون قد غلط فيا أثبته من الحلاف إما لضعف الإسناد ، أو لعدم الدلالة . قيل له : و افى النزاع غلطه أجوز ، فإنه قد يكون فى المسألة أقوال لم تبلغه . أو بلغته وظن ضعف إسنادها وكانت صيحة عند غيره ، أو ظن عدم الدلالة وكانت دالة ، فكل ما يجوز على المثبت من الغلط بجوز على النافى مع زيادة عدم العلم بالخلاف .

وهذا يشترك فيه عامة الحلاف فإن عدم العلم ليس علماً بالعدم لا سيا في أقوال علماء أمة محمد صلى الله عليه وسلم . التي لا يحصيها إلا رب العالمين .

ولهذا قال أحمد وغيره من العلماء من ادعى الإحماع فقد كذب هذه دعوى المريسى والأصم. ولكن يقول: لا أعلم نزاعاً. والذين كانوا يذكرون الإحماع كالشافعي وأنى ثور وغيرهما يفسرون مرادهم بأنا لا نعلم نزاعاً ويقولون هذا هو الإحماع الذي ندعيه اه. المطلوب(١).

وما ذكره ابن تيمية ــ رحمه الله تعالى ــ فى هذه المسألة هو الصواب إن شاء الله تعالى .

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ص ۲۷۱ ـ ۱۹ .

فالقول: في مسألة ما: ليس فها خلاف مسألة عظيمة وقول بلا علم كيف وقد نقل غيره الحلاف. ثم هذا القول يؤيده الواقع من تفوق العلماء في مشارق الأرض ومغاربها. واختلاف أغراضهم وطبائعهم مما يصعب معه معرفة آرائهم في المسألة. ثم الأصل في الناس وجود الاختلاف في آرائهم. لأن الله تعالى قضى بذلك. إذ يقول: (ولا يزالون مختلفين، إلا من رحم ربك ولذلك خلقهم)(١).

#### ما الذي يلزم الحبهد في ذلك ؟

فعلى هذا ذكر ان تيمية أنه متى نقل عالم الإحماع ونقل آخر النزاع ولم يثبت واحد منهما . أنه لا بجوز أن محتج بالإحماع كما ذكر أنه إذا استوى الطرفان – نقل الإحماع والنزاع – عند المحتهد فلم يترجح لديه أحدهما أنه يلزمه التوقف فليس له أن يقدمه على النص ولا يقدم النص عليه لعدم رجحان أحدهما عنده .

وأثرك المحال لان تيمية ليحدثنا عن رأيه في هذا الموضوع :

#### يقسول:

فتبن أن مثل هذا الإجماع الذي قوبل بنقل نزاع ولم يثبت واحد مهما لا بجوز أن محتج به ومن لم يترجح عنده نقل مثبت النزاع على نافيه ولا نافيه على مثبته فليس له أيضاً أن يقدمه على النص ولا يقدم النص بل عليه يقف لعدم رجحان أحدهما عنده فإن ترجح عنده المثبت غلب على ظنه أن النص لم يعارضه إحماع يعمل به وينظر في ذلك إلى مثبت الإحماع والنزاع فمن عرف منه كثرة ما يدعيه من الإحماع والأمر محلافه ليس بمنزلة من لم يعلم منه إثبات إحماع علم انتفاؤه وكذلك من علم منه في نقل النزاع أنه لا يغلط إلا نادراً ليس بمنزلة من علم منه كثرة الغلط .

وإذا تظافر على نقل النزاع اثنان لم يأخذ أحدهما عن صاحبه فهذا يثبت

<sup>(</sup>۱) هــود آية ۱۱۸ ، ۱۱۸

به النزاع بخلاف دعوى الإحماع ، فإنه لو تظافر عليه عدد لم يستفد بذلك إلا عدم علمهم بالنزاع(١) انتهى المطلوب .

١٨ - إذا اختلف الصحابة أو غيرهم فى مسألة ثم أجمع من بعدهم على أحـــد
 القولن :

لم أر لابن تيمية فى هذه المسألة كلاماً صريحاً إنما الذى يظهر لى من كلامه فى الفتاوى أنه برى أن الصحابة مى اختلفوا فى مسألة على قولين فإن خلافهم باق لابر فعه إحماع من بعدهم حيث أن إحماع من بعدهم على أحد القولين متعذر . إذ قد يوجد فى عصر الإحماع من محالفه ويقول بالقول الآخر .

وها هو يقول في بعض المسائل التي محمُّها :

وإذا قيل قد أحمع التابعون على أحد قولهم فارتفع النزاع فمثل هذا انبنى على مقدمتين :

إحداهما : العلم بأنه لم يبق في الأمة من يقول بقول الآخر وهذا متعذر .

والثانية: — أن مثل هذا هل رفع النزاع . . . مشهور فنزاع السلف عكن القول به إذا كان معه حجة إذ . . . على خلافه و نزاع المتأخرين لا يمكن . . . لأن كثيراً منه قد تقدم الإحماع على خلافه كما دلت النصوص على خلافه ومحالفة السلف خطأ قطعاً (٢) .

وما اختاره ابن تيمية حسب ما ظهر لى من كلامه جيد . لأن دعـوى الإحماع على أحد القولين متعذرة تعذر القول بوجود الإحماع بعد تفرق الأمة الإسلامية فى مشارق الأرض ومغاربها مع الختلاف مشاربها ومواردها وطبائعها وعاداتها .

<sup>(</sup>١) مجموع الفتاوي ص ٧٧١ ، ٧٧٧ - ١٩ .

<sup>(</sup>٢) مجموع الفتاوى ص ٢٦ – ٢٧ ـ ١٣ . في موضع النقط سقط من الأصل المنقول منه .

بل أشد من ذلك . فما من عصر من العصور إلا والحلاف الذي كان في عصر الصحابة موجود بيهم كيف لا وهم أسوة العالم الإسلامي فأقوالهم لاتموت بموتهم بل هي باقية على مر العصور . والله أعلم .

# ١٩ ــ إجماع أهل المدينة على ساكنها أفضل الصلاة وأزكى التسليم :

لقد اختلف الناس فى النقل عن الإمام مالك(١) ــــرحمه الله تعالى ـــ والمراد من قوله: إجماع أهل المدينة حجة :

فمن قائل: إن مراده بذلك أن روايتهم مقدمة على رواية غيرهم .

ومن قائل: إن مراده بذلك ماكان جارياً مجرى النقل فحسب دون ماكان عن اجتهاد، كالأذان، والإقامة، والصاع، والمسد، والأحباس، وذكر أبو الوليد سليان بن خلف الباجي أن مالكاً ومحقى أصحابه إنما عولوا على الاحتجاج بذلك(٢).

ومن قائل: إن مراده بذلك الإحماع مطلقاً. وقد رجحه ابن الحاجب وذهب إلى ذلك مالكية المغرب (٣).

ومن أدلتهم على ما ذهبوا إليه :

١ ــ ما قاله النبي صلى الله عليه وسلم : إن المدينة طيبة تنفى خيها كما

<sup>(</sup>۲) هو مالك بن أنس بن مالك بن أبي عامر الأصبحي المدنى ، أحد الأثمة الأربعة ، وإمام دار الهجرة ، عرف بالتواضع والصلاح و الأمانة والإحاطة بالسكتاب والسنة ، وكان شديد التحرى في حديثه ونتياه ، ألف الموطأ والرد على القدرية ، ولد سنة ۹۳ هـ في أصح الأفوال وتوفى سنة ۹۷ هـ تذكرة الحفاظ ۲۰۷ ـ ١ وترتيب المدارك للقاضي عياض ۲۰۲ ـ ١٩٠٠ .

 <sup>(</sup>۲) الإشارة في أصول الفقه للباجي ص ۴۸ بحطوطة الأزهر ۱۷۰ – ۲۸۱۹ .
 (۳) العضد ص ۳۰ ـ ۲ و حاشية العطار ۲۱۲ ـ ۲ و اللمع ۲۱۱ وشرح تنقيح الفصول ۳۳۶

<sup>(</sup>۲) "انتصاد من ۳۵ - ۲ و حاشیه انتظار ۲۰۱۴ - ۲ و انتظام ۲۰۱۱ و طرح کستی و شرخ مراتی السعود ۱۶۹ .

ينى الكير خبث الحديد . وجه الاستدلال : ــ أن الحطأ من الحبث فكان منهياً عنها .

٢ ــ أن المدينة دار هجرة الرسول عليه الصلاة والسلام . ومهبط الوحى
 ومستقر الإسلام ومجمع الصحابة فلا يجوز أن يخرج الحق عن قول أهلها .

٣ أنهم شاهدوا التنزيل وسمعوا التأويل وكانوا أعرف بأحوال النبي
 صلى الله عليه وسلم من غيرهم فوجب ألا يخرج الحق عنهم .

٤ – أن رواية أهل المدينة مقدمة على رواية غير هم فكان إحماعهم حجة على غير هم(١) .

وقد أجاب العلماء على هذه الأدلة بما يأتى :

١ -- أجابوا عن الحديث بوجوه منها :

(۱) أن الحديث ورد فى سبب وهو أن أعرابياً دخل المدينة وبايع النبى صلى الله عليه وسلم فأصابته فيها حمى فسأله إقالة البيعة ليخرج إلى البادية فلم يجبه النبى صلى الله عليه وسلم إلى ذلك فخرج بغير إذنه فقال النبى صلى الله عليه وسلم : إن المدينة تنبى خبها وينصع طيها(۲).

(ب) إذا كان الحديث دل على خلوص المدينة عن الحبث فليس فيه ما يدل على أن من كان خارجاً عها لايكون خالصاً عن الحبث(٣).

(ج) أن الاعتبار في عرف اللغة لايفهم منه معنى الخطأ لا تضمناً ولا التراماً ولا مطابقة فكيف يستدل بالحديث على نبى الحطأ ولنن جاز للمالكية الاحتجاج بنبى الحبث عن المدينة على أن اتفاق أهلها حجة كان للشيعة الاحتجاج بنبى الرجس عن أهل البيت على أن اتفاقهم حجة لأن

 <sup>(</sup>۱) العضد ص ۳۵ - ۲ و حاشیة العطار ۲۱۲ - ۲ و اللسع ۲۱۱ و شرح تنقیح الفصول
 ۳۳۴ و شرح مراق السعود ۱۶۹ و الآمدی ۲۶۳ - ۱ .

<sup>(</sup>۲) شرح ابن بدران على روضة الناظر ۳۹۵ ـ ۱ .

<sup>(</sup>٣) الآسدي ٢٤٣ ـ ١ .

دلالة الرجس على الحطأ لاتتقاصر عن دلالة الخبث عليه بل هو أدل على الخطأ من الحبث(١).

(د) حمل الحبث على الحطأ متعذر لمشاهدة وقوعه من أهلها . قـال إمام الحرمين لو اطلع مطلع على ما يجرى بين لابيها من المخازى لقضى العجب(١) .

#### ٧ ــ وأجابوا عن الثانى :

أن غايته اشبال المدينة على صفات موجبة لفضلها وليس في ذلك ما يدل على انتفاء الفضيلة عن غيرها ولا على الاحتجاج بإجماع أهلها ولهذا فإن مكة أيضاً مشتملة على أمور موجبة لفضلها كالبيت الحرام والمقام وزمزم والحجر المستلم والصفا والمروة ومواضع المناسك. وهي مولد النبي صلى الله عليه وسلم ومبعثه ومنزل إبراهيم ولم يدل ذلك على الاحتجاج بإجماع أهلها على مخالفيهم إذ لا قائل به وإنما الاعتبار بعلم العلماء واجتهاد المجتهدين ولا أثر للبقاع في ذلك.

#### ٣ ـ وأجابوا عن الثالث:

أن ذلك لايدل على انحصار أهل العلم فيها والمعتبرين من أهل الحل والعقد ومن تقوم الحجة بقولهم فإنهم كانوا منتشرين فى البلاد متفرقين فى الأمصار وكلهم فيا يرجع إلى النظر والاعتبار سواء.

#### عن الرابع :

بأنه تمثيل من غير دليل موجب للحمع بين الرواية والدراية كيف وأن الفرق حاصل وذلك من جهة الإحمال والتفصيل .

أما الإحمال: فهو أن الرواية يرجع فيها بكثرة الرواة حتى أنه يجب على كل مجهد الأخذ بقول الأكثر بعد التساوى في حميع الصفات المعتبرة

<sup>(</sup>٣) شرح اين بدران عل روضة الناظر ٣٦٥ - ١ .

في قبول الرواية . ولا كذلك في الاجتهاد فإنه لابجب على أحد من المجتهدين الاعد بقول الأكثر من المجتهدين ولا بقول الواحد أيضاً .

وأما من جهة التفصيل: فهو أن الرواية مستندها السماع ووقـوع الحوادث المروية فى زمن النبى صلى الله عليه وسلم وبحضرته ولما كان أهل المدينة أعرف بذلك وأقرب إلى معرفة المروى كانت روايتهم أرجح.

وأما الاجتهاد فإن طريقه النظر والبحث بالقلب والاستدلال على الحكم . وذلك مما لايختلف بالقرب والبعد ولا يختلف باختلاف الأماكن(١) .

قال الغزالي : قال مالك : الحجة في إحماع أهل المدينة فقط . وقال قوم المعتبر إحماع أهل الحرمين مكة والمدينة والمصرين – البصرة والكوفة .

وما أراد المحصلون بهذا إلا أن هذه البقاع قد حميت فى زمن الصحابة أهل الحل والعقد ... فإن أراد مالك أن المدينة هي الجامعة لهم فسلم له ذلك لو حمعت وعند ذلك لايكون للمكان فيه تأثير وليس ذلك عسلم ، بل لم تجمع المدينة حميع العلماء لاقبل الهجرة ولا بعدها بل مازالوا متفرقين فى الأسفار والغزوات والأمصار فلا وجه لكلام مالك إلا أن يقول عمل أهل المدينة حجة لأنهم الأكثرون والعبرة بقول الأكثرين وقد أفسدناه . أو يقول : يدل اتفاقهم فى قول أو عمل على أنهم استندوا إلى سماع قاطع فإن الوجي الناسخ نزل فيهم فلا تشذ عنهم مدارك الشريعة وهذا تحكم إذ لايستحيل أن يسمع غيرهم حديثاً من رسول الله صلى الله عليه وسلم فى سفر أو فى المدينة لكن بخرج عنها قبل نقله فالحجة فى الإحماع ولا إحماع .

وقد تكلف لمالك تأويلات ومعاذ بر استقصيناها فى كتاب ( تهذيب الأصول ) ولا حاجة إليها ههنا . وربما احتجوا بثناء الرسول صلى الله عليه وسلم على المدينة وعلى أهلها وذلك يدل على فضيلتهم وكثرة ثوامهم لسكناهم المدينة ولا يدل على تحصيص الإحماع مهم(٢) .

<sup>(</sup>۱) الأحكام للآسدى ص ۲۶۶ ـ ۲

<sup>(</sup>٢) المستصنى للغزالي ص ١١٨ ، ١١٩ . ١ . .

وبعد هذا كله فإن الناظر المنصف الذى يعرف الإمام مالكاً وعلمه ورعه يستطيع أن يعرف مراده بذلك ــ رحمه الله .

### فهو بری :

١ ــ أن ما كان جارياً مجرى النقل إحماع وهذا يوافقه عليه العلماء .

٧ ــ وما عدا ذلك مما ذكر فيه الإحماع فإنه لا يريد به الإحماع المعروف الذي محرم مخالفته وبجب على الناس أن يعملوا بمقتضاه كلا بل إنما أراد بذلك إحماع أهل بلده . فهو نخبر عن رأيه مستنداً إلى إحماعهم الذي لايلزم المحتمد أتباعه ، ولا يحرم عليه مخالفته . يؤيد ذلك قوله في موطئه : والأمر المحتمع عليه عندنا في غير موضع ، وإليك شيئاً من الأمثلة :

قال فى باب ميراث الصلب: الأمر المحتمع عليه عندنا والذى أدركت عليه أهل العلم ببلدنا فى فرائض المواريث، أن ميراث الولد من والدهم أو والدتهم أنه إذا توفى الأب أو الأم وتركا ولداً رجالا ونساء « للذكر مثل حظ الانثيين. فإن كن نساء فوق اثنتين فلهن ثلثا ما ترك وإن كانت واحدة فلها النصف »...إلخ(١).

وقال فى موضع آخر الأمر المجتمع عليه عندنا الذى لا اختلاف فيه والذى أدركت عليه أهل العلم ببلدنا: أن ميراث الأب من ابنه أوابنته ... إلخ (٢)

وتارة يقول: « وعلى هذا الأمر عندنا » كما فى باب مالا تقع فيه الشفعة: أن عثمان قال: إذا وقعت الحدود فى الأرض فلا شفعة فيها ولا شفعة في بئر ولا فى فحل النخل. قال مالك: وعلى هذا الأمر عندنا(٣).

وتارة يقول: « والسنة عندنا »: قال مالك. فالسنة عندنا أن العبد إذا جاء بشاهد على عتاقته استحلف سيده ما أعتقه و بطل ذلك عنه(٤).

<sup>(</sup>١) النساء آية ١١ – المرجع الموطأ ص ٣١٢ .

<sup>(</sup>٢) المرجع نفسه ٣١٣ .

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق ص ٢٤٦ .

<sup>(</sup>٤) المرجع السابق ص ٤٥٠ .

من هذا نعرف أنه لا يريد بذلك الإحماع الملزم الذى لايسوغ مخالفته . . إذ لو كان يرى ذلك إحماعاً ملزماً تحرم مخالفته لطلب من الرشيد أو على الأصح لوافق الرشيد حيما عزم أن يلزم الناس بالموطأ ومحملهم عليه . قال له : قد تفرق أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم فى البلاد فصار عند كل طائفة مهم ما ليس عند غيرهم .

ثم إذا تصفحت المسائل التي ذكر الإمام مالك فيها الإجماع وجديها نيفا وأربعين مسألة وهي كما ذكر ابن القيم في أعلام الموقعين ثلاثة أنواع:

١ ــ أحــدها : مالا يعلم أن أهل المدينة خالفهم فيه غيرهم .

٢ ــ الشـــانى : ما خالف فيه أهل المدينة غيرهم وإن لم يعلم اختلافهم فيه .

٣ - الشالث : ما فيه الخلاف بين أهل المدينة أنفسهم .

ثم ينبغى أن نعلم أن الإمام مالك – رحمه الله تعالى – لا يري هذه الخصوصية لأهل المدينة مطلقاً بل إنما يراها لهم بالنسبة لعسر الصحابة والتابعين فحسب ، وهم الذين أخبر عنهم الإمام مالك كما يظهر من النقول التي في كوتها لك . أما بعدهم بعد ظهور الخلاف وانتشار البدع فهو يرى إجاعهم كغيرهم لا أثر له .

ثم عند النظر والتحقيق يبعد أن يوجد إجماع بين أهل المدينة على مسألة ما ولا يكون ذلك إحماع العلماء خارجها .

ويبعد أن يحصل فى مسألة ما خلاف خارج المدينة ولا يحصل بين أهلها خلاف فيها . فإذا كان فى المسألة خلاف خارج المدينة فإنك تُجد هذا الخلاف نفسه قائماً بنن أهلها .

ورحم الله الإمام الشافعي إذ يقول في اختلاف الإمام مالك :

وإن قلتم الإحماع هو ضد الحلاف فلا يقال إحماع إلا لما لا خلاف فيه بالمدينة . قلت : هذا هو الصدق المحض فلا نفارقه .

ولا تدعوا الإجماع أبدآ إلا فيما لا يوجد فيه اختلاف وهو لا يوجد بالمدينة

إلا وجد بجميع البلدان عند أهل العلم متفقين فيه لم تخالف أهل البلدان المدينة ، إلا ما اختلف فيه أهل المدينة بينهم – انهى(١) كلام الشافعي .

ولذلك كما قلنا: لم يذكر الإمام مالك – رحمه الله تعالى – إجماع أهل المدينة إلا في مسائل محدودة في نيف وأربعين مسألة .

فلذلك ينبغى أن نعلم أن الإمام مالك – رحمه الله تعالى – لم يدع الإجماع المقطوع به الذى تحرم محالفته ، إنما يريد بذلك ما اجتمع عليه أهل بلده وما كان عليه أهل المدينة وأنه لايعتبر في نظره خلاف غير هم لخالفته الراجع في نظره وظنه . وهذا هو الذي ينبغي أن نعرفه عن الإمام مالك .

والإمام الشافعى ــ رحمه الله تعالى ـ يرى عمل ماكان عليه قدماء أهل المدينة حقاً: فهو يقول فى رواية يونس بن عبد الأعلى: إذا رأيت قدماء أهل المدينة على شيء فلا توقف فى قلبك ريبا أنه الحق.

والإمام أحمد يقول: إذا رأى أهل المدينة حديثاً وعماوا به فهوالغاية(٢).

#### ۲۰ – این تیمیة:

## وإحماع أهل المدينة :

إذا كان هذا رأى جمهور العلماء فى إجماع وعمل أهل المدينة فما موقف ابن تيمية من ذلك؟

هذا هو ما سأتحدث عنه إن شاء الله تعالى :

فأتـــول :

<sup>(</sup>١) الإمام مالك للأستاذ محمد أبي زهرة ــ رحه الله تعالى ــ ص ٣٠١ .

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوي ص ۳۰۸ – ۳۰۹ .

هُد سلك ابن تيمية في إحماع أهل المدينة وعملهم مساحكاً سديداً فهو بجعل إحماع أهل المدينة وعماهم أربع مراتب ، وجدير بنا أن نترك لك الفرصة مع ابن تيمية على صفحات هذه الرسالة لترى رأيه ثم تعرف بعد ذلك مدى موافقة العلماء لمالك ومخالفتهم له .

و لعلك بعد ذلك تستطيع أن تعرف الحق فى هذه المسألة إن شاء الله تعالى . فها هو رحمه الله يقول :

والتحقيق فى مسألة إحماع أهل المدينة أن منه ما هو متفق عليه بين المسلمين ومنه ما هو قول حمهور أئمة المسلمين . ومنه مالا يقول به إلا بعضهم وذلك أن إحماع أهل المدينة على أربع مراتب :

#### المرتبة الأولى :

ما يجرى مجرى النقل عن النبى صلى الله عليه وسلم مثل نقلهم لمقدار الصاع والمد. وكترك صدقة الحضراوات ، والأحباس ، فهذا مما هو حجة باتفاق العلماء . أما الشافعي وأحمد وأصحابهما فهذا حجة عندهم بلا نزاع كما هو حجة عند مالك . وذلك مذهب ألى حنيفة وأصحابه .

قال أبو يوسف – رحمه الله – وهو أجل أصحاب أبى حنيفة . . . لما اجتمع بمالك وسأله عن هذه المسائل . وأجابه مالك بنقل أهل المدينة المتواتر رجع أبو يوسف إلى قوله . وقال : لو رأى صاحبي مثل ما رأيت لرجع مثل ما رجعت . فقد نقل أبو يوسف أن مثل هذا النقل حجة عند صاحبه أبى حنيفة كما هو حجة عند غيره لكن أبو حنيفة لم يبلغه هذا النقل كما لم يبلغه ولم يبلغ غيره من الأئمة كثير من الأحاديث . فلا لوم عليهم في ترك ما لم يبلغهم علمه . . .

والمقصود هنا : أن عمل أهل المدينة الذي يجرى مجرى النقل حجة باتفاق المسلمين ، كما قال : مالك لأبي يوسف(١) ــ لمـا سأله عن الصاع

<sup>(</sup>١) أبو يوسف القاضي . الإمام العلامة فقية العر اقيين يعقوب بن إبرا هيم الأنصاري الكوفي=

والمد وأمر أهل المدينة بإحضار صيعانهم ، وذكروا له أن إسنادها عن أسلافهم . أثرى هؤلاء يا أبا يوسف يكذبون ؟ قال : لا والله ما يكذبون . فأنا حررت هذه الصيعان فوجدتها خمسة أرطال وثلث بأرطالكم يا أهل العراق . فقال : رجعت إلى قولك يا أبا عبد الله ولو رأى صاحبى ما رأيت لمرجع كما رجعت . وسأله عن صدقة الحضراوات فقال : هذه مباقيل أهل المدينة لم يوخد مها صدقة على عهد رسول الله صلى الله عليه وسلم . ولا أبى بكر ولا عمر رضى الله عهما ، يعنى وهى تنبت الحضراوات . وسأله عن الأحباس . فقال : هذا حبس فلان وهذا حبس فلان .

يذكر بيان الصحابة . فقال أبو يوسف فى كل منهما قد رجعت ــ يا أبا عبد الله ولو رأى صاحبي ما رأيت لرجع كما رجعت . . .

#### المرتبة الثانية:

العمل القديم بالدينة قبل مقتل عيمان بن عفان . فهذا حجة فى مذهب مالك . وهو المنصوص عن الشافعى قال فى رواية يونس بن عبد الأعلى : إذا رأيت قدماء أهل المدينة على شيء فلا تتوقف فى قلبك ريبا أنه الحق . وكذا ظاهر مذهب أحمد أن ما سنه الحلفاء الراشدون فهو حجة بجب اتباعها ، وقال أحمد : كل بيعة كانت بالمدينة فهى خلافة نبوة ، ومعلوم أن بيعة أبى بكر وعمر وعيمان(١) كانت بالمدينة وكذلك بيعة على كانت بالمدينة ثم خرج منها ، وبعد ذلك لم يعقد بالمدينة بيعة ، وقد ثبت فى الحديث الصحيح حديث العرباض بن سارية عن النبى صلى الله عليه وسلم أنه قال : (عليكم حديث العرباض بن سارية عن النبى صلى الله عليه وسلم أنه قال : (عليكم

<sup>-</sup>صاحب أبى حنيفة . قال ابن معين : ليس فى أصحاب الرأى أحد أكثر حديثاً ولا أثبت منه ، قال أبو يوسف : من طلب غرائب الحديث كذب ، ومن طلب المال بالكيمياء أفلس ، ومن طلب الدين بالكلام تزندق . مات سنة ١٨٢ هـ عن تسع وستين سنة . ( طبقات الحفاظ ص ١٢١ ) .

<sup>(</sup>۱) هو عَبَّانَ بن عفانَ بن أبي العامل القَرشي الأموى ، ويكنى بأبي عبد الله ويلقب بذى المنورين ، ولد سنة سبع وأربعين قبل الهجرة ، وكان من السابقين إلى الإسلام ، أنفق كثيراً من ماله في سبيل الله ، وتولى الحلافة بعد وفاة عمر ، قتل في بيته سنة ٣٥ للهجرة ( الاستيماب ١٠٣٧ ـ ٣) .

بسنتى وسنة الحلفاء الراشدين المهديين من بعدى تمسكوا بها وعضوا عليها بالنواجد وإياكم ومحدثات الأمور فإن كل بدعة ضلالة(١) – وفى السنن من حديث سفينة(٢) عن النبى صلى الله عليه وسلم أنه قال: (خلافة النبوة ثلاثون عاماً ثم يصبر ملكاً عضوضاً )(٣).

فالمحكى عن أبى حنيفة يقتضى أن قول الخلفاء الراشدين حجة وما يعلم لأهل المدينة عمل قديم على عهد الخلفاء الراشدين مخالف لسنة الرسول صلى الله عليه وسلم .

### المرتبة الثالثة :

إذا تعارض فى المسألة دليلان كحديثين أو قياسين جهل أيهما أرجح وأحدهما يعمل به أهل المدينة . ففيه نزاع : فمذهب مالك والشافعي أنه يرجح بعمل أهل المدينة . ومذهب أبى حنيفة أنه لا يرجح بعمل أهل المدينة . ومدهب أبى حنيفة أنه لا يرجح بعمل أهل المدينة . وكلاصحاب أحمد وجهان : أحدهما وهو قول القاضى أبى يعلى(1) .

<sup>(</sup>١) رواه أبو داود والترمذي وقال حديث حسن صحيح ـــ الأربعين النووية الحديث ٢٨ .

<sup>(</sup>۲) هو سفينة مولى رسول الله صلى الله عليه وسلم ، وقيل مولى أم سلمة رضى الله عنها واسمه مهران أو رومان أو عبس وكنيته أبو عبد الرحمن . روى عنه حشرج ابن نباتة وسعيد بن جمهان سماه رسول الله صلى الله عليه وسلم سفينة لأنه كان معه فى سفر فحمله متاعاً كثيراً فحمله فقال : أنت سفينة فبتى عليه . قال سفينة أعتقتنى أم سلمة وشرطت على خدمة الذي صلى الله عليه وسلم . ولم يذكر له تاريخ وفاة (أسد الغابة 211 ـ 17) .

<sup>(</sup>٣) رواه الإمام أحمد في مسنده والترمذي في سننه وأبو يعلى في مسنده وابن حبان في صحيحه ، كلهم روود عن سفينة بلفظ الحلافة بعدى في أمتى ثلاثون سنة ثم ملك بعد ذلك ( الفتح الكبير ص ١٠٦ ـ ٢ ) .

<sup>(</sup>٤) هو محمد بن الحسين بن محمد بن خلف بن أحد بن الفراء يكنى بأبى يعلى المعروف بالقاضى الكبير ، الفقيه الحنبل الأصولى المحدث ولد سنة ٣٨٠ ه صرف وقته فى طلب العلم ، واستكثر من الشيوخ فاشهر و نبه ذكره ، تولى قضاء بغداد وكان متقدماً على فقهاء زمانه وعلمائه فى كل فن فكان يقرأ القرآن بالقراءات الشر وكان أكثر هم حفظاً للحديث ، وكان له القدم العالى فى الأضول والفروع . انتهت إليه رياسة الحنابلة فى عصره : له التصانيف التى لم يسبق إلى مثلها . مها : أحكام القرآن ، والعدة فى أصول الفقه والكفاية فى الأصول ، ومختصرهما ، موفى حرحه القدسنة ٥٥٤ ه ( الفتح المين ٢٤٥ ـ ١ ) .

وابن عقيل(١) أنه لابرجح . والثانى . وهو قول أبى الخطاب وغيره أنه يرجع به . قيل: هذا هو المنصوص عن أحمد . ومن كلامه قال : إذا رأى أهل المدينة حديثاً وعملوا به فهو الغاية . وكان يفتى على مذهب أهل المدينة ويقدمه على مذهب أهل العراق تقريراً (٢) كثيراً ، وكان يدل المستفى على مذاهب أهل الحديث ومذهب أهل المدينة .

كويدل المستفى على إسحاق وأبى عبيد(٣) وأبى ثور وغيرهم من فقهاء أهل الحديث ، ويدله على حلقة المدنيين حلقة أبى مصعب الزهرى(٤) ونحوهم ، وأبو مصعب هو آخر من مات من رواة الموطأ عن مالك مات بعد أحمد بسنة سنة اثنتين وأربعين ومائتين .

وكان أحمد يكره أن يرد على أهل المدينة كما يرد على أهل الرأى ويقول إنهم اتبعوا الآثار .

قلت : إذا تعارض حديثان وكانا فى درجة واحدة فى القوة ولم يمكن الجمع بينهما ولم نجد مرجحاً سائغاً إلا عمل أهل المدينة عملنا بالحديث الذى رجحه عمل أهل المدينة . ا ه

<sup>(</sup>١) هو على بن عقيل بن محمد بن عقيل بن أحد البغدادي الظفرى، وكنيته أبو الوفا الفقيه الأصولي الحنبل ، الواعظ المتكلم ، ولد سنة ٣١ ه ه تفقه على القاضى أبي يعلى بن الفراء ، وتلق الأصول على أبي الرليد الممتزل . كان قوى الحجة . وقد مال إلى مذهب الممتزلة ، ثم عدل عنه إلى مذهب الحنابلة في الفقه ، كان في عصره قطب الأعلام وشيخ الإسلام ، وله كتاب الفنون وهو كتاب كبير جداً قال الحافظ الذهبي في تاريخه : لاتصانيف في الدنيا أكثر من هذا الكتاب لوله في أصول الفقه الواضح ، وله غير ذلك من الكتب النافعة في الفنون المختلفة ، توفي سنة ١٣ه (الفتح المبين ص١٢ - ٢).

<sup>(</sup>٢) تقريراً ــ هكذا في الأصل المنقول عنه و لعلها ( تقديماً ) .

<sup>(</sup>٤) أبو مصعب أحد بن أبى بكر القاسم بن الحارث بن زرارة بن مصعب الزهرى المدنى المدنى المدنى المدنى المدنى المدنية . كان فقيه أهل المدينة بلا متازع مات سنة ٢٤٢ هـ عن اثنتين وتسمين سنة . (طبقات الحفاظ صي ٢٠٩).

قال ابن تيمية : فهذه مذاهب جمهور الأثمة توافق مذهب مالك في الترجيح لأقوال أهل المدينة .

### وأما المرتبة الرابعة :

فهي العمل المتأخر بالمدينة فهذا هل هو حجة شرعية بجب اتباعها أم لا ؟

فالذى عليه أئمة الناس أنه ليس بحجة شرعية هذا مذهب الشافعي وأحمد وأبى حنيفة وغيرهم وهو قول المحققين من أصحاب مالك كما ذكر ذلك الفاضل عبد الوهاب في كتابه أصول الفقه وغيره . ذكر أن هذا ليس إحماعاً ولاحجة عند المحققين من أصحاب مالك . وربما جعله حجة بعض أهل المغرب من أصحابه وليس معه للأئمة نص ولا دليل بل هم أهل التقليد .

قال ابن تيمية: قلت: ولم أر فى كلام مالك ما يوجب جعل هـذا حجة وهو فى الموطأ إنما يذكر الأصل المجمع عليه عندهم فهو محكى مذهبهم وتارة يقول: الذى لم يزل عليه أهل العلم ببلدنا يصبر إلى الإحماع القديم، وتارة لايذكر. ولو كان مالك يعتقد أن العمل المتأخر حجة بجب على جميع الأمة اتباعها وإن خالفت النصوص لوجب عليه أن يلزم الناس بذلك حد الإمكان. كما بجب عليه أن يلزمهم اتباع الحديث والسنة الثابتة التي لا تعارض فيها وبالإحماع. وقد عرض عليه الرشيد أو غيره أن محمل الناس على موطئه فامتنع من ذلك وقال: إن أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم تفرقوا في الأمصار وإنما جعت علم أهل بلدى أو كما قال.

وإذا تبين أن إحماع أهل المدينة تفاوت فيه مذاهب جمهور الأئمة علم بذلك أن قولهم أصح أقوال أهل الأمصار رواية ورأياً وأنه تارة يكون حجة قاطعة ، وتارة حجة قوية . وتارة مرجحاً للدليل إذ ليست هذه الحاصية لشيء من أمصار المسلمين .

ومعلوم أن من كان بالمدينة من الصحابة هم خيار الصحابة إذ لم يخرج ۳٤٥ منها أحد قبل الفتنة إلا وأقام بها من هو أفضل منه(١) . فعلى هذا نستطيع أن نقول : إن الحق إن شاء الله في ذلك :

أن ما كان جارياً مجرى النقل وما كان عليه العمل قبل مقتل عثمان أنه حجة .

أما بالنسبة للأول فظاهر .

وأما بالنسبة للثانى : — فذلك أنه إذا كان عمل الصحابة على ذلك وهم الكثرة المحتمعون فى مدينة الرسول صلى الله عليه وسلم وقبل أن تحصل الفتنة ومات الرسول صلى الله عليه وسلم وهم على هذا العمل أخذوه عنه وهم أكابر الصحابة وفضلاؤهم وخيرهم . بعيد أن يكون العمل خارجاً عن سنة الرسول ومثل ذلك العمل من أهل المدينة فى هذه الحقبة من الزمن عما يفرح به أهل العلم ويفضلونه على غيره لقرب عهدهم بالرسول صلى الله عليه وسلم ولفضلهم وتواترهم عليه . فإذا قال مالك إنه حجة فقوله حتى إن شاء الله تعالى .

وأما إن تعارض في المسألة دليلان كحديثين وقياسين جهل أسما أرجع وأحدهما يعمل به أهل المدينة والآخر ليس كذلك فلا ريب أنه مي استويا في القوة ولم يمكن الجمع بيسهما . وعدم ما يرجع به أحد الدليلين على الآخر لاريب أن الحديث أو القياس الذي يتمشى مع عمل أهل المدينة أقرب إلى الحق إن شاء الله من غيره . ولا شك أن الإنسان حيبا يدقق في الموضوع ويتدر قليلا بجد أنهم جديرون بذلك لاسيا إذا كان ذلك في عصر الحلفاء الراشدين . ولقد كان السلف يعرفون لهم هذا الفضل ويقدمونهم في ذلك كالشافعي . وأحمد وغيرهما بل كان الصحابة أنفسهم يرجعون إليهم فها أشكل عليهم فهذا عبد الله بن مسعود (٢) وهو أعلم من كان بالعراق من

<sup>(</sup>۱) مجموع الغتاوي . وصالة صحة أصول مذهب أهل المدينة من ص ٣٠٣ – ٣١١ - ٢٠ .

<sup>(</sup>٣) هو عبد الله بن مسعود بن غافل بن حبيب الهذل ، من أجلاء الصحابة ، ومن السابقين إلى الإسلام ، هاجر الهجرتين إلى الحبشة وإلى المدينة ، وشهد سائر المشاهد مع رسول الله صلى الله عليه وسلم ، وتوفى في خلافة عيان سنة ٣٣ ه .

<sup>(</sup> الاستيماب ٩٨٧ ـ ٣ ) .

الصحابة إذ ذاك يفتى بالفتيا ثم يأتى المدينة فيسأل علماء أهل المدينة فيرد ونه عن قوله فيرجع إليهم ناقضاً فتياه السابقة :

يقول ان تيمية – رحمه الله تعالى – فى ذلك : كما جرى فى مسألة أمهات النساء لما ظن ابن مسعود أن الشرط فيها وفى الربيبة وأنه إذا طلق امرأته قبل الدخول حلت أمها كما تحل ابنتها . فلما جاء إلى المدينة وسأل عن ذلك أخبره علماء الصحابة أن الشرط فى الربيبة دون الأمهات فرجع إلى قولهم وأمر الرجل بفراق امرأته بعد ما حملت .

وكان أهل المدينة فيما يعملونه: إما أن يكون سنة من رسول الله صلى الله عليه وسلم وإما أن يرجعوا إلى قضايا عمر بن الخطاب. ويقال: إن مالكاً أخذ جل الموطأ عن ربيعة(۱). وربيعة عن سعيد بن المسيب(۲) عن عمر وعمر محدث وفي الترمذي عن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: (لو لم أبعث فيكم لبعث فيكم عمر(۲)) وقال صلى الله عليه وسلم (كان في الأمم تعدثون فإن يكن في أمتى أحد فعمر)(٤) وقال صلى الله عليه وسلم:

<sup>(</sup>۱) هو ربيمة بن أبى عبد الرحن فروخ المدنى مولى آل المنكدر التيميين ثم قريش المعروف بربيمة الرأى فقيه أهل المدينة أدرك جماعة من الصحابة رضى الله عهم روى عن أنس بن مالك والأعرج ومكحول وكان صاحب فتوى بالمدينة وعنه أخذ مالك بن أبس . قال عبد العزيز بن أبي أسامة : ما رأيت أحداً أحفظ السنة من ربيمة . وقال مالك : ذهبت حلا و ة الفقه منذ مات ربيمة . مات سنة ١٣٦ ه بالمدينة وقيل بالأنبار – طبةات الحفاظ السيوطي ص ٦٨ ، وفيات الأعيان ص ٢٥٧ . ١ .

<sup>(</sup>٢) هو سميد بن المسيب المخزومى ويكلى بأبى محمد ، ولد سنة ١٥ ه فى خلافة عمر بن الحطاب فسحفظ القرآن وتعلم العلم ونبغ فى ذلك نبوغاً فذا ، لتى كثيراً من الصحابة وسمع منهم ، وأخذ عن أزواج النبى صلى الله عليه وسلم فصار من فقهاء المدينة المعدودين من المجتهدين ، توفى - رحمه الله - سنة ٩٤ ه - وفيات الأعيان ص ٢٩١ - ١ .

<sup>(</sup>٣) قال الشوكانى : رواه ابن عدى عن بلال رضى الله عنه مرنوعاً . وفى إسناده : وضاع وروى من طريق أخرى فى إسناده . متروكان هما : عبد الله بن واقد ، ومشرح بن عاهان وقال فى اللآل : وثق الأول ابن معين وذكر الثانى ابن حيان فى الثقات ص ٣٣٦ الفوائد المجموعة فى الأحاديث الموضوعة .

<sup>(</sup>٤) رواء مسلم عن عائشة رضى الله عنها ص ٢٥٩ - ٤ النووى على مسلم .

( اقتدوا باللذين من بعدى أبى بكر وعمر )(١) وكان عمر يشاور أكابر الصحابة كعثمان وعلى وطلحة(٢) والزبير (٣) وسعد(٤) وعبد الرحن(٥) وهم أهمل الشورى:

(١) رواه الإمام أحمد والترمذي وابن ماجة ص ١١٥ ـ ٢ – الفتح المبين .

(۲) هو طلحة بن عبد الله بن عثمان بن عمرو القرشى التميمى ، يكنى أبا محمد ويعرف بطلحة الفياض لأن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال ما أنت إلا فياض لم يشهد بدراً لأنه كان بالشام فى تجاوة ، وكان من المهاجرين الأولين ، شهد أحداً وما بعدما من المشاهد ، أبل يوم أحد بلاء حسناً ، ووقى رسول الله صلى الله عليه وسلم بنفسه ، واتى النبل عنه بيده حتى شلت أصبعه ، وضمر ب الفرية فى رأسه ، وحمل رسول الله على العمرة ، وهو أحد العشرة المشهود لهم بالجنة وأحد الستة الذين جمل عمر فيهم الشورى . شهد يوم الجمل وهو أحد العشرة المشهود لهم بالجنة وأحد الستة الذين جمل عمر فيهم الشورى . شهد يوم الجمل محارباً لملى ثم رجع عن قتاله على نحو ما صنع الزبير ، واعتزل فى بمض الصفوف ، فرماه ، ووان بن الحكم بسهم فقتله وكانت وقعة الجمل سنة ٣٦ ه (الاستيعاب ٢٦٤) .

(٣) الزبير بن الدوام بن خويلد بن أسد بن عبد العزى القرشى الأسدى يكنى أبا عبد الله ، أمه صفية بنت عبد المطلب عمة رسول الله صلى الله عليه وسلم . أسلم وهو ابن خس عشرة سنة وقيل اثنتى عشرة وقيل ثمان سنين ، لم يتخلف عن غزوة غزاها رسول الله صلى الله عليه وسلم ، كان له من الولد عشرة ، وهو أول من سل سيفاً في سبيل الله : وهو حوارى رسول الله صلى الله عليه وسلم أى ناصره ، وهو أحد السئة أهل الشووى شهد الجمل وانصر ف عن القتال فأتبعه المبروز عبد الله فقتله بموضع يعرف بوادى السباع آخذاً له على غرة سنة ٣٦ ه وكانت سنة ٧٧ الاستيماب ٥١٠ ـ ٢ .

(٤) هو سعد بن أبي وقاص واسم أبي وقاص مالك بن أهيب بن عبد مناف القرشي الزهري يكني أبا إسحاق كان سابع سبعة في الإسلام ، أسلم وهو ابن تسع عشرة سنة ، شهد بدراً ، وسائر المشاهد وهو أحد الستة الذين جعل فيهم عمر الشورى ، وكان يجاب الدعوة مشهوراً بذلك ، وهو أول من رمى بسهم في سبيل الله وهو الذي كوف الكوفة و تولى قتال فارس ، وكان أميراً على المكوفة ثم عزل . مات في قدره بالعقيق على عشرة أميال من المدينة وحمل إلى المدينة ودفن بالبقيع . وكان ذلك سنة ه ه ه – الاستيماب ٢٠٦ القسم الثاني .

(ه) هو عبد الرحمن بن عوف بن عبد عوف بن الحسارث القرش الزهرى يكنى أبا محمد كان اسمه فى الجاهلية عبد عمرو ، وقيل عبد الكعبة فسهاه رسول الله صلى الله عليه وسلم عبد الرحمن و له بعد الفيل بعشر سنين وأسلم قبل أن يدخل رسول الله صلى الله عليه وسلم دار الأرقم ، وكان من المهاجرين الأولين شهد بدراً والمشاهد كلها ، بعثه رسول الله صلى الله عليه وسلم إلى دومة الجندل وعمه بيده وسدلها بين كتفية وهو أحد العشرة الذين شهد لهم رسول الله صلى الله عليه وسلم بالجنة وأحد الستة الذين جمل عمر الشورى فيهم ، قال رسول الله صلى الله عليه وسلم فيه : =

ولهذا قال الشعبى: انظروا ما قضى به عمر فإنه كان يشاور ومعلوم أن ماكان يقضى أو يفتى به عمر ويشاور فيه هولاء أرجح مما يقضى أو يفتى به ابن مسعود أو نحوه رضى الله عنهم أحمعن . ومما يوضح الأمر فى ذلك أن سائر أمصار المسلمين غير الكوفة كانوا منقادين لعلم أهل المدينة لايعدون أنفسهم أكفاءهم فى العلم كأهل الشام ومصر مثل الأوزاعى(١) ومن قبله ومن بعده من المصريين . بعده من الشاميين ، ومثل الليث بن سعد ومن قبله ومن بعده من المصريين ، وكذلك وإن تعظيمهم لعمل أهل المدينة واتباعهم لمذاهبهم القديمة ظاهر بين ، وكذلك علماء أهل المدينة واتباعهم لمذاهبهم القديمة ظاهر بين ، وكذلك علماء أهل المدينة واتباعهم لمذاهبهم القديمة ظاهر بين ، وكذلك وأمثالهم . ولهذا ظهر مذهب أهل المدينة فى هذه الأمصار . فإن أهل مصر صاروا نصرة لقول أهل المدينة وهم أجلاء أصحاب مالك المصريين كابن وهب(٤)

<sup>=</sup> عبد الرحمن أمين فى السهاء وأمين فى الأرض ، وكان أمين رسول الله صلى الله عليه وسلم على نسائه ، وكان أكثر قريش مالا ، توفى سنة ٣١ ه وهو ابن ٧٧ سنة ودفن بالبقيع الاستيماب ٨٤٤ القسم الثانى .

<sup>(</sup>۱) هو عبد الرحمن بن عمر بن محمد الأوزاعي إمام أهـــل الشام في زمنه سكن دمشق ومات في بير وت وهو مرابط مهاءقال الدوى:قد انعقدالإحماع على جلالته و امامته وعلو مرتبته وكمال فضيلته وكمانت ولادته ببعلبك سنة ثمان و ثمانين وقيل سنة ثلاث وتسمين هجرية ووفاته سنة سبع و خمسين ومائة – وفيات الأعيان ص ٣٨٩ ـ ١ .

<sup>(</sup>۲) هو حماد بن زید بن درهم الأزدی البصری روی عن أیوب السختیانی و أنس بن سیر بن قال ابن مهدی : أنحة الناس فی زمانهم أربعة سفیان الثوری بالکوفة ومالك بالحجاز والأوزامی بالشام وحماد بن زید بالبصرة ، ولد سنة ۹۸ ومات رحمه الله سنة ۱۷۹ هجریة طبقات ، الحفاظ ص ۹۸ .

<sup>(</sup>۳) هو عبد الرحمن بن مهدى بن حسان أبو سعيد البصرى اللوُلؤى الحافظ ، روى عن شعبة ومالك قال ابن المديى كان أعلم الناس ، وهو إمام ثقة حجة مات بالبصرة سنة ١٩٨ هـ – وهو ابن ثلاث وستين سنة ، طبقات الحفاظ ١٣٩.

<sup>(</sup>٤) هو أبو محمد عبد الله بن وهب بن سلم القرشي ولاهم الإمام الجامع بين الفقه والحديث أثبت الناس في الإمام مالك الحافظ الحجة روى عن أربعائة عالم سهم الليث وابن أبي ذئب والسفيانان وابن جريج وابن دينار وابن أبي حازم ومالك وبه تنقه ، صحبه عشرين سنة له تآليف حسنة عظيمة المنفعة مها سماعه من مالك موطأ ، الكبر وموطأه الصغير وجامعه الدكبير والمجالسات وغير ذلك روى عنه سحنون وابن عبد الحكم وأبو مصعب الزهري وغيرهم كثير . خرج عنه =

وابن القاسم(١) وأشهب (٣) وعبد الله بن الحكم(٣) .

والشاميون مثل الوليد بن مسلم(؛) ، ومروان بن محمد (٥) وأمثالهم لهم روايات معروفة عن مالك .

ي البخارى وغيره ولد فى ذى القعدة سنة ١٢٥ ه ومات محصر فى شعبان سنة ١٩٧ ه وله فضائل حة ــ شجرة النور الزكية ص ٥٩ .

- (۱) هو عبد الرحمن بن القاسم بن خالد العتقى أبو عبد الله المصرى الفقيه راوية المسائل عن مالك . روى عن بكر بن مضر ، وابن عيينة وعدة . وعنه ابنه موسى ، وأصبغ ابن الفرج ، وسحيون بن سميد ، وآخرون . قال ابن حبان كان خيراً فاضلا ، بمن تفقه على مذهب مالك وفرع على أصوله توفى رحمه الله سنة ١٩١ ه ص ١٤٨ طبقات الحفاظ وشجرة النرر الزكية ص ٥٨ .
- (۲) هو أبو عمر أشهب بن عبد العزيز بن داود القيدى العامرى المصرى المبيخ الفتيه البت العالم بين الورع والصدق. انتهت إليه رئاسة مصر بعد وحت ابن القاسم. روى عن المبيث والفضيل بن عياض ومالك وبه تفقه ، وعنه بنوا عبد الحكم والحارث بن مسكين ، وجمنون وزونان وحاعة ، خرج عنه أصحاب السن وعدد كتب سماعه عشر ون ، مولاه سنة ١٤٠ هوتوي بمصر سنة ٤٠٤ مه بعد موت الشافعي بهانية عشر يوماً ص ٥٩ شجرة النور الزكية.
- (٣) هو أبو محمد عبد الله بن عبد الحكم بن أعين الفقيه الحافظ الحجة النظار سمع الليث ، وابن عينة وعبد الرازق والقمني وابن لهيمة أفضت إليه الرئاسة بمصر بعد أشهب . دوى عن مالك الموطأ وكان من أعلم أصحابه بمختلف قوله . روى عنه جماعة كابن حبيب وابن نمير وابن المواس وابنه محمد والربيم ابن سليمان له تآليف : مها المحتصر الكبير والأوسط والصفير وكتاب الأموال وكتاب القضايا وكتاب المناسك وغير ذلك ، ولد بمصر سنة ١٥٥ ه وتوفى في رحضان سنة ١٥٥ ه وتوفى في رحضان سنة ١٥٥ ه الإمام الشافعي . ص ٥٩ شجرة النور الزكية .
- (؛) هو الوليد بن مسلم الدمشق القرشى مولاهم ، أبو العباس . روى عن الأوز اعى ومالك و ابن جريح والثورى و خلق . وعنه الليث أحد شيوخه و أبن وهب و ابن المديى ، مات سنة ١٩٤ هـ (طبقات الحفاظ ص ١٣٦ ) .
- (ه) هو الحافظ العلامة أبو بكر مووان بن محمد الدمشق الطاطرى التاجر أخذ عن معاوية ابن سلام وعبد الله بن العلاه وسعيد بن عبد العزيز و إسماعول بن عياش ، وابن عبينة ومالك ، والليث وخلق ، وروى عنه ابنه إبر اهم ، ويقية وأحمد بن أبى الحوارى ، والدارى وآخرون وثقه أبو حاتم وكان أحمد بن حنبل يشى عليه وعلى علمه ويقول هو صاحب حديث ، وروى أبو زرعة الدمشق عن أبى معاوية الهاشى قال : ما رأيت أخشع منه ، و عن أحمد بن أبى الحوارى ما رأيت شامياً خيراً من مروان بن محمد مات سنة ، ٢١ ه ص ٣٤٨ ١ تذكرة الحفاظ ما رأيت الحقات الحفاظ .

وأما أهل العراق كعبد الرحمن بن مهدى وحماد بن زيد ومثل إسماعيل ابن إسحاق القاضى (١) وأمثالهم فكانوا على مذهب مالك وكانوا قضاة القضاة وإسماعيل ونحوه كانوا من أجل علماء الإسلام .

ومما يوضح ذلك أيضاً: أن العلم إما رواية وإما رأى وأهل المدينة أصح أهل المدن رواية ورأياً ، وأما حديثهم فأصح الأحاديث وقد اتفق أهل العلم بالحديث على أن أصح الأحاديث أحاديث أهل المدينة ثم أحاديث أهل البصرة.

وأما أحاديث أهل الشام فهى دون ذلك فإنه لم يكن لهم من الإسناد المتصل وضبط الألفاظ ما لهوالاء . ولم يكن فيهم يعنى أهل المدينة . ومكة ، والبصرة ، والشام من يعرف بالكذب لكن مهم من يضبط ومهم من لايضبط .

وأما أهل الكوفة فلم يكن الكذب فى أهل بلد أكثر منه فيهم فنى زمن التابعين كان بها خلق كثيرون منهم معروفون بالكذب لاسيا الشيعة فإنهم أكثر الطوائف كذباً باتفاق أهل العلم ولأجل ذلك يذكر عن مالك وغيره من أهل المدينة أنهم لم يكونوا يحتجون بعامة أحاديث أهل العراق لأنهم قد علموا أن فيهم كذابين . ولم يكونوا يميزون بين الصادق والكاذب فأما إذا علموا صدق الحديث فإنهم محتجون به كما روى مالك عن أيوب

<sup>(</sup>۱) هو الإمام وشيخ الإدلام إسماعيل القاضي الجافظ أبو إسماق بن إسماق بن إسماعيل ابن محدث البصرة حاد بن زيد الأزدى مولام البصري ثم البغدادى المالكي صاحب التصانيف وشيخ مالكية الدراق وعالمهم شرح مذهب مالك واحتج له وصنف المسند وجمع حديث أيوب وحديث مالك ، وصنف الموطأ وصنف في علوم القرآن ، وصنف كتاباً في الرد على محمد ابن الحسن نحو حاتي جزء لم يتبه ، وصنف في أحكام القرآن ، والقرامات ، وغير ذلك وله سنة ١٩٩ ه ومات - رحمه الله - فجأة سنة ٢٨٢ ه - ص ٢٧٥ طبقات الخفاظ ، ص ١٢٥ - ٢ تذكرة الحفاظ .

السختياني(١) وهو عُراق فقيل له في ذلك ــ فقال : ما حدثتكم عن أحد . إلا وأيوب أفضل منه أو نحو هذا . انهي(٢)

كل ذلك يجعلنا نقول: إن الحديث أو القياس الذى يتمشى مع عمل أهل المدينة أولى من غيرهما .

أما بالنسبة: للمرتبة الرابعة وهي عمل متأخرى أهل المدينة فالحق أنه ليس بحجة شرعية بجب اتباعه كما ذهب إلى ذلك المحققون من الأثمة، الشافعي. وأبو حنيفة. وأحمد وغيرهم من المحققين من أصحاب مالك.

ذكر القاضى عبد الوهاب فى أصوله أنه ليس مع من قال محجيته نص ولا دليل بل هم أهل التقليد . وكما ذكر العلامة ابن تيمية أنه لم ير فى كلام مالك ما يوجب جعل هذا حجة كما سبق أن ذكرناه .

ولو كان مالك برى أن العمل المتأخر حجة بجب على جميع الأمة اتباعها وإن خالفت النصوص لوجب عليه أن يلزم الناس بذلك حد الإمكان ، كما بجب عليه أن يلزمهم اتباع الحديث والسنة الثابتة التي لا تعارض فيها . وبالإحماع . وقد عرض عليه الرشيد أو غيره أن يحمل الناس على موطائه فامتنع من ذلك ، وقال : إن أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم تفرقوا في الأمصار ، وإنما جمعت علم أهل بلدى ، أو كما قال(٣) .

و لما تقدم من الأدلة التي ذكر ناها عن الغز الى وغيره .

<sup>(</sup>۱) هو أيوب بن أنى تميمة كيسان السختيانى أبو بكر البصرى رأى أنسا ، وروى ، ، سالم بن عبد الله وغيره وعنه ابن علية وابن عيينة والثورى ومالك ، قال شبة : كان سيد الفقهاء ما رأيت مثله وقال ابن سمد كان ثقة ثبتا فى الحديث جامعاً حجة عدلا . ولد سنة ٦٨ هومات سنة ١٣١ ه .

طبقات الحفاظ ص ٥٧ .

<sup>(</sup>۲) مچموع الفتاري ص ۲۱۳ إلى ۳۱۷ ـ ۲۰ .

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق ص ٣١١ ـ ٢٠ .

والله أعــلم بالصواب .

وقد ألف ابن تيمية – رحمه الله تعالى – رسالة مستقلة فى صحة أصول مذهب أهل المدينة طبعت مستقاة . وطبعت ضمن مجموع الفتـــاوى السعودية ص ٢٩٤ ـ ٢٠ .

وقد أجاد فيها ــ رحمه الله ــ وأفاد وسلك المسلك الوسط الذي لايسم الناظر المنصف إلا أن يقول هذا هو الحق .

ولولا خوف الإطالة لنقلنا هذه الرسالة لتعم الفائدة والكن أقتصر على ما ذكرت منها . وأحيل القارىء الكريم إليها والله المستعان هو حسبنا ونعم الوكيل .

تنبيــه:

تركنا بعض مسائل فى الإحماع خوفاً من التطويل ولعدم بروزها ولأنى لم أر لان تيمية فيها خلافاً ورأياً مستقلا والله أعلم .



# الأصل الرابع قول الصحابي

برى ابن تيمية ــ رحمه الله تعالى ــ أن الصحابى متى قال قولا واشتهر ولم يخالفه أحد من الصحابة ، ولا عرف نص يخالفه : أنه حجة ، بل هو في نظره إحماع إقرارى متى عرف أنهم أقروه ولم ينكروه ، لأنهم لايقرون على باطل ويذكر أن هذا مذهب حماهير العلماء .

وأما إذا لم يشهر . ولم يعرف أن أحداً قال مخلافه فذكر أنه قد يقال محجيته ، وذكر أن جمهور العلماء محتجون به كأبى حنيفة ومالك والشافعي وأحمد في المشهور عنه والشافعي في أحد قوليه . وذكر أن في كتب الشافعي الجديدة الاحتجاج بمثل ذلك في غير موضع ولكن من الناس من يقول هذا هو القول القديم .

وأما إذا لم يعرف هل وافقه غيره أو خالفه . فإنه لم يجزم بأحدهما .

ومتى كانت السنة تدل على خلاف قوله كانت الحجة فى سنة رسول الله صلى الله عليه وسلم لا فيما يخالفها . وقال : بلا ريب عند أهل العلم .

وأما إذا خالفه غيره من الصحابة فذكر أنه ليس قول بعضهم حجة مع نخالفة بعضهم له باتفاق العلماء(١) .

ويذكر – رحمه الله تعالى – أنه استقرأ أقوال الصحابة فوجدها أصح الأقوال قضاء وقياساً وعليها يدل الكتاب والسنة وعليها يدور القياس الجلى وفى ذلك يقول رحمه الله تعالى :

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي ص ۲۸۲ – ۲۸۶ – ۱٤۱ – ۲۰ .

وقد تأملت من هذا الباب ما شاء الله فر أيت الصحابة أفقه الأمة وأعلمها، واعتبر هذا بمسائل الإيمان بالنذر والعتق والطلاق وغير ذلك ومسائل تعليق الطلاق بالشروط ونحو ذلك .

وقد بينت فيا كتبه أن المنقول فيها عن الصحابة هو أصح الأقوال قضاء وقياساً وعليه يدل الكتاب والسنة وعليه يدور القياس الجلى . وكل قول سوى ذلك تناقض فى القياس محالف للنصوص . وكذلك فى مسائل غير هذه ، مثل مسألة ابن الملاعنة ومسألة ميراث المرتد وما شاء الله من المسائل لم أجد أجود الأقوال فيها إلا الأقوال المنقولة عن الصحابة وإلى ساعتى هذه ما علمت قولا قاله الصحابة ولم يختلفوا فيه إلا وكان القياس معه (١) .

هذا هو مذهب ابن تيمية فى أقوال الصحابة وهو إذ يجعل قول الصحابى أصلا من أصول الاستدلال . إنما يترسم خطا إمامه أحمد بن حنبل وذلك عن اجتهاد لا تقليد .

قال: ان تيمية: قال أبو داود: قال أحمد ن حنبل ما أجبت في مسألة إلا محديث عن رسول الله صلى الله عليه وسلم إذا وجدت في ذلك السبيل إليه أو عن الصحابة أو عن التابعين ، فإذا وجدت عن رسول الله صلى الله عليه وسلم عليه وسلم لم أعدل إلى غيره ، فإذا لم أجد عن رسول الله صلى الله عليه وسلم فعن الحلفاء الأربعة الراشدين المهديين فإذا لم أجد عن الحلفاء فعن أصحاب رسول الله صلى الله صلى الله صلى الله صلى الله عليه وسلم ، فإذا لم أجد فعن التابعين . وعن تابعى التابعين وما بلغى عن عن رسول الله صلى الله عليه وسلم ، فإذا لم أجد فعن التابعين . وعن تابعى التابعين وما بلغى عن عن رسول الله صلى الله عليه وسلم حديث بعمل له ثواب إلا عملت به رجاء غن رسول الله صلى الله عليه وسلم .

ذكر ابن القيم ــ رحمه الله تعالى ــ أن من أصول أحمد . فتاوى الصحابة : قال : الأصل الثانى من أصول فتاوى الإمام أحمد : ما أفتى به الصحابة . فإنه إذا وجد لبعضهم فتوى لا يعرف له مخالف منهم فيها لم يعدها إلى غير ها

<sup>(</sup>١) رسالة القياس في الشرع الإسلامي ص ٥٠ .

<sup>(</sup>٢) مسودة آل تيبية ٣٣٤.

ولم يقل إن ذلك إحماءا بل من ورعه فى العبادة يقول: لا علم شيئاً يدفعه أو نحو هذا .. وإذا وجد الإمام أحمد هذا النوع عن الصحابة لم يقدم عليه عملا ولا رأياً ولا قياساً .. وإذا اختلف الصحابة تخير من أقوالهم ما كان أقربها إلى الكتاب والسنة ولم يخرج عن أقوالهم فإن لم يتبين له موافقة أحد الأقوال حكى الحلاف فيها ولم يجزم بقول(١):

<sup>(</sup>١) أعلام الموقمين ص ٣٠ ـ ١ .

•

# الأصل الخاسر القسيساس

### وسأتناول إن شاء الله تعالى من هذا الأصل ما يلى :

- ١ -- تعريفه .
- ٢ ـ حاجة الناس إليه .
  - ٣ ــ أمثلة للقياس ..
- ٤ حجية القياس أو التعبد بالقياس .
  - - أركان القياس.
    - ٦ \_ العلة .
- ٧ الاجهاد فها (أضرب العلة) -
- (أ) تحقيق المناط ـ أنواعه ـ تعريف كل نوع .
  - (ب) تنقيح المناط ــ تعريفه .
- (ج) تخريج المناط تعريفه سبب الغلط فيه في نظر ابن تيمية .
  - ٨ ــ تعليل الحكم بعلتين فأكثر .
- ٩ ــ موقف ابن تيمية فيها جاء من أحكام الشرع مخالفاً للقياس في نظر
   بعض الفقهاء .

وسأذكر إن شاء الله تعالى شيئاً من الأمثلة لذلك وتوجيه ان تيمية لهـا :

### ١ – القيساس:

#### تعريفه لغـة:

قال فى القاموس: قاسه بغيره وعليه يقيسه قيساً وقياساً. واقتاسه قدره على مثاله ، فانقاس. والمقدار مقياس ، وقيس رمح بالكسر ، وقاسه قدره وتقيس تشبه بهم أو تمسك منهم بسبب كحلف أو جوار أو ولاء. وقايسته جاريته فى القياس ، وبين الأمرين قدرت ــ وهو يقتاس بأبيه(١).

وقال الآمدى القياس لغة : عبارة عن التقدير ومنه يقال قست الأرض بالقصبة ، وقست الثوب بالذراع أى قدرته بذلك ، وهو يستدعى أمرين يضاف أحدهما إلى الآخر بالمساواة . فهو نسبة وإضافة بين شيئين ، ولهذا يقال فلان يقاس بفلان ولا يقاس بفلان أى يساويه ولا يساويه(٢) .

مما تقدم نستطیع أن نعرف أن مادة قاس ترد لتقدير الشيء بالشيء و مساواته به ، و هذا المعنى اللغوى هو الذي جاء به الشرع و اعتبره في أمثاله التي يضربها وأقيسته التي أوردها في إثبات الأحكام ومن ذلك نعلم أن المعنى الشرعي مرتبط بالمعنى اللغوى و هو منه .

## نعريف القيام في الاصطلاح:

وقد عرف الأصوليون القياس فى الاصطلاح بتعريفات متعددة لا يخلو كل منها من اعتراضات وإيرادات ترد عليه . وتكلف الكثير منهم فى تعريفه تكلفاً أخرجه إلى الخفاء والإلباس احتاج معها إلى شرح وبيان فكان إلى الصناعة المنطقية أقرب منه إلى الحقيقة السهلة . لذا فإنى ضربت عن هذه التعاريف صفحاً وسلكت مسلك القرآن والسنة ومعهود العرب ومألوفهم .

القاموس المحيط ٢٤٤ - ٢.

<sup>(</sup>۲) الأحكام للآمدي ۱۸۳ ـ ۳ .

فالقياس: أمر معروف فى لغة العرب وفى القرآن والسنة المطهرة: أنه التقدير والمساواة: فهو أن يذكر الشارع أمراً يحكم عليه بحكم لعلة فيدرك الحجد هذه العلة فيجدها فى نظيره فيظهر له أن حكم هذا الأمر المسكوت عنه مساو للمذكور فيعمل ممقتضاه.

وابن تيمية – (رحمه الله تعالى وإيانا) سلك هذا المسلك فهو يقول عن القياس : هو انتقال الذهن من حكم معين إلى حكم معين لاشتراكهما فى ذلك المعنى المشترك الكلى(١).

وقال فى موضع آخر: أن ينص على حكم لمعنى من المعانى ويكون ذلك المعنى موجوداً فى غيره فإذا قام دليل من الأدلة على أن الحكم متعلق بالمعنى المشترك بين الأصل والفرع سوى بينهما. وكان هذا قياساً صحيحاً(٢).

وقال في موضع آخر : قياس التمثيل إلحاق الشيء بنظير ه(٣) .

وقال أيضاً : القياس تمثيل الشيء المعين بشيء معين(؛) .

#### ٢ - حاجة الناس إلى القياس:

لقد أرسل الله سبحانه وتعالى رسوله محمداً صلى الله عليه وسلم وأنزل معه الكتاب والميزان . للعالمين حميعاً فى كل مكان وزمان .

وهو إنما جاء بأصول عامة وقضايا وقواعد كلية جامعة تتناول كل ما دخل فيها ، فلو تكلم على كل جزئية فى زمن النبى صلى الله عليه وسلم وما بعده إلى أن تقوم الساعة لضاقت بذلك الأسفار ، ولكان فى ذلك الحرج والمشقة على الأمة . إذ يصعب عليها أن تحيط بما فيها ويصعب عليها حفظها

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي ص ۱۲۰ ـ ۹ .

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق ص ٢٨٦ - ١٩ .-

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق ص ٢٥٩ ـ ٩ .

<sup>(</sup>٤) المرجع السابق ص ٥٤ ـ ١٤ .

وتلاوتها وفهمها ، ثم هو يتنافى مع الإعجاز ، فمن إعجاز القرآن أنه جامع لكل شيء تحتاجه الإنسانية في كل زمان ومكان ، بأوجز عبارة ، وأبلغ بيان ، وصالح لذلك كله فمن درس القرآن والسنة وتبحر في علومهما وأدرك أسرارهما في التشريع استطاع أن يعرف أحكام كل جديد . فمثلا حينًا محرم الشارع الحمر يدرك المحتهد أن السبب في ذلك هو الإسكار الذي يذهبُ بعقل الإنسان ولبه فيحدث به المفاسد العظيمة التي أشار إلها ربنا بقوله : ( إنما يريد الشيطان أن يوقع بينكم العداوة والبغضاء في الخمر والميسر ويصدكم عن ذكر الله وعن الصلاة فهل أنتم منتهون )(١) فيستطيع أن يحرم كل مسكر من أى نوع كان ، مشروباً ، أو مأكولا أو منشوقاً أو غبر ذلك كما يستطيع أن يحرم كل ما شابه الميسر من اللهو الذي يوقع العداوة والبغضاء ويصد عن ذكر الله والصلاة – وكذلك حينًا يسمع الرسول صلى الله عليه وسلم ينهى المسلم أن يبيع على بيع أخيه أو يخطب على خطبة أخيه يستطيع أن يعرف أن السبب والعلة في ذلك النهي هي أنه يوغر صدره ويجرح شعوره ور بما أوقعه في العداوة له فحينا يستأجر على أجرة أخيه يدرك أن العلة هناك موجودة هنا فيعطمها حكمها . وكذلك حينما يحكم الشارع بالربا في البر متفاضلا فيحرمه يستطيع أن يلحق بذلك ما شابه البر في العلة التي براها مناسبة في نظره فيحرم الربا فيه إذ لا معنى نخص الربا بالبر وحده دون سائر المطعومات المشابهة له وهلم جرا ، إذاً فالقياس أمر تدعو إليه الفطر كما تدعو له الشريعة المطهرة وعليه يتوقف معرفة كثير من أحكام الشرع الإسلامي .

### ٣ \_ أمثلة للقيباس:

١ - قياس النبيذ على الحمر فى التحريم بجامع الإسكار فى كل منهما فالحمر محرمة بالكتاب والسنة والإحماع وعلة التحريم هى الإسكار وقد وجدت هذه العلة التى من أجلها حرمه الشارع فى الفرع وهو النبيذ فيكون الحكم فى الفرع كالحكم فى الأصل وهو التحريم.

<sup>(</sup>١) المائدة آية (٩.

على أن الصحيح . أن النبيذ وحميع ما أسكر حكمه ثابت بالنص الصريح وهو قوله عليه الصلاة والسلام فيا رواه عنه ان عمر رضى الله عهما : كل مسكر خمر وكل مسكر حرام .(١) وما رواه ابن عمر رضى الله عهما أيضاً قال : خطب عمر على منبر رسول الله صلى الله عليه وسلم فقال : أيها الناس : إنه قد نزل تحريم الحمر وهي من خمسة أشياء من العنب والتمر والحنطة والشعير والعسل ، والحمر ما خامر العقل(٢) .

٢ - قياس الأرز على البر فى تحريم الربا بجامع الكيل أو الطعم . أو المالية فى كل حسب اختلاف المذاهب فى العلة ، فالشارع نص على تحريم الربا فى البر بقوله صلى الله عليه وسلم ه فيها رواه أبو سعيد : أنه قال : الذهب بالذهب والفضة بالفضة ، والبر بالبر والشعير بالشعير والتمر بالتمر والملح بالملح ، مثلا بمثل يداً بيد فمن زاد أو استزاد فقد أربى الآخذ والمعطى فيه سواء(٣). ففهم المحتهد من هذا النص أن علة تحريم الربا فى ذلك هى الكيل أو الطعم أو الاقتيات والادخار أو الكيل والطعم أو الاقتيات والادخار أو الكيل والطعم أو المالية (حسب اختلاف المذاهب فى العلة ) فألحق بالبراؤ و ما شامه فى تحريم الربا لوجود هذه العلة الى يراها .

٣ - قياس بيع الغائب بالصفة على نكاح الغائب فى الصحة بجامع أن
 كالا عقد معاوضة على غير مرئى .

٤ ــ قياس قتل الموصى له بالوصية للموص على قاتل مورثه فى حرمانه من الميراث بجامع استعجال الشيء قبل أوانه فى كل منهما .

و ـ قياس استئجار الأخ على أخيه على البيع على بيعه والحطبة على خطبته فى انتحر يم مجامع إثارة الحقد وتوريث العداوة فى كل مهما .

<sup>(</sup>۱) رواه أخد ومسلم وأبو داود والدارقطى وقال الترمذى حديث حسن صحيح ص ٢٦٥- ٥ محتصر سنن أبى داود مع معالم السن وتهذيب ابن القيم وص ٣٢٩ ـ ٢ الفتح الكبير

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري ومسلم وأبو داود والنسائي ٧٣ ـ ٦ جامع الأصول .

<sup>(</sup>٣) ر اه أحمد والبخارى ص ٢١٥ ــ ه المنتق مع نيل الأوطار .

حرم رسول الله صلى الله عليه وسلم الحطبة على الحطبة والبيع على البيع فقال: (لا يبع بعضكم على بيع بعض ولا يخطب على خطبته)(١)والعلة هي الإيذاء للخاطب الأول والبائع الأول وهذا المعنى متحقق في استئجار الأخ على أخيه فقلنا بتحريم ذلك قياساً على المذكور(٢).

٦ - قياس السرقة على الغصب فى وجوب الضان بجامع تلف المال
 تحت يدعادية .

٧ - قياس العبد على الأمة فى تنصيف حد الزنا بجامع الرق فى كل مهما .
 فالشارع نص على أن حد الأمة إذا زنت نصف حد الحرة إذ يقول تعالى : (فإن أتين بفاحشة مبينة فعليهن نصف ما على المحضنات من العذاب )(٣) .

فالحتمد فهم أن العلة فى تنصيف العذاب هى الرق ووجد هذه العلة فى العبد الذكر كذلك بناء على اشتر اكهما فى علة واحدة وهى الرق .

٨ - قياس القتل بالمثقل على القتل بالمحدد في وجوب القصاص بجامع
 القتل العمد العدوان في كل .

### ٤ - حجبة القياس

# أو التعبد بالقياس :

اختلف العلماء فى التعبد بالقياس بالشرعيات عقلا وقد وقع شرعاً وإلى ذلك ذهب السلف من الصحابة والتابعين . ومالك والشافعي وأبو حنيفة وأحمد وأكثر الفقهاء والمتكلمين(٤).

<sup>(</sup>۱) قال فى المنتقى متفق عليه ورواه أحمد والنسائى والترمذى بألفاظ متقاربة مر ١٨٩ ـ ٥ نيل الأوطار .

<sup>(</sup>٢) الوسيط للدكتور وهبة الزحيل ص ٣٦٩ .

<sup>(</sup>٣) النساء آية ٢٥.

<sup>(</sup>٤) الأحكام للآمدي ص ٣ \_ ٤ .

٢ - يجوز عقلا ولم يقع شرعاً بل هو ممنوع شرعاً وإلى ذلك ذهب داود وابن حزم(١) .

٣ ــ وجوب العمل بالقياس عقلا لورود التعبد به . وهذا مذهب القفال(٢) من أصحاب الشافعي وأبو الحسن البصري(٣) .

٤ – إحالة التعبد به عقلا . وإلى هذا ذهب الشيعة والنظام وخماعة من معتزلة بغداد كيحيى الإسكافى(١) وجعفر بن مبشر(٥) وجعفر بن حرب(١) .

<sup>(</sup>١) الأحكام للآمدى ص ٣ ـ ٤ وحاشية العطار ص ٢٤١ ـ ٢ .

<sup>(</sup>۲) هو محمد بن على بن إسماعيل القفال الكبير وكنيته أبو بكر ولد بشاش سنة ۲۹۱ ه ثم وحل في طلب العلم إلى العراق والشام و خراسان و الحجاز ، كان أوحد عصر ه في الفقه والكلام والأصول وعنه انتشر مذهب الشافعي فيها وراء سيحون ؛ له من المؤلفات كتاب أصول الفقه وشرح الرسالة للإمام الشافعي وتفسير كبير توفي بشاش سة ۳۹۵ ه على الصحيح – الفتح المبين ص ۲۰۱ م . . .

<sup>(</sup>٣) هو أبو الحسين محمد بن عبد الله البصرى الفرضى المعروف بابن اللبان كان إماماً فى الفقه والغرائض صنف فيهما كتباً كثيرة ليس لأحد مثلها ، وكان يقيل ليس فى الأرض فرضى أفرض من أصحاب وأصحاب أصحابي مات سنة ، ٣٤ هـ طبقات الشافعية ص ١١٩ .

<sup>(</sup>٤) هكذا في الأصل المنقول منه ولم نجد في تراجم المعتزلة التي اطلمنا عليها هذا الام وإنما وجدنا محمد الإسكاني وهو محمد بن عبد الله أبو جعفر الإسكاني من متكلمي المعتزلة وأحد أممهم ، تنسب إليه الطائفة الإسكانية مهم . وهو بغدادي أصله من سمرقند له مناظرات مع الكرابيسي وغيره توفي سنة ٢٤٠ هـ الأعلام الزركل ص ٢٢ - ٧ .

<sup>(</sup>ه) هو جعفر بن مبشر بن أخد الثقنى ، متكلم من كبار المعتزلة له آراء انفرد بها وتصانيف ولده ووفاته ببغداد . تونى سنة ٣٣٤ هـ الأعلام للزركلي ١٢١ - ٢ ·

<sup>(</sup>٦) هو جمفر بن حرب الهمدانى من أثمة المعتزلة ، من أهل بنداد ، أخذ الكلام عن أبي الهذيل العلاف بالبصرة ، وصنف كثيراً ، قال الحطيب البندادى (إنها معروفة عند المتكلمين ) والحييضاف باب حرب في الجانب الغربي من مدينة السلام ولد سنة ١٧٠ ه ومات سنة ٣٣٦ الأعلام للزوكلي ٦٠١ ه ومات سنة ٣٣٦ الأعلام للزوكلي ٦٠١ م .

وذهب القاشافى والنهروانى(١) إلى العمل بالقياس فى صورتين :
 إحداهما إذا كانت العلة منصوصة بصريح اللفظ أو بإيماءة والصورة الثانية
 كقياس تحريم الضرب على تحريم التأفيف للوالدين(٢) .

هذا معظم مذاهب العلماء فى التعبد بالقياس ولقد استدلت كل طائفة بأدلة لمذهبها ولست بصدد ذكر أدلة كل مذهب ولا بيانها حيث إنه ليس موضوع البحث هذه المسائل بالذات فموضوع بحثها كتب الأصول حيث أطال العلماء – رحمهم الله – الكلام فيها بل أنا بصدد الكلام على ابن تيمية كباحث أصولى بحث حملة من هذا الباب.

ولم أر لابن تيمية مناقشة لهذه الأدلة فإنى حينها راجعت كتبه التى بين أيدينا لنرى أدلته على حجية القياس ونقاشه لأدلة الآخرين لم نره أتى بالأدلة التفصيلية التى يذكرها علماء الأصول على حجية القياس بل أتى بشيء منها وأشار إلى بعضها فهو يستدل على حجية القياس بما يأتى :

يقول: وقد بين سبحانه وتعالى أن السنة لا تتبدل ولا تتحول فى غير موضع والسنة هى العادة التى تتضمن أن يفعل فى الثانى مثل ما فعل بنظيره الأول ولهذا أمر سبحانه وتعالى بالاعتبار وقال: (لقد كان فى قصصهم عبرة لأولى الألباب)(٢).

والاعتبار أن يعرف الشيء بمثله فيعلم أن حكمه مثل حكمه كما قال ابن عباس: هلا اعتبرتم الأصابع بالأسنان – فإذا قال – فاعتبروا يا أولى الأبصار) (٤) – وقال: لقد كان في قصصهم عبرة لأولى الألباب أفاد أن من

<sup>(</sup>۱) هو المعافى بن زكريا بن يحيى النهروانى القاضى ، ويكنى بأبى الفرج ، ويلقب بالجريرى لأنه تفقه على مذهب محمد بن جرير الطبرى و لد سنة ٣٠٥ ه كان من أعلم الناس فى وتقه فقيها أديباً شاعراً ، أصولياً ، ألف نيفاً وخسين رسالة فى الفقه والكلام والنحو ومن مؤلفاته كتاب التحرير والمنقر فى أصول الفقه ، والمرشد فى الفقه توفى سنة ٣٩٠ ه – الفتح المبين ٢١١ - ١ . (٢) إرشاد الفحول ١٩٩٩.

<sup>(</sup>۳) يوسف آية ۱۱۱ .

<sup>(1) &</sup>lt;u>series</u> (1)

<sup>(</sup>٤) الحشر آية ٢ .

عمل مثل أعمالهم جوزى مثل جزائهم: ليحذر أن يعمل مثل أعمال الكفار وليرغب في أن يعمل مثل أعمال المؤمنين اتباع الأنبياء(١).

واستدل أيضاً بقوله تعالى – (اللهالذي أنزل الكتاب بالحق والميزان)(٢)(لقد أرسلنا والله بالبينات وأنزلنا معهم الكتاب والميزان ليقوم الناس بالقسط)(٣). ويقول في توجيه هذا الاستدلال: إن الله بعث رسله بالعدل وأنزل الميزان مع الكتاب. والميزان يتضمن العدل. وما يعرف به العدل. وقد فسروا إنزال ذلك بأن ألهم العباد معرفة ذلك والله ورسوله يسوى بين المماثلات ويفرق بين الختلفات. وهذا هو القياس الصحيح.

وأشار إلى نوع آخر من الأدلة على القياس . وهو ضرب الأمثال لعباده وهذا هو القياس(؛) .

واعتبر ذلك في حميع الأمثال في القرآن .

واستدل بآثار عن الصحابة حيث قاسوا فلو كان القياس لا يحتج به ما عمدوا إليه ، ولأنكر بعضهم على بعض . وفي ذلك يقول :

وقد روى عن على وزيد(ه) أنهما احتجا بالقياس . فمن ادعى إجماعهم على ترك العمل بالرأى والقياس مطلقاً فقد غلط . ومن ادعى أن من المسائل

۱۳ - ۲۰ سفتاوی ص ۲۰ - ۱۳ .

<sup>(</sup>٢) الشؤرى آية ١٧.

<sup>(</sup>٣) الحديد آية ٢٥.

<sup>(</sup>٤) مجموع الفتاوي ص ١٧٦ - ١٩ .

<sup>(</sup>ه) هو زيد بن ثابت بن الضحاك الأنصارى وكنيته أبو سعيد لم يشهد بدراً لصغر سنه وشهد أحداً والحندق . وكان قيمن حفره وفى غزوة تبوك سلم إليه الرسول راية بى مالك بن النجاد ه وكان من كتاب رسول الله صلى الله عليه وسلم ، ثم كتب لأبى بكر وعمر -- وقد استدعاه أبو بكر وأمره بتتبع القرآن وحمعه ففعل روى عن رسول الله صلى الله عليه وسلم كثيراً من الحديث وله من الفتاوى ما يملأ سفراً ضخماً توفى رضى الله عنه سنة ه ؛ ه -- الاستيعاب ص ٣٧٥ القسم الثانى .

ما لم يتكلم فيها منهم إلا بالرأى والقياس فقد غلط بل كان كل منهم يتكلم تحسب ما عنده من العلم ، فمن رأى دلالة الكتاب ذكرها ، ومن رأى دلالة الميزان ذكرها ، والدلائل الصحيحة لا تتناقض لكن قد يخي وجه اتفاقها أو ضعف أحدها على بعض العلماء(١).

ويقول بعد أن ذكر نوعى القياس : فهذان النوعان كان الصحابة والتابعون لهم بإحسان يستعملونهما وهما من باب فهم مراد الشارع(٢).

وقد حرصت على أن أجد أدلة تفصيلية لان تيمية على حجية القياس فلم أظفر بغير ما سبق ذكره وعلى كل سواء أذكر ابن تيمية أدلة تفصيلية على حجية القياس أو لم يذكر ؟ فهو يعتبر القياس الصحيح أصلا من أصول الاستدلال مؤيداً ما ذكره بما سبق ، وهذا هو الذي عليه حماهير العلماء ، وهو الذي تطيب به النفس و ترتاح له ، فالمتتبع لنصوص القرآن والسنة يجد أن الشارع الحكيم اعتبر ذلك أصلا من الأصول .

فها هو القرآن مملوء بالقياس ، فقد قاس النشأة الثانية على النشأة الأولى في الإمكان وجعل النشأة الأولى أصلا والثانية فرعاً عليها ، وقاس حياة الأموات بعد الموت على حياة الأرض بعد موتها بالنبات . وقاس الحلق الجديد الذي أنكره أعداوه على خلق السموات والأرض وجعله من قياس المجديد الذي أنكره أعداوه على خلق السموات والأرض وجعله من قياس الأولى . وقاس الأولى ، كما جعل قياس النشأة الثانية على الأولى من قياس الأولى . وقاس الحياة بعد الموت على اليقظة بعد النوم وضرب الأمثال وصرفها في الأنواع (٢) .

قال تعالى : « إن مثل عيسى عند الله كمثل آدم خلقه من تر اب ثم قال له كن فيكون »(١)فأخبر تعالى أن عيسى نظير آدم فى التكوين بجامع ما يشتركان

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ۱۹۹ - ۱۹

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق .

 <sup>(</sup>٣) أعلام الموقمين ١٢٠ - ١ .

<sup>(</sup>٤) آل عران ٥٥.

فيه من المعنى الذى تعلق به وجود سائر المحلوقات وهو مجيئها طوعاً لمشيئته وتكوينه ، فكيف يستنكر وجود عيسى من غير أب من يقر بوجود آدم من غير أب ولا أم ، ووجود حواء من غير أم ؟ .. فآدم وعيسى نظيران مجمعهما المعنى الذى يصح تعليق الإنجاد والحلق به(١) .

وقال تعالى : « قد خلت من قبلكم سنن فسيروا فى الأرض فانظروا كيف كان عاقبة المكذبين »(٢) أى قد كان من قبلكم أمم أمثالكم فانظروا إلى عواقبهم السيئة واعلموا أن سبب ذلك ما كان إلا من تكذيبهم بآيات الله ورسوله وهم الأصل وأنتم الفرع ، والعلة الجامعة التكذيب ، والحكم الهلاك(٢) .

ومن ذلك فى قياس الدلالة قوله تعالى : « ومن آياته أنك ترى الأرض خاشعة فإذا أزلنا عليها الماء اهتزت وربت إن الذى أحياها نحى الموتى إنه على كل شيء قدير »(؛) فدل سبحانه عباده بما أراهم من الإحياء الذى تحققو وشاهدوه على الإحياء الذى استبعدوه ، وذلك قياس إحياء على إحياء ، واعتبار الشيء بنظيره ، والعلة الموجبة هى عموم قدرته سبحانه وكمال حكمته وإحياء الأرض دليل العلة .(ه) إلى غير ذلك من الآيات » .

وأما السنة فمنها ما يدل على ربط الأحكام بأوصاف فى أفعال مناسبة لتلك الأحكام كقوله صلى الله عليه وسلم : عن الهرة إنها « ليست بنجسة إنها من الطوافين عليكم والطوافات »(١) .

وقوله تعليلا للبي عن ادخار لحوم الأضاحي : « كنت نهيتكم عن

<sup>(</sup>١) أعلام الموقعين ١٣٤ ـ ١ .

<sup>(</sup>۲) آل عران ۱۳۷.

<sup>(</sup>٣) أعلام الموقعين ص ١٣٤ ـ ١ .

<sup>(</sup>٤) فصات آية ٣٩ .

 <sup>(</sup>a) أعلام الموقدين ص ١٣٨ - ١ .

<sup>(</sup>٦) قال في المنتتي رواء الحمسة وقال البّر مذي حديث حسن صحيح – نيل الأوطار ص ٨٨ - ١

<sup>(</sup> م ۲۶ ـ أصول الفسته )

ادخار لحوم الأضاحي من أجل الدافة التي دفت » (١) وقوله صلى الله عليه وسلم وقد سئل عن بيع الرطب بالتمر « أينقص الرطب إذا يبس » قالوا : تنعم قال : « فلا إذاً »(٢) وقوله لمن لعن شارب الحمر : « لاتلعنه فإنه يحب الله ورسوله »(٣) وقوله في ابنة عمه حمزة : « إنها لا تحل لى ، إنها ابنة أخى من الرضاعة »(٤) وغير هذا كثير (٥).

# ومنها أقيسة الرسول صلى الله عليه وسلم :

١ – منها حديث أبى ذر رضى الله عنه أن ناساً من أصحاب النبى صلى الله عليه وسلم قالوا للنبى صلى الله عليه وسلم : يا رسول الله : « ذهب أهل الدثور بالأجور ، يصلون كما نصلى ويصومون كما نصوم ويتصدقون بفضول أموالهم . قال : أوليس قد جعل الله لكم ما تصدقون ؟ إن بكل تسبيحة صدقة ، وبكل تكبيرة صدقة ، وبكل تحميدة صدقة ، وبكل تكبيرة صدقة ، قالوا : يارسول الله أيأتي أحدنا شهوته ويكون له فيها أجر ؟ قال : أرأيت لو وضعها في حرام أكان عليه فيها وزر ؟ فكذلك إذا وضعها في الحلال كان له أجر »(١) .

ووجه الاستدلال به أنه قاس وطء الزوجة على وطء الأجنبية فى أن له أجراً على وطء الأجنبية ، لتنافيهما فى علمة الحكم وهي التحليل لوطء الزوجة والتحريم لوطء الأجنبية وهذا من قياس العكس .

٢ ــ ما رواه ابن عباس رضى الله عنهما : أن امرأة أتت رسول الله

<sup>(</sup>١) قال في منتقى الأخبار رواه البخاري ومسلم ص ١٤٣ ــ ٥ من نيل الأوطار .

<sup>(</sup>٢) قال في المنتقى رواه الحمسة وصححه الترمذي ص ٢٢٤ ـ ٥ من نيل الأوطار .

<sup>(</sup>٣) رواه البخارى في كتاب الحدود ص ١٩٧ . .

<sup>(</sup>٤) قال في منتقى الأخبار متفق عليه ص ٣٥٦ ــ ٦ من نيل الأوطار .

<sup>(</sup>٥) أصول التشريع الإسلامي ص ١٣١.

<sup>(</sup>٦) رواه مسلم ١٤ الأربعين النووية الحديث الخامس والعشرون .

صلى الله عليه وسلم فقالت: إن أمى ماتت وعليها صوم شهر فقال: أرأيت لو كان عليها دين أكنت تقضينه ؟ ؟ قالت: نعم . قال: فدين الله أحقى بالقضاء(١).

٣ ــ ووجه الاستدلال أنه صلى الله عليه وسلم ألحق دين الله بدين الآدى في وجوب القضاء بجامع الدينية في كل . وهذا عين القياس وإعطاء النظير مثل حكم نظيره ، إذ لو لم يكن الأمر كذلك لم يكن لما ذكره معنى ومثل هذا يسميه الأصوليون التنبيه على أصل القياس .

ع ــ ومن ذلك ما رواه أبو هريرة قال : «جاء رجل من بنى فزارة إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم فقال : ولات امرأتى غلاماً أسود ، وهو حينتذ يعرض بأن ينفيه فقال له النبى صلى الله عليه وسلم : هل لك من إبل ؟ قال : نعم . قال : فما ألوانها ؟ قال : حمر قال : هل فيها من أورق ؟ قال : إن فيها لورقا – قال : فأنى أتاها ذلك ؟ قال : عسى أن يكون نزعة عرق . قال : فهذا عسى أن يكون نزعة عرق »(٢) ولم يرخص له فى الانتفاء منه .

وجه الاستدلال به أنه صلى الله عليه وسلم ينبه السائل إلى أصل القياس ليقيس عليه حاله مع زوجته وولده ، فكأنه قال : النسل من بنى آدم كالنتاج من الإبل فى عدم تأثير اللون بإلحاق كل بأصله لجواز أن يكون نزعه عرق .

• — ومن ذلك ما رواه عمر بن الخطاب رضى الله عنه قال: «هششت يوماً فقبلت وأنا صائم فأتيت النبي صلى الله عليه وسلم. فقلت: صنعت اليوم أمراً عظيما ، قبلت وأنا صائم. فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: أرأيت لو تمضمضت بماء وأنت صائم؟ قلت: لا بأس بذلك ، فقال صلى الله عليه وسلم: ففم » ؟(نُ).

وجه الاستدلال به أنه صلى الله عليه وسلم نبه عمر إلى قياس القبلة على المضمضة في عدم الإفطار بجامع أن كلا وسيلة لمفطر ولا يفطر .

<sup>(</sup>۱) رواه مسلم بشرح النووی ۲۰۱ ـ ۳ .

<sup>(</sup>٢) قال المجد في المنتق رواه الجاعة ص ٣١٢ ـ ٦ من نيل الأوطار .

<sup>(</sup>٣) قال في منتق الأخبار رواه أحمد وأبو داود ص ٢٣٥ ـ ٤ نيل الأوطار .

٦ - ومن ذلك ما ورد عن رسول الله صلى الله عليه وسلم من ضرب
 الأمثال إذ الأمثال فيها تشبيه للشيء بنظيره وإعطاء المثل مثل حكم الممثل به .

من ذلك مارواه أبو هريرة رضى الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال : « أرأيتم لو أن بهراً بباب أحدكم يغتسل منه خمس مرات هل يبقى من درنه شيء ؟ قالوا : لا ، قال : فذلك مثل الصلوات الحمس – يمحو الله بهن الحطايا »(١) .

٧ - ومن ذلك ما رواه أبو هريرة رضى الله عنه أنه سمع النبى صلى الله عليه وسلم يقول: « مثلى ومثل الناس أكثل رجل استوقد ناراً فجعل الفراش و هذه الدواب تقع فى النار »(٢).

٨ - ومن ذلك ما رواه النعان بن بشير (٣) عن النبي صلى الله عليه وسلم قال : مثل القائم فى حدود الله والواقع فيها كمثل قوم استهموا على سفينة فأصاب بعضهم أعلاها وبعضهم أسفلها فكان الذين فى أسفلها إذا استقوا من الماء مروا على من فوقهم فقالوا : لو أنا خرقنا فى نصيبنا خرقاً ولم نؤذ من فوقنا ، فإن تركوهم وما أرادوا هلكو ا . وإن أخذوا على أيديهم نجوا ونجوا خميعاً(٤).

إلى غير ذلك من الأمثلة الثابتة عن المصطفى صلى الله عليه وسلم فى قياسه و تمثيله ، وما ذلك إلا عمل « بالقياس ، وشرع » لأمته بذلك ، ومن

<sup>(</sup>۱) رواه البخاری ص ۱۱ ـ ۲ فتح الباری .

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري وأحمد والترمذي ص ١٣٤ ــ ٣ الفتح الحبير .

<sup>(</sup>٣) النهان بن بشير بنثعلبة بن سعد الأنصارى الخزرجى . ولد قبل وفاة رسول القصل الله عليه وسلم بثمانى سنين وسيمة أشهر ، له ولأبويه صحبة يكنى أبا عبد الله . استعمله معاوية على حمص ثم على الكوفة وكان هواه مع معاوية ، وميله إليه وإلى ابنه يزيد . قتل سنة ٢٤ ه قتله أهل حمص لدعوته إلى بيمة عبد الله بن الزبير بالشام .

<sup>(</sup> أسد الغابة ۲۲۸ - ۳۳ ).

<sup>(:)</sup> رواه أحمد والهخاري والتر مذي عن النِمان بن بشير ص ١٢٩ ـ ٣ الفتح الكبير .

أحب أن يطلع على مزيد من ذلك فلمرجع إلى كتاب أقيسة النبى صلى الله عليه وسلم تصنيف الإمام ناصح الدين عبد الرحمن الأنصارى المعروف بان الحنبلى المتوفى سنة ٦٣٤ ه ففها ما يشفى و يكفى .

ومن الأدلة على حجية القياس وكونه أصلا من أصول التشريع الإجماع ذلك أن الصحابة رضى الله عنهم أثبتوا القياس قولا وعملا فمنهم من قال به ، ومنهم من عمل به فى الوقائع التى لانص فيها فألحقها بنظائرها مما جاء به النص ، وردها إليها فى أحكامها ، ومن كان من أهل النظر والاجتهاد منهم ومن لم يرد عنه ذلك لم يوجد منه إنكار له فكان إحماعاً سكوتياً منهم على إثبات القياس والإحماع السكوتي حجة مغلبة على الظن .

قال ابن القيم تلميذ ابن تيمية والقائم على تركته: وكان أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم يجتهدون فى النوازل ويقيسون بعض الأحكام على بعض ويعتبرون النظير بنظيره.

قال أسد بن موسى (١) ثنا شعبة عن زبيد اليامى عن طلحة بن مصرف عن مرة الطيب (٢)عن على بن أبى طالب كرم الله وجهه فى الجنة : « كل قوم على بينة من أمرهم ومصلحة من أنفسهم يزرون على من سواهم ويعرف الحق بالمقايسة عند ذوى الألباب » وقد رواه الحطيب (٣) وغيره مرفوعاً

<sup>(</sup>۱) هو أسد بن موسى بن إبراهم بن الوليد بن عبد الملك بن دروان بن الحكم القرشى الأدوى المصرى ، ويقال له أسد السنة . روى عن إبراهيم بن سعد ، وإسرائيل بن يونس ، وشعبة . وحماد بن زيد ، وعنه أحمد بن صالح المصرى والربيع الجيزى وهشام بن عمار . قال البخارى مشهور الحديث . ولد بمصر سنة ١٣٢ ه ومات بها سنة ٢١٢ ه ( طبقات الحفاظ ١٦٧ ) .

<sup>(</sup>۲) مرة الطيب لقب به لمكثرة عبادته ، ابن شر احيل الهمذانى البكيلى أبو إسماعيل الكوفى المفسر الدابد روى عن أبى بكر وعمر و أبى ذر و ابن مسمود . وعه أسلم الكوفى وعطاء بن السائب وآخرون . وثقه يحيى بن معين ، يقال أنه سحبد حتى أكل التر اب جبهته ، وكان بصيراً بالتفسير مات سنة ، ٩ ه ( تذكرة الحفاظ ص ٦٧ ـ ١ ) .

<sup>(</sup>٣) هو الحطيب الحافظ الكبير محدث الشام والعراق أبو بكر أحمد بن على بن ثابت البغدادى صاحب التصانيف . ولد سنة ٣٩٢ هـ ثم طلب العلم و رحل إلى الأقاليم: و برع و تقدم فى فنون

ورفعه غير صحيح ، وقد اجبهد الصحابة فى زمن النبى صلى الله عليه وسلم فى كثير من الأحكام ولم يعنفهم كما أمرهم يوم الأحزاب أن يصلوا العصر فى بنى قريظة فاجبهد بعضهم وصلاها فى الطريق ، وقال : لم يرد منا التأخير وإنما أراد سرعة النهوض ، فنظروا إلى المعنى ، واجبهد آخرون وأخروها إلى بنى قريظة فصلوها ليلا فنظروا إلى اللفظ، وهولاء سلف أهل الظاهر وهولاء سلف أصحاب المعانى والقياس .. ولما قاس مجزز المدلجى(١) وقاف وحكم بقياسه وقيافته على أن أقدام زيد (٢) وأسامة (٣)ابنه بعضها من

- (۱) مجزز المدلجى القائف . وهو مجزز بن الأعور بن جدة الكنانى المدلجى قيل له مجزز لأنه كلما أسر أسبراً جز ناصيته . عن عائشة أن النبى صلى الله عليه وسلم دخل على مسروراً تبر ن أسارير وجهه . فقال : ألم تر أن مجززاً نظر إلى زيد بن حارثة وأسامة بن زيد . فقال هذه الاقدام بعضها من بعض . لم يذكر له تاريخ مولد ولا وفاة . (أسد النابة ٢٦ ـ ٢٩)
- (۲) هو زيد بن حارثة بن شراحيل بن كعب من قضاعة . ويكنى أبا أسامة وهو مولى رسول الله صلى الله عليه وسلم وحبه ، خرجت به أمه تزور قومها فأسر وبيع بسوق عكاظ ، اشتراه حكيم بن حزام لممته خديجة بنت خويلد فوهبته الذي صلى الله عليه وسلم . وهو ابن ثمانى سنين ، وكان يدعى زيد بن محمد حتى زل قوله تعالى : « ادعو هم لآبائهم » ، ، ولما علم أبوه وعمه مكانه خرجا لفدائه من رسول الله صلى الله عليه وسلم فخيره الرسول الكريم فقال زيد: ما أنا بالذى أختار عليك أحداً أنت منى مكان الأب والعم ، فخرج رسول الله صلى الله عليه وسلم إلى الحجر وقال : يامن حضر اشهدوا أن زيداً يرثنى وأرثه . فلم رأى ذلك أبوه وعمه طابت نفوسهما وانصر فا . زوجه الرسول صلى الله عليه وسلم ، ولاته أم أيمن فولدت له أسامة ، أمره رسول الله صلى الله عليه وسلم ، ولاته أم أيمن فولدت له أسامة ، أمره رسول الله وضلى الله عليه وسلم على جيش الشام فقتل في مؤتة من أرض الشام سنة ثمان من أصحاب الذي إلا زيد رضى الله عبه : لوبتى لا ستخلفه بعده و لم يسم الله سبحانه و تعالى أحداً من أصحاب الذي إلا زيد المن حارثة (أسد الغابة ٢٨١ مـ ١٠) .
- (٣) هو أسامة بن زيد بن حارثة بن شراحيل . صار والده بعد سائبة مولى لرسول الله صلى الله عليه وسلم . يكنى أسامة أبا زيد ، وقيل أبا محمد يقال له الحب ابن الحب وأم أسامة أم أيمن واسمها بركة مولاة وسول الله صلى الله عليه وسلم وحاضنته . مات بالجرف فى آخر خلافة معاوية ، ولما فرض عمر بن الحطاب الناس فرض الأسامة بن زيد خسة آلاف ولابنه عمر ألفين وعن ابن عمر أن دسول الله صلى الله عليه وسلم قال : أحب الناس إلى أسامة ما خلا فاطمة . توفى منة ٤٥ ه ( الاستيماب ٢٠٠٥ ) .

<sup>=</sup> الحديث ، وصنف وسارت بتصافيفه الركبان وتفقه بأبى الحسن المحامل ، وبالقاضى أبى الطيب وكان من كبار الشافعية ، ولم يكن ببغداد بعد الدارقطي مثله في معرفة الحديث ومن مصنفاته « التاريخ » ، « شرف أصحاب الحديث » ، « المتفق والمفترق » ، « أسماء المدلسين » وغير ذلك وكان رئيس الحطباء تتدم إلى الوعاظ والحطباء ألا يرووا حديثاً حتى يعرضوه عليه مات سنة ٢٦٣ هـ ( طبقات الحفاظ ص ٤٣٤ ) .

بعض برقت أسارير وجهه — صلى الله عليه وسلم — من صحة هذا القياس وموافقته للحق ، وكان زيد أبيض وابنه أسامة أسود ، فألحق هذا القائف الفرع بنظيره وأصله ، وألغى وصف السواد والبياض الذى لا تأثير له فى الحكم ... وقال الشعبى (۱) عن شريح قال : قال لى عمر : اقض بما استبان لك من قضاء رسول الله صلى الله عليه وسلم فإن لم تعلم كل أقضية رسول الله صلى الله عليه وسلم فاقض بما استبان لك من أئمة المهتدين فإن لم تعلم كل ما قضت به أئمة المهتدين فإن لم تعلم كل احتهد ابن مسعود فى المفوضة وقال : «أقول فيها » برأيي ووفقه الله للصواب . وقد وقال سفيان عن عبد الرحمن الأصباني عن عكرمة (۲) قال : أرسلني وقال سفيان عن عبد الرحمن الأصباني عن عكرمة (۲) قال : أرسلني ولائم ثلث ما بقى وللأب بقية المال ، فقال : بجده فى كتاب الله أو تقوله برأيك ؟ قال : أقوله برأي ولا أفضل أما على أب ، وقاس على بن أبي طالب حكرم الله وجهه — وزيد بن ثابت فى المكاتب ، وقايسه فى الجد والإخوة وقاس ابن عباس : الأضراس بالأصابع (۳) وقال : عقلها سواء اعتبر وها بها(٤) .

<sup>(</sup>۱) هو عامر بن شراحيل أبو عمرو البكوفي و لد لست سنين مضت من خلافة عمر على المشهور . وأدرك خميهائة من الصحابة . قال أبو مجلد : ما رأيت أفقه من الشعبي . وقال عبد الملك ابن عمير : مر ابن عمر على الشعبي وهو يحدث بالمغازي ، نقال : لقد شهدت القوم فلهو أحفظ لها وأعلم بها . مات سنة ثلاث ومائة أو أربع أو سبع أو عشر . طبقات الحفاظ ص ٣٢ .

<sup>(</sup>٢) عكرمة : مولى ابن عباس ، أبو عبد الله المدنى ، أصله من البربر من أهل المغرب . قال : طلبت العلم أربعين سنة ، وكنت أفتى بالباب و ابن عباس فى الدار . قال أبو الشعثا، : عكرمة أعلم الناس ، وقال : قتادة أعلم التابعين أربعة ، عطاء بن أبى رباح ، وسعيد بن جبير ، وعكرمة ، الحسن . مات سنة ه ١٠٥ ه أو ست أو سبم (طبقات الحفاظ ٣٧) .

<sup>(</sup>٣) هو عبد الله بن عباس بن عبد المطلب أبو العباس الهاشمى الإمام البحر عالم العصر ابن عم رسول الله صلى الله عليه وسلم أن يفقهه الله في الدين ويعلمه التأويل ، توفى بالطائف سنة ٦٨ ه فصلى عليه محمد بن الحنفية وقال : اليوم مات رباني هذه الأمة - تذكرة الحفاظ ص ٤٠ ع.٠٠ .

<sup>(</sup>٤) أعــلام الموقعين ص ٢٠٣ – ٢٠٥ . .

وقال أيضاً ان القيم: قال المزنى (١): الفقهاء من عصر رسول الله صلى الله عليه وسلم إلى يومنا وهلم جرا استعملوا المقاييس فى الفقه فى حميع الأحكام فى أمر ديهم. قال: وأحمعوا بأن نظير الحق حق ونظير الباطل باطل فلا بجوز لأحد إنكار القياس لأنه التشبيه بالأمور والتمثيل عليها. قال أبو عر(٢) بعد حكاية ذلك عنه: ومن القياس المحمع عليه صيد ماعدا المكلب من(٣) الجوارح قياساً على الكلاب بقوله تعالى: «وما علميم من الجوارح مكلين » قال عز وجل: « والذين يرمون المحصنات »(٤) فدخل فى ذلك المحصنون قياساً. وكذلك قوله فى الإماء: « فإذا أحصن فإن أتين بفاحشة فعليهن نصف ما على المحصنات من العذاب »(٥) فدخل فى ذلك العبد قياساً عند الجمهور إلا من شذ ممن لا يكاد يعد قوله خلافاً ، وقال فى جزاء الصيد المقتول فى الإحرام: « ومن قتله منكم متعمداً »(١) .. فدخل فيه قتل الحطأ قياساً عند الجمهور إلا من شذ ، وقال : « يا أيها الذين آمنوا إذا نكحتم المؤمنات ثم

<sup>(</sup>۱) هو إسماعيل بن يحيى بن إسماعيل بن عمو بن إسحاق المزنى وكنيته أبو إبر اهيم والمزنى نسبة إلى مزينه قبيلة أصلها باليمن . ولد بمصر سنة ١٧٥ هجرية تتلمذ الشافعى ولازمه حيى كان أخص تلاميذه ، وقد أخذ المزنى أيضاً عن نعيم بن خاد . كان عالماً زاهداً ورعا أشد الورع . قال الشافعى « لو ناظر المزنى الشيطان لغلبه » وقد ألف كتباً كثيرة اعتمد عليها الشافعية في مذهبهم وصارت حجة فيه مها : المحتصر ، والجامع الكبير ، والجامع الصغير ، وكتاب المقارب وسمى بذلك لصعوبة مسائله ، واختصر كتاب الأم للإمام الشافعي – توفى بمصر سنة ٢٦٤ ه – الفتح المبن ص ١٥٦ – ١ .

<sup>(</sup>۲) هو ابن عبد البر الحافظ الإمام أبو عمر يوسف بن عبد الله بن محمد بن عبد البر بن عاصم النمرى القرطبي ولد سنة ٣٦٨ ه . ساد أهل زمانه في الحفظ والإتقان . قال الباجي أبو الوليد لم يكن بالأندلس مثله في الحديث ، له « التمهيد » شرح الموطأ ، « والاستذكار » مختصراً « الاستيماب » في الصحابة والمفازي والأنساب و غير ذلك ، ولى قضاء أشبونة مدة . وكان أولا ظاهرياً ثم صار مالكياً فقيهاً حافظاً كثير الميل إلى أقوال الشافعي . مات سنة ٣٦٤ ه عن خس وتسعين سنة – وفيات الأعيان ص ٣٤٨ - ٢ ، وتذكرة الحفاظ ص ١١٢٨ - ٣ .

<sup>(</sup>٣) المائدة آية ؛

<sup>(</sup>٤) النـور آية ٤.

<sup>(</sup>ه) النساء آية ٢٥.

<sup>(</sup>٦) المائدة آية ه٩ .

طلقتموهن من قبل أن تمسوهن فمالكم علمين من عدة تعتدونها »(۱) فدخل في ذلك الكتابيات قياساً ،وقال في الشهادة في المداينات فإن لم يكونا رجلين فرجل وامرأتان ممن ترضون من الشهداء » »(۲)فدخل في معنى : — إذا تداينتم بدين إلى أجل مسمى — قياساً المواريث والودائع والعصوب وسائر الأموال .

وأجمعوا على توريث البنتين الثلثين قياساً على الأختين وقال عمن أعسر مما بقى عليه من الربا: « وإن كان ذو عسرة فنظرة إلى ميسرة »(٣) فدخل فى ذلك كل معسر بدين حلال وثبت ذلك قياساً.

ومن هذا الباب توريث الذكر ضعفى ميراث الأنثى منفرداً وإنما ورد النص فى اجتماعهما بقوله: — « يوصيكم الله فىأولادكم للذكر مثل حظ الأنشين » (٤) — وقال: «وإن كانوا إخوة رجالا ونساء فللذكر مثل حظ الأنشين »(٥) ومن هذا الباب أيضاً قياس التظاهر بالبنت على التظاهر بالأم ، وقياس الرقبة فى القتل بشرط الإيمان — وقياس تحريم الأختين وسائر القرابات من الإماء على الحرائر فى الجمع فى التسرى قال: وهذا لمو تقصيته لطال به الكتاب »(١).

# الفطرة تدل على حجية العمل بالقياس:

قال ابن القيم وهذا ما فطر الله عليه عباده ولهذا فهمت الأمة من قوله تعالى \_ « إن الذين يأكلون أموال اليتامى ظلماً »(٧) \_ حميع وجوه الانتفاع من اللبس والركوب والمسكن وغيرها \_ انتهى (٨).

<sup>(</sup>١) الأحزاب آية ٤٩.

<sup>(</sup>٢) البقرة آية ٢٨٢.

<sup>(</sup>٣) البقرة آية ٢٨٠ .

<sup>(</sup>٤) النساء آية ١١.

<sup>(</sup>ه) النساء آية ١٧٦.

<sup>(</sup>٦) أعلام الموقعين ص ٢٠٥ – ٢٠٦ –

<sup>(</sup>٧) النساء ١٠

<sup>(</sup>٨) أعلام الموقمين ص ٢١٨ . ١

وهذا أمر بجده الإنسان من نفسه فيعلم أن ما شابه الخبيث وشاركه فى صفته خبيث . وما شابه الطيب وشاركه فى صفته طيب .

قال الأستاذ على حسب الله : وقد فطر الله العقول البشرية على التسوية بين المماثلين وعدم التفريق بين المماثلين وعدم التفريق بين المحتلفين وعدم التسوية بينهما ، وخاطب العقول البشرية على أساس هذه الفطرة في كثير من آيات الكتاب الكريم . فن ذلك أنه تعالى ذكر إنزال عقوبته بآل فرعون لتكذيبهم ثم قال لمعاصرى التنزيل من العرب : « أكفاركم خير من أولئكم أم لكم براءة في الزير » (١) .

وهذا تقرير منه سبحانه وتعالى للتسوية بين المهاثلين وإنكار للتفرقة بيبهما .

ومنه أنه سبحانه بين أن عقوبته تحل بالمجرمين ، وأن جنته أعدت للمتقين ثم قال : « (أفنجعل المسلمين كالمجرمين ، ما لكم كيف تحكمون(٢)» فأنكر سبحانه أن يساوى المسلمون المجرمين في الحكم وقد اختلفوا في علته .

ومثل هذا قوله تعالى :

« أم حسب الذين اجتر حوا السيئات أن نجعلهم كالذين آمنوا وعملوا الصالحات سواء محياهم ومماتهم ساء ما يحكمون (٣)».

العقل يدل على الاحتجاج بالقياس:

لما كان شرع الله لجلب المصالح ومنع المضار أو تقليلها، والنصوص كما قلنا كأصول وقواعد عامة جامعة تعتبر ميز انا يعرف به المصالح والمنافع ، والمفاسد والمضار ، ومعلوم أن القضايا تتجدد بتجدد الزمن وتتطور بتطوره ، والشارع الحكيم لم ينص على كل قضية بعينها تتجدد في كل عصر ومكان وإلا لما وسع ذلك الأسفار ولما استطاع العباد أو لشق عليهم استخلاص أحكامها لكثر مها

<sup>(</sup>١) القمر آية ٤٣ .

<sup>(</sup>٢) القلم آية ٢٥، ٣٦.

 <sup>(</sup>٣) الجاثية آية ٢١ وأصول التشريع الإسلام ص ١٣٢ نقلا عن أعلام الموقعين ص ١٣١ - ١٣٣ .

ولضاعت أوقاتهم في البحث عن كل قضية تجد ، ولكان في ذلك من الحرج والمشقة ما يتنافى مع سماحة الإسلام ، فكان من البداهة العقلية أن يشرع القياس ليوازن المحتهد بين القضايا الجديدة وأصولها ويلحقها بها فيعرف مدى مشامهها لها فيعطها حكمها لأن شبيه الحق حق وشبيه الطيب طيب ، وشبيه الباطل باطل وشبيه الحبيث خبيث ، فكل عاقل يدرك ذلك . فالعاقل حيها يسمع المصطفى صلى الله عليه وسلم محرم الربا في البر والشعير والتمر والملح والذهب والفضة (۱) يعلم أن الربا لم محرم في ذات هذه الأصناف لأنها بر وشعير و تمر وملح و ذهب و فضة كلا بل لما يترتب على الربا فيها من أكل لأموال الناس بالباطل وظلم لهم وهذا هو الذي أشارت إليه النصوص ، فإذا كان كذلك فإنا نجد هذه العلة مثلا في المعاملات في الأوراق النقدية والمطعومات المشامة لما وردت به النصوص فهل نقول مقتصر بن على ذلك بجوز للناس أن يتعاملوا بالربا كيف شاءوا فيا عدا هذه الأصناف . أظن الجواب : لا نقول بذلك .

ولعلنا بذلك نكون قد أتينا من الأدلة بما يقنع مريد الحق. ولقد تركت أدلة المخالفين لأنى كما قلت لم أر لابن تيمية ذكراً لها فضلا عن مناقشها ، ثم ذكرها يعتبر من باب الجدل وإضاعة الوقت فيما لا طائل تحته في إبطال أمر لا يحتى بطلانه على المنصفين ، والله الهادي إلى سواء السبيل.

## ٥ - أركان القياس:

أركان القياس أربعة وهي :

الأصل ، والفرع ، والوصف الجامع بين الأصل والفرع وهو العلة ، وحكم الأصل .

ا ــ الاصل: عند الفقهاء هو محل الحكم الذي ثبت بالنص أو الإحماع وعند المتكلمين هو النص الدال على الحكم ، لأنه الذي بني عليه الحكم والأصل هو ما بني عليه غيره.

وعلى هذا فالأصل عند الفقهاء فى مثال تحريم النبيذ قياساً على الحمر ، هو الحمر الثابت حرمته ، لأن الأصل ما كان حكم الفرع مقتبساً منه ، ومردوداً إليه ، وهذا يتحقق فى نفس الحمر .

<sup>(</sup>١) ارجع إلى أحاديث الربا في نيل الأوطار ص ٢١٥ – ٥

وعند المتكلمين : هو النص الدال على تحريم الحمر لأنه الذي بني عليه التحريم ، والأصل ما بني عليه غيره .

٢ - الفرع: - هو المحل الذي لم يرد فيه نص ولا إجماع، وهو في مثالنا السابق النبيذ.

٣ – العلة: – هي الوصف الذي بني عليه حكم الأصل ، وهو في مثالنا الإسكار .

٤ - حكم الأصل: - هو الحكم الشرعى الذى ورد به النص فى الأصل ويراد تعديته إلى الفرع ، وهو فى مثالنا حرمة الحمر ، أما الحكم الذى يثبت فى الفرع بالقياس ، وهو فى مثالنا تحريم النبيذ ، فهو ثمرة القياس وليس ركناً فيه . وهذا ما قرره الآمدى(١) .

ويتضح هذا بمثال آخر وهو أن الرسول صلى الله عليه وسلم نص على تحريم ربا الفضل وربا النسيئة فى الأصناف الستة الربوية وهى الذهب والفضة والحنطة والشعير والتمر والملح. فهذه الأصناف أصل والذرة والأرز والفول مثلا فرع. والحكم هو تحريم الربا فها ، والعلة عند الحنفية هى الكيل أو الوزن مع اتحاد الجنس ، وعند الشافعية هى : التمنية فى الذهب والفضة ، والطعم فى المطعومات الأربعة الباقية (٢).

#### ٠ - العسلة :

هى مناط الحكم. وسميت علة لأنها غيرت حال المحل أخذاً من علة المريض لأنها اقتضت تغير حاله(٣) .

وقيل أنها مأخوذة من العل بعد النهل وهي معاودة الشرب مرة بعد مرة لأن المجتهد يعاود النظر في استخراجها مرة بعد مرة(؛) .

ولعل هذا التعليل أقرب من الأول .

<sup>(</sup>١) روضة الناظر ص ٣٠٣ ـ ٢ ، والأسنوى بحاشية الشيخ بخيت المطيعي ٣٥ ، ٤ ه ـ ٤ .

<sup>(</sup>٢) الوسيط للدكتور وهبه الزحيل ٣٧٠ ، ٣٧١ .

<sup>(</sup>٣) روضة الناظر ٢٩٩ ـ ٢ مع شرح ابن بدر ان .

<sup>(</sup>٤) شرح ابن يدران على الروضة ٢٢٩ ـ ٢ ـ

# ٧ \_ الاجتهاد في العـــلة :

والاجتهاد في العلة على ثلاثة أضرب :

(أ) نحقيق المناط للحكم ، (ب ) تنقيحه ، (ج) تخريجه .

## (أ) أما تحقيق المناط فهو نوعان:

الأول: \_ هو أن تكون القاعدة الكلية متفقاً عليها أو منصوصاً عليها و يجتهد في تحقيقها في الفرع ، وذكر ابن قدامة أنه لايعلم خلافاً في جوازه . مثاله قوله تعالى : \_ « فجزاء مثل ما قتل من النعم »(١) في جزاء الصيد ، فقولنا في حمار الوحش بقرة إنما ذلك بالاجتهاد ، فوجوب المثل ثابت بالنص والإحماع ، وأما تحقيق المثلية في البقرة فمعلوم بنوع من الاجتهاد .

ومنه الاجتهاد فى القبلة . فنقول : وجوب التوجه إلى القبلة معلوم بالنص. أما أن هذه جهة القبلة فيعلم بالاجتهاد ، وكذلك تعيين الإمام العدل ومقدار الكفايات والنفقات ونحوه(٢) .

وقال ابن تيمية في ذلك: تحقيق المناط هو أن يعلق الشارع الحكم بمعنى كلى فينظر في ثبوته في بعض الأنواع أو بعض الأعيان. كأمره باستشهاد شهيدين من رجالنا ممن نرضى من الشهداء ، وكتحر بمه الحمر والميسر ، وكفرضه تحليل اليمين بالكفارة ، وكتفريقه بين الفدية والطلاق ، وغير ذلك ، فيبقى النظر في بعض الأنواع هل هي خمر و بمين وميسر وفدية أوطلاق؟ وفي بعض الأعيان هل هي من هذا النوع وهل هذا المصلى مستقبل القبلة وهل هذا الشخص عدل مرضى ؟ ونحو ذلك فإن هذا النوع من الاجتهاد متفق عليه بين المسلمين ، بل بين العقلاء فيما يتبعونه من شرائع دينهم وطاعة ولاة أمورهم ومصالح دنياهم ، وآخرتهم (٣). انتهى المقصود.

<sup>(</sup>١) المائدة آية ه٩.

<sup>(</sup>۲) روضة الناظر ۲۳۰ ـ ۲ .

<sup>(</sup>۳) مجموع الفتاوی ص ۱۹ ـ ۱۹ ، ۳۲۹ ـ ۲۲

# النوع الثانى :

ما عرف علة الحكم فيه بنص أو إحماع فيبين المحتهد وجودها في الفرع باجتهاده ، مثل قول النبي صلى الله عليه وسلم في الهرة أنها ليست بنجس أنها من الطوافين عليكم والطوافات جعل الطواف علة فيبين المحتهد باجتهاده وجود الطواف في الحشرات من الفأرة وغيرها ليلحقها بالهرة في الطهارة فهذا قياس جلى قد أقربه حماعة ممن ينكر القياس (١).

### (ب) الضرب الثانى: تنقيح المناط:

التنقيح فى اللغة التهذيب والتصفية ، فمعنى تنقيح المناط تهذيب العلة وتصفيتها بإلغاء مالا يصلح للتعليل واعتبار الصالح .

وقال فيه ابن تيمية : هو أن ينص على حكم أعيان معينة لكن قد علمنا أن الحكم لايختص بها(٢) .

وعندى أن هذا التعريف عليه مأخذ ، ذلك أنه قال : أن ينص على حكم أعيان معينة إلخ . فحيث نص الشارع على حكم أعيان معينة فإن هذا النص مما يوجب اعتبار هذه الأعيان في إثبات الحكم . فكيف يقول : إن الحكم لا يحتص بها ؟ بل الحكم مي نص عليها يحتص بها . فكان المناسب أن يقول : هو أن ينص على أعيان معينة إلخ أو يقول : هو أن يضيف الشارع الحكم الى سببه فيقترن به أوصاف لا مدخل لها في الإضافة فيجب حذفها من الاعتبار ليتسع الحكم(٣) .

أو يقول : هو مهذيب العلة وتصفيها بإلغاء مالا يصلح للتعليل واعتبار الصالح(٤) .

<sup>(</sup>۱) روضة الناظر ۲۳۱ ـ ۲ مع حاشية ابن بدران .

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوى ۲۳۰ ـ ۲۲ .

<sup>(</sup>٣) ذكر هذا التعريف ابن قدامة في روضة الناظر ص ٢٣٢ ـ ٢ .

 <sup>(</sup>٤) ذكر هذا التعريف شيخنا الكبير محمد الأمين الشنقيطي - رحمه الله و إيانا - في مذكر ته على روضة الناظر ص ٢٤٤ .

مثال ذلك : قصة الأعرابي المحامع في نهار رمضان ، فني بعض رواياتها أنه جاء يضرب صدره وينتف شعره ويقول : هلكت : واقعت أهلي في نهار رمضان . فقال له النبي صلى الله عليه وسلم « أعتق رقبة »(١) فكونه أعرابياً وكونه يضرب صدره وينتف شعره وكون الموطوءة زوجته مثلا كلها أوصاف لاتصلح للعلية ، فتلغى تنقيحاً للعلة أي تصفية لها عن الاختلاط عما ليس بصالح .

وقال ابن تيمية : ومسألة الفأرة فى السمن من هذا الباب فإن الحكم ليس مخصوصاً بتلك الفأرة وذلك السمن ولا بفأرة المدينة وسمها ، لكن سأل النبى صلى الله عليه وسلم عن فأرة وقعت فى سمن فأجابه ، لا أن الجواب مختص به ولا بسؤاله كما أجاب غيره ، ولفظ الفأرة والسمن ليس من كلام النبى صلى الله عليه وسلم حتى يكون هو الذى علق الحكم به ابل من كلام السائل الذى أخبر عما و قع له(٢) .

وقال في موضع آخر : مثال ذلك أنه قد ثبت في الصحيح أن رسول الله صلى الله عليه وسلم سئل عن فأرة وقعت في سمن فقال : « ألقوها وما حولها وكلوا سمنكم »(٣) فإنه متفق على أن الحكم ليس مختصاً بتلك الفأرة وذلك السمن ، بل الحكم ثابت فيا هو أعم منها ، فيبقي المناط الذي علق به الحكم ما هو ؟ فطائفة من أهل العلم يزعمون أن الحكم مختص بفأرة وقعت في سمن فينجسون ما كان كذلك مطلقاً ولا ينجسون السمن إذا وقع فيه الكلب والبول والعذرة ولا ينجسون الزيت ونحوه إذا وقعت فيه الفأرة وهذا القول خطأ(٤).

 <sup>(</sup>١) رواه الإمام مالك في الموطأ بلفظ يضر ب نحره وينتف شعره إلخ ص ١٩٨ الموطأ
 وأصل هذا الحديث في الصحيحين وغير دما .

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوى ص ۳۳۰ ـ ۲۲ .

 <sup>(</sup>۳) رواه البخارى وأبو داود والترمذى والنسائى ص ۳۳۹ ـ ه مختصر سنن أب داود
 وتهذيب ابن القيم .

<sup>(</sup>٤) مجموع الفتاوي ص ٣٣٧ ـ ٢٢ .

وتنقيح المناطأ تارة يكون بحذف بعض الأوصاف لأنها لا تصلح . وتارة نزيادة بعض الأوصاف لأنها صالحة للتعليل ه

وقد اجتمع مثالهما فى قصة الأعرابى المذكورة ، فقد نقح فيها المناط الشافعي وأحمد مرة واحدة وهى تنقيحه محذف بعض الأوصاف كما قلنا . ونقحه مالك وأبو حنيفة مرتين : الأولى : هى هذه التى ذكرنا .

والثانية: هي تنقيحه زيادة بعض الأوصاف وهي أن مالكاً وأبا حنيفة ألغيا خصوص الوقاع وأناطا الحكم بانتهاك حرمة رمضان فأوجبا الكفارة في الأكل والشرب على الوقاع تنقيحاً للمناط زيادة بعض الأوصاف(١).

ويقول ابن تيمية بعد ما ذكر هذا الضرب وأمثلته وهذا لابد منه فى الشرائع ولا يسمى قياساً عند كثير من العلماء كأبى حنيفة و نفاة القياس لاتفاق الناس على العمل به كما اتفقوا على تحقيق المناط(٢).

# (ج) الضرب الثالث تخريج المناط:

وهو أن ينص الشارع على حكم فى محل ولا يتعرض لمناطه أصلا كتحريمه شرب الحمر . والربا فى البر فيستنبط المناط بالرأى والنظر فيقول : حرم الحمر لكونه مسكراً فيقيس عليه النبيذ وحرم الربا فى البر لكونه مكيلا جنسيا فيقيس عليه الأرز وهذا هو الاجتهاد القياسى الذى وقع الحلاف فيه (٣).

وعرفه ابن تيمية بقوله: هو أن ينص على حكم فى أمور قد يظن أنه يختص الحكم بها فيستدل على أن غيرها مثلها إما لانتفاء الفارق أو للاشتراك في الوصف الذى قام الدليل على أن الشارع علق الحكم به فى الأصل فهذا هو القياس الذى تقر به حماهير العلماء وينكره نفاة القياس (٤).

<sup>(</sup>١) المرجع السابق ١٥ ـ ١٩ ، ومذكرة الشنقيطي ص ٢٤٥ ـ

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق ١٦ ـ ١٩ . .

<sup>(</sup>٣) روضة الناظر ٢٣٤ ـ ٣ .

<sup>(</sup>٤) مجدوع الفتاري ص ١٧ ـ ١٩ ـ د

#### سيب الغلط فيه:

ذكر ابن تيمية أنه إنما يكثر الغلط فيه لعدم العلم بالجامع المشترك الذي علق الشارع الحكم به – وهو الذي يسمى سؤال المطالبة وهو مطالبة المعترض للمستدل بأن الوصف المشترك بين الأصل والفرع هو علة الحكم أو دليل العلة – فأكثر غلط القائمين من ظنهم علة في الأصل ما ليس بعلة . ولهذا كثرت شناعهم على أهل التمياس الفاسد ، فأما إذا قام دليل على إلغاء الفارق وأنه ليس بين الأصل والفرع فرق يفرق الشارع لأجله بين الصورتين أو قام الدليل على أن العمل الفلاني هو الذي لأجله حكم الشارع مهذا الحكم في الأصل وهو موجود في صورة أخرى . فهذا القياس لاينازع فيه إلا من لم يعرف هاتين المقدمتين (۱) .

# ٨ – تعليل الحكم بعلتين فأكثر:

اختاف العلماء في ذلك على مذاهب :

أحدها : بجوز مطلقاً واختاره ان الحاجب .

والثانى: لا بجوز مطلقاً وذهب إلى ذلك القاضى أبو بكر وإمام الحرمن واختاره الآمـدى .

الثالث: بجوز فى المنصوصة دون المستنبطة واختاره الرازى والغزالى ، وذكر الآمدى أن محل الحلاف فى جواز تعليل الحكم الواحد فى صورة واحدة بعلتن معاً .

وأنهم اتفقوا على جواز تعليل الحكم بعلل فى كل صورة بعلة(٢) .

هذا موقف العلماء من هذه المسألة ، ولكن ان تيمية برى أن الحلاف يرجع إلى نزاع تنوعي و نزاع في العبارة وليس بنزاع تناقض فها هو يقول :

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ص ۱۷ ، ۱۸ - ۱۹ .

<sup>(</sup>۲) الآمدي ۲۳۷ ـ ۳ والأسنوي مع نهاية السول ۱۹۵ ـ ٤ .

النزاع وإن كان مشهوراً فى ذلك فأكثر الفقهاء من أصحابنا وغير هم يجوز تعليل الحكم بعلتين ، وكثير من الفقهاء والمتكلمين بمنع ذلك فالنزاع فى ذلك يعود إلى نزاع تنوع و نزاع فى العبارة وليس بنزاع تناقض .

... وذلك أن حكم الواحد بالجنس والنوع لا خلاف فى جواز تعليله بعلتين ، يعنى أن بعض أنواعه أو أفراده يثبت بعلة أخرى . كالإرث الذى يثبت بالرحم وبالنكاح . وبالولاء . والملك الذى يثبت بالبيع والهبة والإرث . وحل الدم الذى يثبت بالردة والقتل والزنا . ونواقض الوضوء وموجبات الغسل وغير ذلك .

وأما المتنازع بينهم في الحكم المعن الواحد بالشخص مثل من لمس النساء ومس ذكره وبال، هل يقال انتقاض وضوئه ثبت بعلل متعددة فيكون الحكم الواحد معللا بعلتن ؟ ومثل من قتل وارتد وزناً . ومثل الربيبة إذا كانت محرمة بالرضاع . . . وكما قال أحمد في بعض ما يذكره : هذا كلحم خنزير ميت ، حرام من وجهين ، وأمثال ذلك . فنقول لا نزاع بين الطائفتين في أمثال هذه الأمور أن كل واحدة من العلتين مستقلة بالحكم في حال الانفراد وأنه بجوز أن يقال : أنه اجتمع لهذا الحكم علتان كل واحدة منهما مستقلة به إذا انفردت فهذا أيضاً مما لانزاع فيه ، وهو معنى قولهم بجوز تعليله بعلتين على البدل بلا نزاع .

ولا يتنازع العقلاء أن العلتين إذا اجتمعتا لم يجز أن يقال : إن الحكم الواحد ثبت بكل مهما حال الاجتماع على سبيل الاستقلال ، فإن استقلال العلة بالحكم هو ثبوته بها دون غير ها فإذا قيل ثبت هذه دون غير ها وثبت مذه دون غير ها ، كان ذلك حمعاً بين النقيضين وكان التقدير ثبت هذه ولم يثبت بها ، فكان ذلك حمعاً بين إثبات التعليل بكل منهما ، وبين نبى التعليل عن كل منهما وهذا معنى ما يقال : أن تعليله بكل منهما على سبيل الاستقلال ينبى ثبوته بواحدة منهما ، وما أفضى إثباته إلى نفيه كان باطلا .

وهنا يتقابل النفاة والمثبتة ، والنزاع لفظى ، فتقول النفاة : إثبات الحكم مهذه العلة على سبيل الاستقلال ينافى إثباته بالآخرى على سبيل الاستقلال ، وتقول المثبتة : نحن لانعنى بالاستقلال الاستقلال فى حال الاجتماع ، وإنما نعنى أن الحكم ثبت بكل منهما وهى مستقلة به إذا انفردت ، فهولاء لم ينازعوا الأولين فى أنهما حال الاجتماع لم تستقل واحدة منهما به . وأولئك لم ينازعوا هؤلاء فى أن كل واحدة من العلتين مستقلة حال انفرادها .

ثم يمضى فيقول: فهذا هو الكلام في العلتين المجتمعتين.

وأما الحكم الثابت حين اجتماعهما فقد يكون محتلفاً كحل القتل الثابت بالردة ، وبالزنا ، وبالقصاص ، فإن هذه الأحكام مختلفة غير متماثلة لايسد كل واحد منها مسد الآخر ، وقد تكون الأحكام مناثلة كانتقاض الوضوء ، فالذين يمنعون تعليل الحكم بعلتين . يقولون : الثابت بالعلل أحكام متعددة لا حكم واحد ، لاسيا عند من سلم لهم على أحد قولى الفقهاء من أصحاب الشافعي وأحمد وغيرهما ، أنه إذا نوىالتوضو أو الاغتسال من حدث بعض الأسباب لم يرتفع الحدث الآخر والحلاف معروف في اجتماع ذلك في الحدث الأصغر والأكبر وهو ينزع إلى اجهاع الأمثال في المحل الواحد ، وأن الأمثال هل هي متضادة أم لا وفيه نزاع معروف ، ومن يقول بتعليل الحكم الواحد بعلتين لاينازع في أنه إذا اجتمع علتان كان الحكم أقوى وأوكد مما إذا انفردت إحداهما ، ولهذا إذا جاء تعليل الحكم الواحد بعلتين في كلام الشارع أو الأئمة كان ذلك مذكوراً لبيان توكيد ثبوت الحكم وقوته ، كقول أحمد فى بعض ما يغلظ تحريمه هذا كلحم خنز ير ميت فإنه ذكر ذلك لتغليظ التحريم وتقويته . . . إلى أن قال : ومن المعلوم أنه سواء قال القائل : ثبت أحكام متعددة أو حكم قوى مؤكد ، فذلك المحموع لم يحصل إلا بمجموع العلتين ، لم تستقل به إحداهما ، ولا تستقل به إحداهما لا في حال الاجتماع ولا في حال الانفراد ، فكل مهما جزء من العلة التي لهذا المحموع لا علة له . كما أنه من المعلوم أن كل واحدة من العلتين مستقلة بأصل الحكم الواحد حال انفرادها ، ولكن لفظ الواحد فيه إحمال كما أن في لفظ الاستقلال إحمالاً .

فكما أن من أثبت استقلال العلة حال الانفراد لا يعارض من نبى استقلالها حال الاجهاع فكذلك من قال بجوز تعليل الحكم الواحد بعلتين إذا أراد به أن كلا منهما مستقل به حال الانفراد فهذا لا نزاع فيه ، ومن قال : أن المحموع الواحد الحاصل بمجموعهما لايحصل بأحدهما فهذا لا نزاع فيه ، ومن جعله واحداً ، ومن جعل هذا المحموع أحكاماً متعددة لم يعارض قول من جعله واحداً ، إذا عنى به وحدة النوع في المحل الواحد فيكون المقصود أن الحكم الواحد بالنوع تارة يكون شخصان منه في محلن فهذا ظاهر وتارة بجتمع منه شخصان في محل واحد فهما نوعان باعتبار أنفسهما وهما شخص واحد باعتبار محلهما ، في محل واحد فهما نوعان باعتبار أنفسهما وهما شخص واحد باعتبار محلهما ، في واحداً في عن واحداً في عن واحدة فقد صدق ، ومن أراد به شخصين من نوع في عين واحدة فقد صدق .

وقد تبين بذلك أن العلتين لاتكونان مستقلتين بحكم واحد حال الاجتماع ، وهذا معلوم بالضرورة البدهية بعد التصور فإن الاستقلال ينافى الاشتراك ، إذ المستقل لا شريك له فالمحتمعان على أمر واحد لا يكون أحدهما مستقلا به ، وأن الحكم الثابت بعلتين سواء قيل هو أحكام أو حكم واحد مو كد لا تستقل به إحداهما بل كل منهما جزء من علته لا علة له(١) .

و مهذا يكون شيخ الإسلام ان تيمية فى هذه المسألة سلك المسلك الوسط الحق فأزال الإشكال وأماط اللثام عن الحقيقة فجمع بين الحلاف .

و لعل ذلك هو الحق إن شاء الله تعالى .

#### ٩ ــ موقف ان تيمية

فيما جاء من أحكام الشرع مخالفاً للقياس فى نظر بعض الفقهاء :

هناك نصوص جاءت عن الشارع سنذكرها إن شاء الله . ذكروا أنها جاءت على خلاف القياس ــ وقبل أن نذكرها ونذكر موقف الفقهاء منها ، وتخريج ابن تيمية لهما يحسن أن نبين الدافع لهم إلى ذلك :

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي من ص ١٦٧ إلى ١٧٤ - ٢٠ .

إن الأحناف ومن سلك طريقهم برون أن القياس أساسه العلة وهي الوصف الظاهر المنضبط المشتمل على الحكمة المقصودة للشارع من شرع الحكم. فتى وجد هذا الوصف واشتمل على الحكمة ولو غالباً وأثر في الحكم فهو على وفق القياس ومتى وجد هذا الوصف الظاهر المنضبط إلخ وتخلف عنه الحكم فإنه يكون جارياً على خلاف القياس عندهم ، والذي حملهم على اعتبار الوصف دون الحكمة هو أن الحكمة غير منضبطة فقد توجد ولا يوجد الحكم معها ، مثال ذلك ، القصر في الصلاة في السفر شرع لحكمة وهي دفع المشقة .

والعلة هي السفر فقد توجد الحكمة وهي المشقة في الحضر . ولو علق الحكم بالحكمة التي هي المشتمة هنا لساغ الفطر والقصر للحالين ونحوهم لكن لم يسغ ذلك فقد تخلف الحكم عنها فهي غير منضبطة بينا السفر وصف مناسب منضبط ظاهر صالح لترتيب الحكم عليه لاشماله على الحكمة وهي المشقة في الغالب .

أما ابن تيمية فإنه يرى أن العلة ليست الوصف الظاهر المنضبط المناسب فحسب بل العلة قد تكون الوصف المناسب ، والحكمة التي من أجلها شرع الحكم فهي ترجع في حملتها إلى جلب المصالح و دفع المضار

و لما كان الأمر كذلك فإن كل ما شرعه الله وما جاء من النصوص شرع لمصلحة ، وهي إما جلب منفعة وإما دفع مضرة . فإذا كان كذلك فهي تكون جارية على وفق القياس .

وقد آن لنا أن نذكر حملة من العقود والأحكام والنصوص التي قال العلماء فيها أنها جاءت على خلاف القياس لنرى موقف ابن تيمية منها . من ذلك :

### ١ - الإجارة:

ذكر الحنفية أن الإجارة على خلاف القياس لأنها بيع منفعة والمنافع للحال معدومة والمعدوم لايحتمل البيع فلا يجوز إضافة البيع إلى ما يؤخذ في

المستقبل كإضافة البيع إلى أعيان تو خذ فى المستقبل ومن أجل ذلك فقد ذهب أبو بكر الأصم إلى أنها لا تجوز .

ولكن الذى عليه عامة العلماء لاسيما الأحناف الجواز استحساناً لورود النص من الكتاب والسنة والإحماع(١)

بل وينتقل الأحناف إلى نوع من الإجارة جاء بها القرآن ويدعون أنها جاءت على خلاف قياس الإجارة . ألا وهي إجارة الظئر للرضاع .

ذلك لأن عقد الإجارة يكون على المنافع . وإجارة الظئر عقد على اللبن ، واللبن من باب الأعيان لا من باب المنافع ، ثم يتعجب ابن تيمية من دعواهم هذه حيث أنه ليس فى القرآن إجارة جائزة إلا هذه . ومع ذلك يقولون أنها جاءت على خلاف القياس ثم يبين الضابط الصحيح فيا جاء على خلاف القياس ، فيقول :

الشيء إنما يكون على خلاف القياس إذا كان النص قد جاء في موضع يحكم وجاء في موضع يشابه ذلك بنقيضه . والإجارة ليست كذلك إذ ليس في القرآن ذكر الإجارة الباطلة حتى يقال : القياس يقتضى بطلان همذه الإجارة بل فيه ذكر فساد إجارة تشبهها بل ولا في السنة بيان إجارة فاسدة تشبه هذه .

# منشأ غلطهم:

ثم يذكر ابن تيمية أصل خطئهم أو منشأ غلطهم فى زعمهم أن إجارة الظئر على خلاف قياس الإجارة : فيقول :

وإنما أصل قولهم ظهم أن الإجارة الشرعية إنما تكون على المنافع التى هي أعراض لا على أعيان هي أجسام . ثم بين حالهم حييا وقعوا في هـذا الخطأ أنهم صاروا يحتالون لإجراء إجارة الظئر على وفق القياس الذي اعتقدوه

<sup>(</sup>١) بدائع الصنائع ١٧٣ ـ ٤ ، وص ٢٠٣ ـ ٢ أصول السرخسي .

فقالوا إن المعقود عليه فيها هو إلقام الثدى . أو وضعه فى الحجر أو نحو ذلك من المنافع التى هى مقدمات الرضاع ثم يعود على هذه التمحلات بالإبطال . فيقول : ومعلوم أن هذه الأعمال إنما هى وسيلة إلى المقصود بعقد الإجارة وإلا فهى بمجردها ليست مقصودة ولا معقوداً عليها بل ولا قيمة لها أصلا ، وإنما هو كفتح الباب لمن اكترى داراً أو حانوتاً ، أو كصعود الدابة لمن اكترى دابة . ومقصود هذا هو الركوب وإنما هذه الأعمال مقدمات ووسائل إلى المقصود بالعقد .

ولما أحس هولاء أن إجارة الظئر لهما نظائر كماء البئر والعيون التي تنبع من الأرض طردوا هذا القول فيها وحاولوا إجراءها على القياس ، فقالوا : أدخلت ضمناً وتبعاً في العقد بل ذهبوا إلى أبعد من ذلك إذ قالوا في العقد إذا وقع على نفس المهاء ، كالذي يعقد على عن تنبع ليستى بها بستانه أو ليسوقها إلى مكان ليشرب منها وينتفع بمائها ، قالوا : المعقود عليه الإجراء على الأرض أو نحو ذلك مما يتكلفونه و يخرجون المهاء المقصود بالعقود عن أن يكون معقوداً عليه .

ثم يعود ابن تيمية بعد هذه الجولة . إلى بيان مطابقة هذين النوعين للقياس الصحيح :

فبدأ بالجواب على قولهم: أن الإجارة على خلاف القياس قائلا: قولهم: الإجارة بيع معدوم وبيع المعدوم على خلاف القياس مقدمتان مجملتان فيهما تلبيس: فإن قولهم: الإجارة بيع إن أرادوا أنها البيع الحاص الذي يعقد على الأعيان فهو باطل.

وإن أرادوا البيع العام الذى هو معاوضة إما على عين وإما على منفعة فقولهم فى المقدمة الثانية أن بيع المعدوم لا بجوز إنما يسلم — إن سلم — فى الأعيان لا فى المنافع ولما كان لفظ البيع محتمل هذا وهذا تنازع الفقهاء فى الإجارة هل تنعقد بلفظ البيع ؟ على وجهين : والتحقيق أن المتعاقدين إن عرفا المقصود انعقدت ، فأى لفظ من الألفاظ عرف به المتعاقدان

مقصودهما انعقد به العقد ، وهذا عام فى حميع العقود فإن الشارع لم بجد فى ألفاظ العقود حداً . بل ذكرها مطلقة . فكما تنعقد العقود بما يدل عليها من الألفاظ الفارسية والرومية وغيرهما من الألسن العجمية فهى تنعقد بما يدل عليها من الألفاظ العربية ، ولهذا وقع الطلاق والعتاق بكل لفظ يدل عليه وكذلك البيع وغيره .

### وأما المقدمة الثانية :

فلا يلزم من كون اللفظ صريحاً فى خطاب الشارع أن يكون صريحاً فى خطاب كل من يتكلم ، وبسط هذا له موضع آخر والمقصود هنا أن قول القائل : إن الإجارة نوع من البيع ، إن أراد به البيع الحاص – وهو الذى يفهم من لفظ البيع عند الإطلاق – فليس كذلك فإن ذلك إنما ينعقد على أعيان معينة أو مضمونة فى الذمة .

وإن أراد بها أى نوع من المعاوضة العامة التى تتناول العقد على الأعيان والمنافع: فهذا صحيح، لكن قوله: إن المعاوضة العامة لا تكون على معدوم دعوى مجردة بل دعوى كاذبة فإن الشارع جوز المعاوضة العامة على المعدوم وإن قاس بيع المنافع على بيع الأعيان فقال: كما أن بيع الأعيان لا يكون إلا على موجود فكذلك بيع المنافع — وهذه حقيقة كلامه — فهذا القياس في غاية الفساد، فإن من شرط القياس أن يمكن إثبات حكم الأصل في الفرع وهو هنا متعذر لأن المنافع لا يمكن أن يعقد عليها في حال وجودها فلا يتصور أن تباع المنافع في حال وجودها.

والشارع أمر الإنسان أن يؤخر العقد على الأعيان التي لم تخلق إلى أن تخلق فنهي عن بيع السنن ، وبيع حبل الحبلة ، وبيع الثمرة قبل بدو صلاحها وعن بيع الحب حتى يشتد . ونهى عن بيع المضامين والملاقيح وعن المحر ، وهو الحمل . وهذا كله نهى عن بيع حيوان قبل أن نخلق . وعن بيع حب وثمر قبل أن نخلق . وأمر بتأخير بيعه إلى أن نخلق .

وهذا التفصيل . وهو منع بيعه في الحال . وإجارته في حال يمتنع

مثله فى المنافع ، فإنه لا يمكن أن تباع إلا هكذا ، فما بقى حكم الأصل مساوياً لحكم الفرع إلا أن يقال : فأنا أقيسه على بيع الأعيان المعدومة فيقال له : هنا شيئان : أحدهما : يمكن بيعه فى حال وجوده وأما حال عدمه فنهى الشارع عن بيعه إلا إذا وجد . والشيء الآخر : لا يمكن بيعه إلا فى حال عدمه ، فالشارع لما نهى عن بيئ ذاك حال عدمه فلابد إذا قست عليه أن تكون العلة الموجبة للحكم فى الأصل ثابتة فى الفرع ، فلم قلت : إن العلة فى الأصل بحرد كونه معدوماً ؟ ولم لا بجوز أن يكون بيعه فى حال عدمه مع إمكان تأخير بيعه إلى حال وجوده ؟

وعلى هذا التقدير فالعلة مقيدة بعدم خاص ، وهو معدوم يمكن بيعه بعد وجوده ، وأنت إن لم يتبين أن العلة فى الأصل القدر المشرك كان قياسك فاسداً ، وهذا سوءًال المطالبة وهو كاف فى وقف قياسك .

لكن نبين فساده فنقول: ما ذكرناه علة مطردة ، وما ذكرته علة منتقضة ، فإنك إذا عللت المنع بمجرد العدم انتقضت علتك ببعض الأعيان والمنافع ، وإذا عللته بعدم ما يمكن تأخير بيعه إلى حال وجوده أو بعدم هو غرر اطردت العلة ، وأيضاً فالمناسبة تشهد لهذه العلة ، فإنه إذا كان له حال وجود وعدم كان بيعه حال العدم فيه مخاطرة و قمار . وبها علل النبي صلى الله عليه وسلم المنع حيث قال : «أرأيت إن منع الله المرة فيم يأخذ أحدكم مال أخيه بغير حق » ؟(١) خلاف ما ليس له إلا حال واحدة والغالب فيه السلامة ، فإن هذا ليس مخاطرة فالحاجة داعية إليه .

ومن أصول الشرع أنه إذا تعارضت المصلحة والمفسدة قدم أرجحهما فهو إنما نهى عن بيع الغرر لما فيه من المحاطرة التي تضر بأحدهما .

وفى المنع ما محتاجون إليه من البيع ضرر أعظم من ذلك ، فلا يمنعهم

<sup>(</sup>۱) رواه البخارى ومسلم ومالك عن أنس ورواه مسلم وأبو داود والنساق وابن ماجة عن جابر ص ١٩٥، ٢٠٠ ـ a نيل الأوطار وص ٣٨٣ موطأ الإمام مالك ـ

عن الضرر اليسر بوقوعهم فى الضرر الكثير ، بل يدفع أعظم الضررين باحتمال أدناهما ، ولهذا لما مهاهم عن المزابنة لما فيها من نوع ربا أو مخاطرة فيها ضرر أباحها لهم فى العرايا للحاجة لأن ضرر المنع من ذلك أشد ، وكذلك لما حرم عليهم الميتة لما فيها من خبث التغذية أباحها لهم عند الضرورة لأن ضرر الموت أشدونظائره كثيرة .

ثم فرض ابن تيمية ــ رحمه الله ــ سوّالا ربما يتوجه إليه فى أمثلته السابقة وأجاب عليه .

و إليك السوال المفروض :

فإن قيل فهذا كله على خلاف القياس؟

فأجاب قائلا : قد قدمنا أن الفرع اختص بوصف أوجب الفرق بينه وبين الأصل ، فكل فرق صحيح على خلاف القياس الفاسد . وإن أريد بذلك أن الأصل والفرع استويا فى المقتضى والمانع واختلف حكمهما فهذا باطل قطعاً .

في الجملة: الشيء إذا شابه غيره في وصف وفارقه في وصف كان اختلافهما في الحكم باعتبار الفارق مخالفاً لاستوائهما باعتبار الجامع لكن هذا هو القياس الصحيح طرداً وعكساً ، وهو التسوية بين المتماثلين ، والتفريق بين المختلفين ، وأما التسوية بينهما في الحكم مع افتر اقهما فيا يوجب الحكم و يمنعه ، فهذا قياس فاسد — والشرع دائماً يبطل القياس الفاسد — إلى أن قال : وهذا الذي ذكرناه في الإجارة بناء على تسليم قولهم أن بيع الأعيان المعدومة لا يجوز

وهذه المقدمة الثانية : والكلام عليها من وجهين :

أحدهما: أن نقول: لا نسلم صحة هذه المقدمة فليس في كتاب الله ولا سنة رسوله صلى الله عليه وسلم ولا عن أحسد من الصحابة أن بيع المعدوم لا بجوز لا لفظ عام ولا معنى عام وإنما فيه النهى عن بيع بعض الأشياء التي هي معدومة ، كما فيه النهى عن بيع بعض الأشياء التي هي

موجودة ، وليست العلة في المنع لا الوجود ولا العدم ، بل الذي ثبت في الصحيح عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه نهى عن بيع الغرر ، والغرر ما لا يقدر على تسليمه سواء كان موجوداً أو معدوماً ، كالعبد الآبق والبعير الشارد ونحو ذلك ، مما لا يقدر على تسليمه بل قد بحصل ولا بحصل ، هو غرر لا بجوز بيعه وإن كان موجوداً . فإن موجب البيع تسليم المبيع والبائع عاجز عنه والمشترى إنما يشترى مخاطرة ومقامرة ، فإن أمكنه أخذه كان المشترى قد قمر البائع ، وإن لم يمكنه أخذه كان البائع قد قمر المشترى . وهكذا المعدوم الذي هو غرر ، نهى عن بيعه لكونه غرراً لا لكونه معدوما كما إذا باع ما محمل هذا الحيوان أو ما محمل هذا البستان فقد محمل وقد لا يحمل وإذا حمل فالمحمول لا يعرف قدره ولا وصفه فهذا من القار ، وهو من الميسر الذي نهى الله عنه ، ومثل هذا إذا أكراه دواب لا يقدر على وسليمها ، أو عقاراً لا يمكنه تسليمه ، بل قد محصل وقد لا محصل فإنه إجارة غرر .

#### الوجــه الثانى :

أن نقول: بل الشارع صحح بيع المعدوم فى بعض المواضع فإنه ثبت عنه من غير وجه « أنه نهى عن بيع الثمر حتى يبدو صلاحه و نهى عن بيع الحب حتى يشتد »(١) وهذا من أصح الحديث. وهو فى الصحيح عن غير واحد من الصحابة ، فقد فرق بين ظهور الصلاح وعدم ظهوره فأحل أحدهما وحرم الآخر ، ومعلوم أنه قبل ظهور الصلاح لو اشتراه بشرط القطع كما يشترى الحصرم ليقطع حصرماً جاز بالاتفاق ، وإنما نهى عنه إذا بيع على أنه جوزه بعد ظهور الصلاح أن يبيعه على البقاء أنه باق فيدل ذلك على أنه جوزه بعد ظهور الصلاح أن يبيعه على البقاء

<sup>(</sup>١) أما حديث نهيه صلى الله عليه وسلم عن بيع الثمر حتى يبدو صلاحه فقد قال في المنتقى رواه الجاعة إلا البرمذي عن ابن عمر، وأما نهيه صلى الله عليه وسلم عن بيع الحب حتى يشتد فقه قال في المنتقى رواه الحمية إلا النسائي عن أنس ص ١٩٥ ـ و نيل الأوطار .

إلى كمال الصلاح ، وهذا مذهب حهور العلماء كمالك والشافعي وأحمد وغيرهم .

ومن جوز بيعه فى الموضوعين بشرط القطع ، ونهى عنه بشرط التبقية أو مطلقاً ، لم يكن عنده لظهور الصلاح فائدة ولم يفرق بين ما نهى عنه النبى صلى الله عليه وسلم وما أذن فيه .

وصاحب هذا القول يقول: موجب العقد التسليم عقبه فلا بجوز التأخير. فيقال له: لا نسلم أن هذا موجب العقد. أما أن يكون ما أوجبه الشارع بالعقد أو ما أوجبه المتعاقدان على أنفسهما ، وكلاهما منتف ، فلا الشارع أوجب أن يكون كل بيع مستحق التسليم عقب العقد ولا العاقدان التزما ذلك ، بل تارة يعقدان العقد على هذا الوجه كما إذا باع معيناً بدين حال وتارة يشتر طان تأخير تسليم الثمن كما في السلم وكذلك في الأعيان.

وقد يكون للبائع مقصود صحيح في تأخير التسليم كما كان لجابر حين باع بعيره من النبي صلى الله عليه وسلم واستثنى ظهره إلى المدينة ولهذا كان الصواب أنه بجوز لكل عاقد أن يستثني من منفعة المعقود عليه ماله فيه غرض صحيح كما إذا باع عقاراً واستثنى سكناه مدة أو دوابه واستثنى ظهرها أو وهب ملكاً واستثنى منفعته أو أعتق العبد واستثنى خدمته مدة أو ما دام السيد . أو وقف عيناً واستثنى غلتها لنفسه مـــدة حياته وأمثال ذلك . وهذا منصوص أحمد وغيره ، وبعض أصحاب أحمد قال : لابد إذا استثنى منفعة للمبيع من أن يسلم العين إلى المشترى ثم يأخذها ليستوفى المنفعة بناء على هذا الأصل الفاسد وهو أنه لابد من استحقاق القبض عقب العقد وهو قول ضعيف ، وعلى هذا الأصل قال من قال : أنه لا تجوز الإجارة إلا لمدة تلى العقد وهؤلاء نظروا إلى ما يفعله الناس أحياناً جعلوه لازماً لهم فى كل حال ، وهو من القياس الفاسد . وعلى هذا بنو ا إذا باع العين المؤجرة فنهم من قال : البيع باطل لكون المنفعة لا تدخل في البيع فلا يحصل التسليم . ومنهم من قال : هذا مستثنى بالشرع خلاف المستثنى بالشرط واو باع الأمة المزوجة صح باتفاقهم وإن كانت منفعة البضع للزوج . وقد فرق من فرق بينهما عاقد بسط في موضعه. والمقصود هنا: أن هذا كله تفريع على ذلك الأصل الضعيف ، وهو أن موجب العقد استحقاق التسليم عقبه . والشرع لم يدل على هذا الأصل بل القبض فى الأعيان والمنافع كالقبض فى الدين تارة يكون موجب العقد قبضه عقبه بحسب الإمكان وتارة يكون موجب العقد تأخير التسليم لمصلحة من المصالح .

وعلى هذا فالنبي صلى الله عليه وسلم جوز بيع الثمر بعد بدو الصلاح مستحق الإبقاء إلى كمال الصلاح ، وعلى البائع السبى والحدمة إلى كمال الصلاح ، ويدخل في هذا ما هو معدوم لم يخلق وهذا إذا قبض كان بمنزلة قبض العين المؤجرة ، فقيضه يبيح له التصرف فيه في أظهر قولى العلماء وهو أصح الروايتين عن أحمد وقبضه لا يوجب انتقال الضمان إليه ، بل إذا تلف الثمر بعد بدو صلاحه كان من ضمان البائع كما هو مذهب أهل المدينة مالك وغيره وهو مذهب أهل الحديث \_ أحمد رضي الله عنه \_ وغيره و هو قول معلق للشافعي وقد ثبت في صحيح مسلم عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال : « إن بعت من أخيك ثمرة فأصابها جائحة فلا محل لك أن تأخذ من مال أخيك شيئاً تم يأخذ أحدكم مال أخيه بغير حق(١) ؟ » وليس مع المنازع دليل شرعي يدل على أن كل قبض جوز التصرف ينقل الضمان . وما لم يجوز التصرف لم ينقل الضمان ، بل قبض العين المؤجرة بجوز التصرف ولا ينقل الضمان .. إلى أن قال : ثم إذا استأجر أرضاً لمزرعها جاز هذا مع أن المستأجر مقصوده الحب لكن مقصوده ذلك بعمله هو لا بعمل البائع ، وكذلك الذي يستأجر البستان ليخدم شجرة ويسقمها حبى تثمر هو عمزلة المستأجر ليس عمزلة المشترى الذي يشتري ثمراً ، وعلى البائع مؤونة خدمتها وسقيها .

فإن قيل : هذا أعيان والإجارة لا تكون على الأعيان ، قيل : الجواب من وجهن :

أحدهما: أن الأعيان هنا حصلت بعمله هو من الأصل المستأجر كما حصل الحب بعمله المؤجر في أرض (٢). وإذا قيل: الحب حصل من

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسم والنسائى وابن ماجة ص ١٢٠ ـ ٥ مختصر سنن أبي داود مع معالم السنن وتهذيب ابن القيم .

<sup>(</sup>٢) هكذا في رسالة القياس. وفي أعلام الموقعين ما يلى : -الأعيان هنا حصلت بعمله في الأصل للمستأجر كما حصل الحب بعمله في الأرض المستأجرة ص ٣٣ - ٢ .

بنره والثر حصل من شجر المؤجر: كان هذا فرقاً لا أثر له في الشرع ، ألا ترى أن المساقاة كالمزارعة ؟ والمساقي يستحق جزءاً من الثمرة الحاصلة من أصل المالك ، والمزارع يستحق جزءاً من الزرع النابت في أرض المالك وإن كان البذر من المالك ، وكذلك إن كان البذر منه كما ثبت بالسنة وإحماء الصحابة . فالبذر يتلف لا يعود إلى صاحبه وقد ثبت في الصحيح أن الني صلى الله عليه وسلم عامل أهل خير بشطر ما نحرج مها من ثمر وزرع »(١) على أن يعمروها من أموالهم فالأرض والنخل والماء كان للنبي صلى الله عليه وسلم واستحقوا بعملهم جزءاً من الثمر كما استحقوا جزءاً من الزرع ، وإن كان البذر مهم والشجر من النبي صلى الله عليه والنفر والمناز البذر مهم والشجر من النبي صلى الله عليه و المزارعة التي يكون النماء لا تأثير له في الشرع ، وإذا لم يؤثر في المساقاة والمزارعة التي يكون النماء مشتركاً لم يؤثر في الإجارة بطريق الأولى فإن استثجار الأرض ليس فيه من النزاع ما في المزارعة ، فإذا كانت إجارتها أجوز من المزارعة فإجارة الشجر أجوز من المزارعة فإجارة الشجر أجوز من المناوة .

### الوجمه الثاني :

أن نقول هذا كإجارة الظئر والبئر ونحو ذلك والكلام على هذا هو الكلام على الأصل الثاني في الإجارة .

فنقول: قول القائل: إن إجارة الظثر على خلاف القياس إنما هو لاعتقاده أن الإجارة لا تكون إلا على منافع أعراض لا تستحق بها أعيان وهذا القدر لم يدل عليه كتاب ولا سنة ولا إحماع ولا قياس. بل الذى دلت عليه الأصول أن الأعيان التي تحدث شيئاً بعد شيء مع بقاء أصلها حكمها حكم المنافع كالثمر والشجر واللبن في الحيوان ، ولهذا سوى بين هذا وهذا في الوقف.

فإن الأصل تحبيس الأصل وتسبيل الفائدة فلابد أن يكون الأصل باقياً

<sup>(</sup>١) قال في المنتق رواه الجاعة عن ابن عمر ص ٣٠٦ ـ ه نيل الأوطار .

وأن تكون الفائدة تحدث مع بقاء الأصل فيجوز أن تكون فائدة الوقف منفعة كالسكنى . وبجوز أن تكون ثمرة كوقف الشجر ، وبجوز أن تكون لبناً كوقف الماشية للانتفاع بلبها .

وكذلك باب التبرعات ــ فإن العارية والعرية والمنحة هي إعطاء العين لمن ينتفع لها ثم لردها ، فالمنحة إعطاء الماشية لمن يشرب لبلها ثم لردها .

والعربة إعطاء الشجرة لمن يأكل ثمرها ثم يردها والسكني إعطاء الدار لمن يسكنها ثم يعيدها ، فكذلك في الإجارة تارة تكريه العين للمنفعة التي ليست أعياناً كالسكني والركوب . وتارة للعين التي تحدث شيئاً بعد شيء مع بقاء الأصل كلين الظئر ونقع البئر والعين فإن الماء واللين لما كانا شيئاً بعد شيء مع بقاء الأصل كان كالمنفعة والمسوغ للإجارة هو ما بينهما من القدر المشرك وهو حدث .

والمقصود بالعقد شيئاً فشيئاً سواء كان الحادث عيناً أو منفعة إذ كونه جسما أو معى قائماً بالجسم لا أثر له فى جهة الجواز مع اشتراكهمافى المقتضى للحواز ، بل هذا أحق بالجواز فإن الأجسام أكمل من صفاتها ، ولا يمكن العقد علما إلا كذلك.

وطرد هذا أكثر فى الظئر من الحيوان للإرضاع . ثم الظئر تارة تستأجر بأجرة مقدرة . وتارة بطعامها وكسوتها من حلة الأجرة .

وأما الماشية إذا عقد على لبنها بعوض فتارة يشترى لبنها مع أن علفها وخدمتها على المالك. وتارة على أن ذلك على المشترى فهذا الثانى يشبه ضهان البساتين ، وهو بالإجارة أشبه لأن اللبن تسقيه الطفل فيذهب وينتفع به ، فهو كاستئجار العين يستى بمائها أرضه محلاف من يقبض اللبن فإنه هنا قبض العين المعقود عليها. وتسمية هذا بيعاً وهذا إجارة نزاع لفظى والاعتبار بالمقاصد.

ومن الفقهاء من يجعل اختلاف العبارات مؤثراً في صحة العقد وفساده حتى أن من هؤلاء من يصحح العقد بلفظ دون لفظ كما يقول بعضهم إن المزارعة إن السلم الحال لا بجوز و إذا كان بلفظ البيع جاز ويقول بعضهم أن المزارعة على أن يكون البدر من العامل لا تجوز وإذا عقد بلفظ الإجارة جاز وهذا قول بعض أصحاب أحمد وهذا ضعيف فإن الاعتبار في العقود بمقاصدها . وإذا كان المعنى المقصود في الوضعين واحداً فتجويزه بعبارة دون عبارة كتجويزه بلغة دون لغة . نعم : إذا كان أحد اللفظين يقتضي حكماً لا يقتضيه الآخر فهذا له حكم آخر وليس هذا موضع بسط هذه المسائل وإنما المقصود بين شيئين كما سوى بين الاستئجار على الرضاع والحدمة فالفارق بيهما عدم التأثير وهو كون هذا عيناً وهذا منفعة .

وإذا فرق بن شيئين فالجامع بينهما ليس هو وحده مناط الحكم بل للفارق تأثير ــ. ا ه(١) .

ولعل هذا هو الصواب إن شاء الله تعالى ، ولا يسع مريد الحق حيمًا ينظر إلى المسألة نظرة تحقيق إلا أن يسلم لابن تيمية رأيه ، والحق ضالة المؤمن .

# ٢ \_ السلم :

السلم: هو قسم من أقسام عقود البيع: وهو تعجيل النمن و تأخير المثمن أو بعبارة أخرى. هو: بيع آجل بعاجل — أو بيع دين بعين ، لأن المبيع الذى صار موجلا هو مال معروف بالوصف والنوع والجنس ويقول الأحناف ومن سلك مسلكهم: إن عقد السلم جاء على خلاف القياس وقد أجازه النبي صلى الله عليه وسلم. وجاء به العرف. ووجه مخالفته للقياس أن الأصل أن يكون المبيع معيناً ، والنمن غير معين ، بأن يكون ديناً في الذمة ، وفي السلم قد انعكس الوضع ، وأيضاً فإن المبيع غير موجود في ملك البائع وقت

<sup>(</sup>١) رسالة القياس من ص ٢٢ – ٣٤ .

العقد ومن المعلوم أنه لا يبيع الإنسان ما ليس عنده والأصل أن بيع المعدوم لا مجوز ، لما روى عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال : « لا تبع ما ليس عندك »(١) وأرخص في السلم فالرسول صلى الله عليه وسلم استثناه من بيع ما ليس عند الإنسان فدل على دخوله فيه .

ولكن ابن تيمية برد هذا الاستدلال ، و برى أنه موافق للقياس وجار على وفق الأصول فيقول حيماً ذكر دليلهم : لا تبع ما ليس عندك وأرخص فى السلم ، قال و هذا لم برد فى الحديث و إنما هو من كلام بعض الفقهاء . ووجه نهى النبى صلى الله عليه وسلم حكيم بن حزام عن بيع ما ليس عنده . بأنه إما أن براد به بيع عين معينة فيكون قد باع مال الغير قبل أن يشتريه وفيه نظر وإما أن براد به بيع ما لا يقدر على تسليمه ، وإن كان فى الذمة وهذا أشبه فيكون قد ضمن له شيئاً لا يدرى هل بحصل أولا بحصل ؟ وهذا فى السلم فيكون قد ضمن له شيئاً لا يدرى هل بحصل أولا بحصل ؟ وهذا فى السلم الحال إذا لم يكن عنده ما يوفيه والمناسبة فيه ظاهرة — فأما السلم الموجل فإنه دين من الديون و هو كالابتياع بثمن موجل — فأى فرق بين كون أحد العوضين مؤجلا فى الذمة وكون العوض الآخر مؤجلا فى الذمة ؟

وقد قال تعالى : « إذا تداينتم بدين إلى أجل مسمى فاكتبوه » (٢) وقال ابن عباس : أشهد أن السلف المضمون فى الذمة حلال فى كتاب الله وقرأ هذه الآية فإباحة هذا على وفق القياس لا على خلافه(٣) .

و مهذا يتبين لنا أن السلم جاء موافقاً للقياس ، إذ أن اشتراط أن يكون المعقود عليه موجوداً حين العقد ليس فى كتاب الله ولا سنة رسوله صلى الله عليه وسلم ، بل ولا عن أحد من الصحابة أن بيع المعدوم لا بجوز ، وإنما فيه النهى عن بيع بعض الأشياء التى هى معدومة كما فيه النهى عن بيع بعض

<sup>(</sup>۱) قال فى المنتق رواه الحمسة عن حكيم بن حزام ص ۱۷۵ ـ ، نيل الأوطار وقال فى فتح البارى : وحديث الهى عن بيع ما ليس عندك ـ أخرجه أصحاب السن من حديث حكيم بن حزام ، وأخرجه الترمذي محتصراً ص ٣٤٩ ـ ؛ .

<sup>(</sup>٢) البقسرة آية ٢٨٢.

<sup>(</sup>٣) من رسالة القياس لابن تيمية وابن القيم ص ٢١ .

الأشياء التي هي موجودة وليست العلة في النهى الوجود ولا العدم بل الذي ثبت في الصحيح عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه نهى عن بيع الغرر (١). والغرر ما لا يقدر على تسليمه سواء كان موجوداً أو معدوماً كالعبد الآبق والبعير الشارد والسمك في الماء ، والطير في الهواء ، ونحو ذلك مما لا يقدر على تسليمه ، بل قد بحصل وقد لا بحصل ، وهو غرر لا بجوز بيعه ، وإن كان موجوداً ، فإن موجب البيع تسليم المبيع والبائع عاجز عنه ، والمشترى إنما يشتريه محاطرة ، ومقامرة ، فإن أمكنه أخذه كان المشترى ، وهكذا قد قمر البائع ، وإن لم يمكنه أخذه كان البائع قد قمر المشترى ، وهكذا المعدوم الذي هو غرر نهى عن بيعه لكونه معدوما كما إذا باع ما يحمل المعدوم الذي هو غرر نهى عن بيعه لكونه معدوما كما إذا باع ما يحمل المعدون أوما يحمل هذا البستان فقد يحمل وقد لا يحمل ، وإذا حمل فالمحمول لا يعرف قدره ولا وصفه ، فهذا من القار وهو من الميسر الذي فالمحمول لا يعرف قدره ولا وصفه ، فهذا من القار وهو من الميسر الذي المحمول الله عنه — والله أعلم .

### ٣ ــ الحـــوالة :

ومن ذلك الحوالة فقد ذكر كثير من الفقهاء أن حكمها مخالف للقياس إذ أنها بيع دين بدين وهذا لا يجوز .

فأجاب ابن تيمية على هذه الشبهة وفندها وبين أن هذا الرأى غلط وذلك من وجهين :

أحدهما: أن بيع الدين بالدين ليس فيه نص عام ولا إجماع وإنما ورد النهى عن بيع الكالى بالكالى ، والكالى هو المؤخر الذى لم يقبض بالمؤخر الذى لم يقبض ، وهذا كما لو أسلم شيئاً فى شىء فى الذمة وكلاهما مؤخر فهذا لا يجوز بالاتفاق ، وهو بيع كالى بكالى — وأما بيع الدين بالدين فينقسم : إلى بيع واجب بواجب كما ذكرناه ، وينقسم إلى بيع ساقط بساقط وساقط بواجب وهذا فيه نزاع .

<sup>(</sup>١) رواه أبو هريرة . وقال في المينتي رواه الجاعة إلا البخاري ص ١٦٦ – ٥ نيل الأوطار .

الوجه الثانى: إن الحوالة من جنس إيفاء الحقوق لا من جنس البيع فإن صاحب الحق إذا استوفى من المدين ماله كان هذا استيفاء ، فإذا أحاله على غيره كان قد استوفى ذلك الدين عن الدين الذى له فى ذمة المحيل ولهذا ذكر النبى صلى الله عليه وسلم الحوالة فى معرض الوفاء فقال فى الحديث الصحيح: مطل الغنى ظلم وإذا اتبع أحدكم على ملى فليتبع (١).

فأمر المدن بالوفاء و جهاه عن المطل وبين أنه ظالم إذا مطل . وأمر الغريم بقبول الوفاء إذا أحيل على ملى "، وهذا كقوله تعالى : « فاتباع بالمعروف وأداء إليه بإحسان »(٢) أمر المستحق أن يطالب بالمعروف وأمر المدن أن يؤدى بإحسان . ووفاء الدين ليس هو البيع الحاص ، وإن كان فيه شوب المعاوضة ، وقد ظن بعض الفقهاء أن الوفاء إنما بحصل باستيفاء الدين بسبب أن الغريم إذا قبض الوفاء صار في ذمته للمدين مثله يتقاص ما عليه بماله ، وهذا تكلف أنكره حمهور الفقهاء وقالوا : بل نفس المال الذي قبضه أن يكون وفاء الدين بدين وهذا لا حاجة إليه بل الدين من جنس المطلق أن يكون وفاء الدين بدين وهذا لا حاجة إليه بل الدين من جنس المطلق الكلى و المعين من جنس المعين ، فن ثبت في ذمته دين مطلق كلى فالمقصود من ذلك منه هو الأعيان الموجودة وأي معين استوفاه حصل به المقصود من ذلك الدين المطلق (٢).

## ٤ - القـرض:

ومن ذلك القرض: من المعلوم أن الربوى متى بيع بجنسه أنه بجب شيئان ــ التساوى فى المقدار ، والقبض فى مجلس العقد ، وإلا وقع المتعاقدان فى الربا .

<sup>(</sup>١) رواه أبو هريرة ، قال في المنتني رواه الجاعة ص ٢٦٦ ـ ه نيل الأوطار .

<sup>(</sup>٢) البقرة آية ١٧٨.

<sup>(</sup>٣) ص ١١ ، ١٢ – رسالة القياس لابن تيمية و أبن القيم .

ولكن هذا الشرط يتخلف فى القرض فهو معاوضة بين جنس من غير قبض . فهو جنس يأخذه الإنسان من صاحبه لبرد له بدله فى غير مجلس العقد . ولكن هذا العمل اغتفر مع مخالفته للقياس لحجى النص به ، ذلك موقفهم من القرض .

ولكن: — ان تيمية — رحمه الله — يغلطهم في هذا الادعاء إذ يرى أن القرض من جنس الترع بالمنافع كالعارية . وهذا هو الحق إن شاء الله تعالى — ولهذا أسماه النبي صلى الله عليه وسلم منيحة ذهب أو منيحة ورق — وباب العارية أصله أن يعطيه أصل المال لينتفع بما يستخلف منه ثم يعيده إليه ، فتارة ينتفع بالمنافع كما في عارية العقار ، وتارة يمنحه ماشية ليشرب لبها ثم يعيدها . وتارة يعيره شجرة ليأكل ثمرها ثم يعيدها فإن اللبن والثمر يستخلف شيئاً بعد شيء بمنزلة المنافع ولهذا كان في الوقف يجرى المنافع والمقرض شيرضه ما يقرضه لينتفع به . ثم يعيد له مثله ، فإن إعادة المثل تقوم مقام إعادة العين ، ولهذا نهي أن يشترط زيادة على المثل كما لو شرط في العارية أن يرد مع الأصل غيره — وليس هذا من باب البيع فإن عاقلا لا يبيع أن يرد مع الأصل غيره — وليس هذا من باب البيع فإن عاقلا لا يبيع المتلاف الصفة أو القدر كما يباع نقد بنقد آخر ، وصحيح مكسور ، ونحو ذلك اختلاف الصفة أو القدر كما يباع نقد بنقد آخر ، وصحيح مكسور ، ونحو ذلك ولكن قد يكون القرض منفعة للمقرض كما في مسألة السفتجة ، ولهذا كرهها من كرهها والصحيح أنها لا تكره لأن المقرض ينتفع بها أيضاً ففها منفعة لها حيعاً إذا أقرضه (۱) .

### ٥ - مكاتبة الرقيق:

ومن ذلك الكتابة: ــ قالوا أنها جاءت على خلاف القياس. و لما كان النص جاء بها فإنا نرى جوازها استحساناً.

هذا موقفهم من الكتابة . و لكن الحق ما ذهب إليه ابن تيمية رحمه الله – من أن الكتابة جاءت على و فق القياس .

<sup>(</sup>١) رسالة القياس لابن تيمية وابن القيم ص ١٢ .

فهو يقول في ذلك: — وليس كذلك بل باعه نفسه بمال في الذمة والسيد لاحق له في ذمة العبد وإنما حقه في بدنه ، فإن السيد حقه مالية العبد في إنسانيته ، فهو من حيث يؤمر ويهي إنسان مكلف فيلزمه الإيمان والصلاة والصيام لأنه إنسان ، والذمة العهد ، وإنما يطالب العبد بما في ذمته ثم إذا اشترى وحينتذ لا ملك للسيد عليه — فالكتابة بيعه نفسه بمال في ذمته ثم إذا اشترى نفسه كان كسبه له ونفعه له وهو حارس على ملكه الذي استحقه بعقد الكتابة ليكن لايعتق فها إلا بالإذن ، لأن السيد لم يرض نخروجه من ملكه الدكتابة ليكن لايعتق فها إلا بالإذن ، لأن السيد لم يرض نخروجه من ملكه الرجوع في المبيع ، وهذا هو القياس في المعاوضات . ولهذا نقول إذا عجز المشترى عن التمن لإفلاسه كان للبائع الرجوع في البيع ، فالعبد المكاتب المعاوضات إذا عجز المعاوض عما عليه من العوض كان للآخر الرجوع في عوضه . ويدخل في ذلك عجز الرجل عن الصداق . وعجز الزوج عن الوطء وطرده عجز الرجل عن العوض في الحلع والصلح عن القصاص (۱) .

#### ٦ \_ حــل العاقلة:

ومن ذلك حمل العاقلة عن الجانى :

يرى بعض العلاء أن حمل العاقلة دية الخطأ عن الجانى مخالف للقياس ولكن ابن تيمية يخطئهم فى ذلك ويرى أنه جار على وفق القياس . فهو يقدول :

لا ريب أن من أتلف مضموناً كان ضمانه عليه والناس متنازعون فى العقل هل تحمله العاقلة ابتداء أو تحملا ، كما تنازعوا فى صدقة الفطر التى تجب على الغير كصدقة الفطر عن الزوجة والولد ، هل تجب ابتداء أو تحملا ؟ وفى ذلك نزاع معروف فى مذهب أحمد وغيره وعلى ذلك ينبنى لو أخرجها

<sup>(</sup>١) رسالة القياس لابن تيمية و أبن القيم ص ٢٢ وتجموع الفتاوى ص ٥٣٠ - ٢٠ .

الذى يخرج عنه بدون إذن المخاطب بها فمن قال هى واجبة على المخاطب تحملا قال تجزى ، ومن قال : هى كأداء الزكاة عن الغير ولذلك تنازعوا فى العقل إذا لم تكن عاقلة هل تجب فى ذمــة القائل أم لا ؟ .

والعقل فارق غبره من الحقوق في أسباب اقتضت اختصاصه بالحكم وذلك أن دية المُتمَّولُ مال كثير ، والعاقلة إنما تحمل الخطأ لا تحمل العمدُ بلا نزاع ، وفي شبه العمد نزاع ، الأظهر أنها لاتحمله ، والحطأ مما يعذر فيه الإنسان ، فإيجاب الدية في ماله ضرر عظيم به من غير ذنب تعمده ، ولا بد من إبجاب بدل المقتول فالشارع أوجب على من علمهم موالاة القاتل ونصره أن يعينوه على ذلك فكان هذا كإبجاب النفقات الَّني تجب للقريب أو تجب للفقراء والمساكن ، و إنجاب فكاك الأسير من بلد العدو فإن هذا أسر بالدية التي تجب عليه وهي لم تجب باختيار مستحقها ولا باختياره ، كالديون التي تجب بالقرض والبيع وليست أيضاً قليلة في الغالب. ، كإبدال المتلفات فإن إتلاف مال كثىر بقدر الدية خطأ نادر جدآ مخلاف قتل النفس خطأ فما سببه العمد في نفس أو مال فالمتلف ظالم مستحق فيه للعقو بةـــوما سببه الخطأ في الأموال فقليل في العادة نخلاف الدية ــ ولهذا كان عند الأكثر بن لاتحمل العاقلة إلا ماله قدر كثير \_ فعند مالك وأحمد لاتحمل ما دون الثلث وعند أبي حنيفة ما دون السن والموضحة ، فكان إبجابها من جنس ما أوجبه الشارع من الإحسان إلى المحتاجين كان السبيل والفقراء والمساكن والأقارب المحتاجين ومعلوم أن هذا من أصول الشرائع التي بها قيام مصلحة العالم . فإن الله لما قسم خلقه قسمهم إلى غنى وفقير ، ولا تتم مصلحتهم إلا بسد خلة الفقراء ، وحرم الربا الذي يضر الفقراء فكان الأمر بالصدقة من جنس النهى عن الربا . ولهذا حمع الله بين هذا وهذا في مثل قوله تعالى : ــ « يمحق الله الربا ويربى الصدقات »(١) ـ وفي مثل قوله تعالى : ـ « وما آتيتم من ربا

<sup>(</sup>١) البقــرة آية ٢٧٦ .

لبربو فى أموال الناس فلا يربو عند الله ـ وما آتيتم من زكاة تريدون وجه الله فأولئك هم المضعفون »(١).

وقد ذكر الله في آخر البقرة أحكام الأموال :

وهى ثلاثة أصناف : \_ عدل ، وفضل ، وظلم \_ فالعدل البيع \_ والظلم الربا \_ والفضل الصدقة .

فدح المتصدقين وذكر ثوابهم ، وذم المرابين وبين عقابهم ، وأباح البيع والتداين إلى أجل مسمى ، فالعقل من جنس ما أوجبه من الحقوق لبعض الناس على بعض كحق المسلم ، وحق ذى الرحم ، وحق الجار ، وحق المملوك ، والزوجة (٢) .

#### ٧ – المضاربة والمساقاة والمزارعة :

من العقود التي قال فيها الفقهاء أنها جاءت على خلاف القياس : المضاربة والمساقاة ، والمزارعة .

فالمضاربة: هي أن يدفع رب المال ماله لآخر يعمل فيه على أن يكون نصيب كل منهما مشاعاً معلوماً كالنصف أو الربع . أو الثلث .

والمزارعة : هي أن يدفع أرضاً لمن يزرعها أو يغرسها بجزء معلوم مشاع مما يخرج مها كالنصف ونحوه .

والمساقاة: أن يدفع شجراً لمن يصلحه ويقوم عليه بجزء مما يثمر مشاع معلوم كالنصف ونحوه .

فبالنسبة للمضاربة قالوا فيها أنها جاءت على خلاف القياس ولكنها جازت استحساناً للإحماع علمها .

<sup>(</sup>١) الروم آية ٣٩ .

<sup>(</sup>۲) رسالة القياس لابن تيمية و ابن القيم ص ٣٤ ، ٥٥ و مجموع الفتاوى ص ٢٥٥ ـ ٢٠ .

قال ابن حزم: كل أبواب الفقه ليس مها باب إلا وله أصل فى القرآن والسنة. نعلمه ولله الحمد، حاشا القراض، فما وجدنا له أصلا فهما ألبتة ولكنه إحماع صحيح مجرد. والذى نقطع عليه أنه كان فى عصر النبى صلى الله عليه وسلم وعلمه فأقره ولولا ذلك ما جاز (١).

وأما بالنسبة للمزارعة: فقد حصل فى جوازها خلاف بين العلماء فمالك وأبو حنيفة والشافعى يرون عدم جوازها وأحمد بن حنبل وصاحبا أبى حنيفة وكثير من العلماء يقولون بجوازها.

وكذلك المساقاة منعها بعض العلماء كأبى حنيفة وأجازها الشافعي وأحمد وصاحبا أبى حنيفة(٢).

والذين قالوا بعدم الجواز فى المزارعة ، والمساقاة يقولون هذه العقود على خلاف القياس لأنها من نوع الإجارة والأجرة ليست معلومة مع أن شرط صحة الإجارة أن تكون الأجرة معلومة بالمقدار وقت العقد، وهنا ليس فيها أجرة معلومة بل حصة شائعة فى ربح مال أو زرع أو ثمر وهو غير معلوم المقدار . وربما لا يأتى ربح قط ولا تنبت الأرض شيئاً ولا يشمر الشجر .

وقال ابن تيمية ــ رحمه الله تعالى ــ رادا ذلك ومفنداً لهذه الشبهة ومبيناً موافقة ذلك للقياس الصحيح :

قال: فالذين قالوا: المضاربة والمساقاة ، والمزارعة ، على خلاف القياس ظنوا أن هذه العقود من جنس الإجارة ، لأنها عمل بعوض والإجارة يشرط فيها العلم بالعوض والمعوض ، فلما رأوا العمل في هذه العقود غير معلوم ، والربح فيها غير معلوم ، قالوا: تخالف القياس وهذا من غلطهم .

<sup>(</sup>۱) مراتب الإجماع لابن حزم ص ۹۱ – وذلك مع محاسن الإسلام للبخارى ونقد مراتب الإجماع لابن تيمية .

<sup>(</sup>۲) بدائع الصنائع ۱۷۰ ـ ۱۸۰ ـ ۲ والأم للشافعي ۲۳۹ ـ ۳ . ونيل الأوطار – للشوكاني ۲۰۱ ـ ۵ .

فإن هذه العقود من جنس المشاركات ، لا من جنس المعاوضات الحاصة التى يشترط فيها العلم بالعوضين – والمشاركات . جنس غير جنس المعاوضة وإن قيل أن فيها شوب المعاوضة . وكذلك المقاسمة جنس غير جنس المعاوضة الحاصة وإن كان فيها شوب معاوضة حتى ظن بعض الفقهاء أنها بيع يشترط فيها شروط البيع الحاص وإيضاح هذا أن العمل الذى يقصد به المال ثلاثة أنواع :

أحدهما : أن يكون العمل مقصوداً معلوماً مقدوراً على تسليمه فهذه الإجارة اللازمة .

الثانى: أن يكون العمل مقصوداً لكنه مجهول أو غرر فهذه الجعالة ، وهى عقد جائز ليس بلازم ، فإذا قال : من رد عبدى الآبق فله مائة فقد يقدر على رده وقد لا يقدر وقد يرده من مكان قريب وقد يرده من مكان بعيد ، فلهذا لم تكن لازمة . لكن هى جائزة ، فإن عمل هذا العمل استحق الجعل ، وإلا فلا ، وبجوز أن يكون الجعل فها إذا حصل بالعمل جنرعاً شائعاً ومجهولا جهالة لاتمنع التسليم مثل أن يقول أمير الغزو : من دل على حصن فله ثلث ما فيه ويقول للسرية التى يسر بها لك خمس ما تغنمين أو ربعه .

وقد تنازع العلماء فى سلب القاتل هل هو مستحق بالشرع كقول الشافعى أو بالشرط كقول أبى حنيفة ومالك ، على قولين هما روايتان عن أحمد . فمن جعله مستحقاً بالشرط جعله من هذا الباب . ومن هذا الباب إذا جعل للطبيب جعلا على شفاء المريض جاز ، كما أخذ أصحاب النبى صلى الله عليه وسلم الذين جعل لهم قطيع على شفاء سيد الحي فرقاه بعضهم حتى برىء ، فأخذوا القطيع . فإن الجعل كان على الشفاء لا على القراءة . ولو استأجر طبيباً إجارة لازمة على الشفاء لم يجز لأن الشفاء غير مقدور له . فقد يشفيه الله وقد لا يشفيه فهذا ونحوه مما تجوز فيه الجعالة دون الإجارة اللازمة .

وأما النوع الثالث: فهو مالا يقصد فيه العمل بل المقصود المال وهو المضاربة: فإن رب المال ليس له قصد في نفس عمل العامل كما للجاعل

والمستأجر قصد في عمل العامل . ولهذا لو عمل ما عمل ولم يربح شيئاً . لم يكن له شيء ، وإن سمى هذا جعالة بجزء مما بحصل بالعمل كان نزاعاً لفظياً بل هذه مشاركة، هذا بنفع بدنه وهذا بنفع ماله . وما قسم الله من الربح كان بينهما على الإشاعة ولهذا لابجوزأن نخصأحدهما بربح مقدر لأن هذا نخرجهما عن العدلالواجب في الشركة وهذا هو الذي نهيءنه النبي صلى الله عليه وسلم من المزارعة فإنهم كانوا يشرطون لرب المال زرع بقعة بعينها وهو ماينبت على المـاذيانات ، وإقبال الجداول ، ونحو ذلك . فنهى النبي صلى الله عليه وسلم عن ذلك . ولهذا قال الليث بن سعد وغيره : إن الذي نهى عنه صلى الله عليه وسلم هو أمر إذا نظر فيه ذو البصر بالحلال والحرام علم أنه لايجوز . أو كما قال . فبين أن النهي عن ذلك . موجب القياس . فإن مثل هذا لو شرط في المضاربة لم يجز لأن مبنى المشاركات على العدل بين الشريكين فإذا خص أحدهما بربح دون الآخر لم يكن هذا عدلا نخلاف ما إذا كان لـكل منهما جزء شائع ، فإنهما يشتركان في المغنم والمغرم فإذا حصل ربح اشتركا في المغنم وإن لم يحصل ربح اشتركا في الحرمان ، وذهب نفع بدن هذا كما ذهب نفع مال هذا ، ولهذا كانت الوضيعة على المال لأن ذلك في مقابلة ذهاب نفع العامل . . . ولهذا كان الصواب أنه بجب في المضاربة الفاسدة ربح المثل لا أجرة المثل ، فيعطى العامل ما جرت به العادة أن يعطاه مثله من الربح، إما نصفه و إما ثلثه و إما ثلثاه ، فإما أن يعطى شيئاً مقدراً مضموناً في ذمة المالك كما يعطى في الإجارة والجعالة ، فهذا غلط ممن قاله . وسبب الغلط ظنه أن هذا إجارة فأعطاه في فاسدها عوض المثل كما يعطيه في المسمى الصحيح . ومما يبن غلط هذا القول أن العامل قد يعمل عشر سنين فلو أعطى أجرة المثل لأعطى أضعاف رأس المـال وهو في الصحيحة لايستحق إلا جزءاً من الربح إن كان هناك ربح ، فكيف يستحق في الفاسدة أضعاف ما يستحق في الصحيحة ؟ .

وكذلك الذين أبطلوا المزارعة والمساقاة ظنوا أنها إجارة بعوض مجهول فأبطلوها ، وبعضهم صحح منها ما تدعو إليه الحاجة ، كالمساقاة على الشجر لعدم إمكان إجارتها ، مخلاف الأرض فإنه تمكن إجارتها ، وجوزوا من المزارعة ما يكون تبعاً للمساقاة إما مطلقاً ، وإما إذا كان البياض الثلث . وهذا كله بناء على أن مقتضى الدليل بطلان المزارعة ، وإنما جوزت للحاجة . ومن أعطى النظر حقه علم أن المزارعة أبعد عن الظلم والقمار من الإجارة بأجرة مسهاة مضمونة في الذمة ، فإن المستأجر إنما يقصد الانتفاع بالزرع النابت في الأرض فإذا وجب عليه الأجرة ومقصوده من الزرع قد محصل وقد لايحصل ، كان في هذا حصول أحد المتعاوضين على مقصوده دون الآخر . . . وأما المزارعة فإن حصل الزرع اشتركا فيه ، وإن لم يحصل شيء اشتركا في الحرمان فلا مختص أحدهما محصول مقصوده دون الآخر . فهذا أقرب إلى العدل وأبعد عن الظلم من الإجارة .

والأصل في العقود حميعها هو العدل ، فإنه بعثت به الرسل وأنزلت المكتب ، قال تعالى : «لقد أرسلنا رسلنا بالبينات وأنزلنا معهم الكتاب والميزان ليقوم الناس بالقسط »(۱) والشارع نهى عن الربا لما فيه من الظلم وعن الميسر لما فيه من الظلم . والقرآن جاء بتحريم هذا وهذا وكلاهما أكل المال بالباطل . وما نهى عنه النبي صلى الله عليه وسلم من المعاملات ، كبيع الغرر ، وبيع التمر قبل بدو صلاحه ، وبيع السنين ، وبيع حبل الحبلة ، وبع المزابنة والمحاقلة ، ونحو ذلك : هي داخلة إما في الربا وإما في الميسر فالإجارة بالأجرة المحهولة — مثل أن يكريه الدار بما يكسبه المكترى في حانوته من المال ، هو من الميسر ، فهذا لا يجوز . وأما المضاربة . والمساقاة . والمزارعة فليس فها شيء من الميسر بل هو من أقوم العدل .

وهذا مما يبين لك أن المزارعة التي يكون فيها البذر من العامل أحق بالجواز من المزارعة التي يكون البذر فيها من رب الأرض. ولهذا كان أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم يزارعون على هذا الوجه، وكذلك عامل النبي صلى الله عليه وسلم أهل خيبر بشطر ما يحرج منها من نمر وزرع على أن يعمروها من أموالهم.

<sup>(</sup>١) الحديد آية ٢٥.

والذن اشترطوا أن يكون البذر من رب الأرض قاسوا ذلك على المضاربة ، فقالوا : في المضاربة المال من واحد والعمل من آخر وكذلك ينبغى أن يكون في المزارعة ، وجعلوا البذر من رب المال كالأرض ، وهذا القياس مع أنه مخالف للسنة ولأقوال الصحابة فهو من أفسد القياس .

وذلك أن المال فى المضاربة يرجع إلى صاحبه ويقتسمان الربح فهو نظير الأرض فى المزارعة وأما البدر الذى لا يعود نظيره إلى صاحبه بل يذهب كما يذهب نفع الأرض فإلحاقه بالنفع الذاهب أولى من إلحاقه بالأصل الباقى فالعاقد إذا أخرج البدر ذهب عمله وبدره ورب الأرض ذهب نفع أرضه ، وبدر هذا كأرض هذا فمن جعل البدر كالمال كان ينبغى له أن يعيد مثل البدر إلى صاحبه ، كما قال مثل ذلك فى المضاربة ولو اشترط رب البدر نظير عود بدره إليه لم بجوزوا ذلك .(١) انتهى المقصود .

#### ٨ ـ المصراة:

ومن ذلك حديث المصراة :

روى أبو هريرة رضى الله عنه أن النبى صلى الله عليه وسلم قال : « لا تصروا الإبل والغم فمن ابتاعها بعد ذلك فهو نحير النظرين بعد أن يحلبها إن رضها أمسكها وإن سخطها ردها وصاعا من تمر »(٢) .

وقد رد الحنفية هذا الحديث لمخالفته القياس فى نظرهم . وقالوا هـذا الحديث نخالف قياس الأصول من وجوه :

١ ــ منها أنه رد البيع بلاعيب ولا خلف في صفة .

<sup>(</sup>١) رسالة القياس لابن تيمية وابن القيم من ص ٧ – ١١ -

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري ومسلم وأحمد قاله في المنتق ٢٤١ ــ ه نيل الأوطار .

٢ ــ ومنها أن الحراج بالضان فاللبن الذي يحدث عند المشترى غير
 مضمون عليه وهنا قد ضمنه .

٣ ــ ومنها أن اللبن من ذوات الأمثال فهو مضمون عثله .

٤ ــ ومنها أن مالا مثل له يضمن بالقيمة من النقد وهنا ضمنه بالتمر .
 ٥ ــ ومنها أن المال المضمون يضمن بقدره لا بقدر بدله بالشرع وهنا قدر بالشرع(١) .

هذه شبه من رد الحديث : ولكن ابن تيمية ــ رحمه الله تعالى ــ يردها ويقرر مطابقة الحديث لقياس الأصول فها هو يقول :

فقال: المتبعون للحديث. بل ما ذكرتموه خطأ والحديث موافق للأصول ولو خالفها لكان هو أصلا كما أن غيره أصل فلا تضرب الأصول بعضها ببعض بل بجب اتباعها كلها ، فإنها كلها من عند الله.

أما قولهم: رد بلاعيب ولا فوات صفة فليس فى الأصول مايوجب انحصار الرفى هذين الشيئين بل التدليس نوع ثبت به الرد وهو من جنس الحلف فى الصفة فإن البيع تارة تظهر صفاته بالقول ، وتارة بالفعل فإذا ظهر أنه على صفة وكان على خلافها فهو تدليس ، وقد أثبت النبي صلى الله عليه وسلم : الحيار للركبان إذا تلقوا واشترى منهم قبل أن يهبطوا السوق ويعلموا السعر ، وليس كذلك واحد من الأمرين ولكن فيه نوع تدليس .

وأما قوله الحراج بالضان ، فأولا حديث المصراة أصح منه باتفاق أهل العلم مع أنه لا منافاة بينهما فإن الحراج ما يحدث فى ملك المشرى ولفظ الحراج اسم للغلة ، مثل كسب العبد . وأما اللبن ونحوه فلحق بذلك وهنا كان اللبن موجوداً فى الضرع فصار جزءاً من المبيع ولم يجعل الصاع عوضاً عما حدث بعد العقد بل عوضاً عن اللبن الموجود فى الضرع وقت العقد ، وأما تضمين اللبن بغيره وتقديره بالشرع : فلأن اللبن المضمون اختلط باللبن

 <sup>(</sup>١) أصول السرخس ص ٣٤١ ـ ١ نيل الأوطار قشوكانى ص ٣٤٦ ـ ٥ . ورسالة القياس لابن تيمية وابن القيم ص ٣٦ .

الحادث بعد العقد فتعذرت معرفة قدره فلهذا قدر الشارع البدل قطعاً للنزاع ، وقدر بغير الجنس لأن التقدير بالحنس قد يكون أكثر من الأول أو أقل فيفضى إلى الربا نخلاف غير الجنس فإنه كأنه ابتياع لذلك اللن الذي تعذرت معرفة قدره بالصاع من التمر والتمر كان طعام أهل المدينة وهو مكيل مطعوم يقتات به كما أن اللن مكيل يقتات ، وهو أيضاً يقتات به بلا صنعة نخلاف الحنطة والشعير فإنه لا يقتات به إلا بصنعة فهو أقرب الأجناس التي كانوا يقتاتون مها إلى اللن .

ولهذا كان من موارد الاجتهاد أن حميع الأمصار يضمنون ذلك بصاع من تمر . أو يكون ذلك لمن يقتات التمر فهذا من موارد الاجتهاد كأمره في صدقة الفطر بصاع من شعر أو تمر(١) .

# 9 – انتفاع المرتهن بالمرهون المركوب والمحلوب :

ومن ذلك حديث أبى هريرة عن النبى صلى الله عليه وسلم: أنه كان يقول: الظهر يركب بنفقته إذا كان مرهوناً ولين الدر يشرب بنفقته إذا كان مرهوناً وعلى الذي يركب ويشرب النفقة(٢).

هذا الحديث عمل به أحمد وإسحق والليث والحسن وغير هم ، وقال الشافعى وأبو حنيفة ومالك لاينتفع المرتهن من الرهن بشيء بل الفوائد للراهن والمؤن عليه ، قالوا : والحديث ورد على خلاف القياس من وجهين :

أحدهما : ــ التجويز لغير المـالك أن يركب ويشرب بغير إذنه .

والثانى : - تضمينه ذلك بالنفقة لا بالقسمة . وقال ابن عبد البر هذا

<sup>(</sup>۱) وسالة القياس لابن تيمية وابن القيم ص ٣٦ – ٣٧ ومجموع الفتاوى ص ٥٦ - ٥٠ ـ ١٥٥٠ - ٢٠ .

<sup>(</sup>٢) قال في المنتقى رواه الجاعة إلا مسلما و النسائي ص ٢٦٤ ـ ه نيل الأوطار .

الحديث عند حمهور الفقهاء ترده أصول مجمع عليها وآثار ثابتة لايختلف فى صحتها . ويدل على نسخه حديث ابن عمر عند البخارى وغيره بلفظ لاتحلب ماشية امرىء بغير إذنه(١) .

ولكن ابن تيمية ــ رحمه الله ــ يختار ما رآه إمام أهل السنة أحمد بن حنبل و يرى أن ذلك محض القياس الصحيح .

فيقول فى ذلك: فإن الرهن إذا كان حيواناً فهو محتر م فى نفسه و لمالكه فيه حق وللمرتهن فيه حق ، وإذا كان بيد المرتهن فلم يركب ولم محلب ذهبت منفعته باطلة وقد قدمنا أن اللبن بجرى مجرى المنفعة فإذا استوفى المرتهن منفعته وعوض عنها نفقته كان فى هذا حمع بين المصلحتين وبين الحقين فإن نفقته واجبة على صاحبه ، والمرتهن إذا أنفق عليه أدى عنه واجباً وله فيه حق فله أن يرجع ببدله ، والمنفعة تصلح أن تكون بدلا فأخذها خير من أن تذهب على صاحبها وتذهب باطلا — وقد تنازع الفقهاء فيمن أدى عن غيره واجباً بغير إذنه كالدين ، فذهب مالك وأحمد فى المشهور عنه له أن يرجع به عليه ومذهب أبى حنيفة والشافعي ليس له ذلك .

وإذا أنفى نفقة تجب عليه – مثل أن ينفق على ولده الصغر أو عبده فبعض أصحاب أحمد قال : لا يرجع وفرقوا بين النفقة والدين ، والمحققون من أصحابه سووا بيهما . وقالوا : الجميع واجب – ولو افتداه من الأسركان له مطالبته بالفداء وليست دينا ، والقرآن يدل على هذا القول فإن الله تعالى قال : « « فإن أرضعن لكم فآتوهن أجورهن »(٢) فأمر بإيتاء الأجر عجر د الإرضاع ولم يشترط عقداً ولا إذن الأب . وكذا قال : – « والوالدات برضعن أولادهن حولين كاملين لمن أراد أن يتم الرضاعة ، وعلى المولود له رزقهن وكسوتهن بالمعروف »(٣) فأوجب ذلك عليه ولم بشترط عقداً

<sup>(</sup>١) قال في المنتق رواه الجماعة إلا مسلما والنسائي ٢٦٤ ، ٢٦٥ \_ ٥

<sup>(</sup>۲) الطـــلاق آية ۲ .

<sup>(</sup>٣) البقسرة آية ٢٣٣.

ولا إذناً. ونفقة الحيوان. واجبة على ربه والمرتهن والمستأجر له فيه حق ، فإذا أنفق عليه النفقة الواجبة على ربه كان أحتى بالرجوع من الإنفاق على ولده فإذا قدر أن الراهن قال: لم آذن لك في النفقة. قال: هي واجبة عليك، وأنا أستحتى أن أطالبك بها لحفظ المرهون والمستأجر. وإذا كان المنفق قد رضي بأن يعتاض بمنفعة الرهن التي لايطالبه بنظير النفقة كان قد أحسن إلى صاحبه ، فهذا خير محض مع الراهن ، وكذلك لو قدر أن المؤتمن على حيوان الغير كالمودع والشريك والوكيل أنفق من مال نفسه واعتاض بمنفعة المال لأن هذا إحسان إلى صاحبه إذا لم ينفق عليه صاحبه(۱).

وما قاله – رحمه الله – هو الحتى إن شاء الله فما دام المرهون ليس عند صاحبه كيف يطالب صاحبه بالإنفاق عليه ، ثم لو طولب بالإنفاق عليه وهو لاينتفع به كان ذلك ظلماً ، وإحراجاً له . وإن مكن صاحبه من الانتفاع به خرج عن يده وزالت ثقته من الحصول على حقه ، ولو أذن له بأخذ لن ماشيته دون المرتهن لكان بين أمرين : إما أن يأخذ اللبن دائماً وهذا فيه إحراج له من كثرة التردد على اللبن لاسيما إذا كان بعيداً وريما كان متعذراً ، وإما أن يترك اللبن في ضرع الدابة فيضرها ويتلف على صاحبه وذلك إفساد وإضاعة للمال ، ولو طلب من المرتهن أن ينفق عليه لكان في ذلك إحراج له ، ولريما قصر في نفقتها ، فكان من العدل والقياس الصحيح أن ينفق عليها مقابل انتفاعه بها .

قال ان القيم – رحمه الله – والصواب: ما دل عليه الحديث وقواعد الشريعة وأصولها لاتقتضى سواه ، فإن الرهن إذا كان حيواناً فهو محترم في نفسه لحق الله سبحانه . وللمالك فيه حق الملك ، وللمرتهن حق الوثيقة ، وقد شرع الله سبحانه الرهن مقبوضاً بيد المرتهن فإذا كان بيده فلم يركبه ولم محلبه ذهب نفعه باطلا ، وإن مكن صاحبه من ركوبه خرج عن يده

<sup>(</sup>۱) رسالة القياس لابن تيمية وابن القيم ص ٣٨ ، ٣٩ ، مجموع الفتاوى ٣٠٠ ،

وتوثيقه ، وإن كلف صاحبه كل وقت أن يأتى ليأخذ لبنه شق عليه غاية المشقة ، ولا سيا مع بعد المسافة ، وإن كلف المرتهن ببيع اللبن وحفظ نمنه للراهن شق عليه ، فكان مقتضى العدل والقياس ومصلحة الراهن والمرتهن والحيوان أن يستوفى المرتهن منفعة الركوب والحلب ويعوض عهما بالنفقة ، فني هذا حمع بين المصلحتين وتوفير الحقين ، فإن نفقة الحيوان واجبة على صاحبه ، والمرتهن إذا أنفق عليه أدى عنه واجباً ، وله فيه حق ، فله أن يرجع ببدله ، ومنفعة الركوب والحلب تصلح أن تكون بدلا ، فأخذها خير من أن تهدر على صاحبها باطلا ، ويلزم بعوض ما أنفق المرتهن . وإن قيل للمرتهن : « لا رجوع لك » كان في ذلك إضرار به ، ولم تسمح نفسه بالنفقة على الحيوان ، فكان ما جاءت به الشريعة هو الغاية التي ما فوقها — في العدل والحكمة والمصلحة — شيء يختار . . . انتهى المقصود (١) .

قلت: وأما ردهم الحديث بأنه مخالف للأصول فغير وجيه ، فالحديث صحيح وموافق للأصول ، أو هو من حملة الأصول كما سبق بيانه فلا ير د إلا بمعارض أرجح منه بعد تعذر الجمع . والجمع ممكن ، والأحاديث التي زعموا معارضها له عامة ، وهذا الحديث خاص فيحمل العام على الحاص فيكون النهى فيا عدا الانتفاع بالحيوان المرهون ـ وأما دعواهم النسخ فلاتثبت إلا بدليل يقتضى تأخر الناسخ بعد تعذر الجمع لا بمجرد الاحمال .

فنخلص بعد ذلك إلى نقطتين هامتين هما :

١ جواز انتفاع المرتهن بالحيوان بالركوب ، والحاب مقابل نفقته
 عليه .

٢ ـ أن ذلك مو افق للقياس الصحيح .

<sup>(</sup>١) أعلام الموقدين ص ٤٢ ـ ٢ .

<sup>(</sup>م ٢٧ - أصول الفقه )

# • ١ ــ الحكم فيمن وقع على جارية امرأته (١) :

عن سلمة بن المحبق أن رسول الله صلى الله عليه وسلم : قضى فى رجل وقع على جارية امرأته . إن كان استكرهها فهى حرة وعليه لسيدتها مثلها . وإن كانت طاوعته فهى له وعليه لسيدتها مثلها . وقد روى فى لفظ آخر : وإن كانت طاوعته فهى ومثلها من ماله لسيدتها (٢) .

قال ابن تيمية هذا الحديث فى السنن عن الحسن عن قبيصة (٣) بن حريث عن سلمة (٤) بن المحبق ، وقد تكلم بعضهم فى إسناده لكنه حديث حسن وهم محتجون بما دونه فى القوة . ولكن لإشكاله قوى عندهم تضعيفه .

وهذا الحديث قالوا فيه : إنه مردود لوجهن :

١ ـ ضعفه .

٢ - مخالفته القياس.

ولكن ابن تيمية – رحمه الله – حقق أنه منى صح فهو موافق لقياس الأصول ويستقيم مع ثلاثة أصول صحيحة كل منها قول طائفة من الفقهاء :

أحدها: — أن من غير مال غيره بحيث يفوت مقصوده عليه فله أن يضمنه إياه بمثله، وهذا كما إذا تصرف فى المغصوب بما أزال اسمه ففيه ثلاثة أقوال فى مذهب أحمد وغيره.

<sup>(</sup>١) رسالة القياس لابن تيمية و ابن القيم ص ٣٩ و مجموع الفتاوى ص ٢١ - ٢٠ .

<sup>(</sup>٢) قال الشوكانى في نيل الأوطار رواء أبو داو د والنسائي وابن ماجة من طريق الحسر.

البصرى وذكر أسانيد جميع طرق هذا الحديث وما فيها من مقال فارجع إليها إن شئت ص ١٣٥-٧٠

 <sup>(</sup>٣) قبيصة بن حريث . ويقال : حريث بن قبيصة ، والأول أشهر الأنصارى البصرى صدوق ، من الثالثة مات سنة ٦٧ هجرية أخرج له أبو داود والترمذى ، والنسائل – ص ٢٢١ -٢ تقريب التهذيب .

<sup>(</sup>٤) سلمة بن المحبق : المحبق بضم وفتح الحاء المهملة وبعدها باء موحدة مشددة مفتوحة ، ومن أهل اللغة من يكسرها ، والمحبق لقب واسمه صحر بن عبيد وسلمة اينه ، له صحبة ، سكن البصرة ، وكنيته أبو ساسان وذكر أبو عهد الله بن منده أن لابنه ساسان صحبة أيضاً ص ١٣٦ - ٧ فيل الأوطاد .

أحدها : \_ أنه باق على ملك صاحبه ، وعلى الغاصب ضمان النقص ولا شيء له في الزيادة كقول الشافعي .

والثانى: \_ عملكه الغاصب بذلك ويضمنه لصاحبه كتمول أبى حنيفة .

والثالث: — يخير المالك بين أخذه و تضمين النقص وبين المطالبة بالبدل وهذا أعدل الأقوال وأقواها ، فإن فوت صفاته المعنوية مثل أن ينسيه صناعته أو يضعف قوته ، أو يفسد عقله ودينه : فهذا أيضاً يخير المالك بين تضمين النقص وبين المطالبة بالبدل ، ولو قطع ذنب بغلة القاضى . فعند مالك يضمنها بالبدل و بملكها لتعذر مقصودها على المالك فى العادة ، أو يخير المالك ، وكذلك السلطان إذا قطع أذنى فرسه وذنها .

الأصلى الثانى: — أن حميع المتلفات تضمن بالجنس محسب الإمكان مع مراعاة القيمة ، حتى الحيوان ، كما أنه فى القرض بجب فيه رد المثل وإذا اقترض حيواناً رد مثله ، كما اقترض النبى صلى الله عليه وسلم بكراً ورد خيراً منه . وكذلك فى المغرور يضمن ولده بمثلهم كما قضت به الصحابة وكذلك إذا استثنى رأس المبيع ولم يذبحه فإن الصحابة قضوا بشرائه ، أى : رأس مثله فى القيمة . وهذا أحد القولين فى مذهب أحمد وغيره .

وقصة داود وسليان عليهما السلام من هذا الباب فإن الماشية كانت قد أتلفت حرث القوم وهو بستانهم ، قالوا : وكان عنباً – والحرث اسم للشجر والزرع – فقضى داود بالغنم لأصحاب الحرث كأنه ضمنهم ذلك بالقيمة ، ولم يكن لهم مال إلا الغنم فأعطاهم الغنم بالقيمة ، وأما سليان فحكم بأن أصحاب الماشية يقومون على الحرث حتى يعود كما كان ، فضمنهم إياه بالمثل وأعطاهم الماشية يأخذون منفعتها عوضاً عن المنفعة التي قامت من حين تلف الحرث إلى أن يعود ، وبذلك أفتى الزهرى(١) لعمر بن من حين تلف الحرث إلى أن يعود ، وبذلك أفتى الزهرى(١) لعمر بن

 <sup>(</sup>۱) ابن شهاب الزهرى : هو محمد بن مسلم بن عبد الله بن عبيد الله بن شهاب بن عبد الله
 بن الحارث بن زهرة ، القرشى الزهرى ، ويكنى بأبى بكر ، قال صاحب الأعلام ، وهو أول =

عبد العزيز (۱) فيمن كان أتلف شجراً ، فقال : يغرسه حتى يعود كما كان وقيل : قال ربيعة وأبو الزناد (۲) : عليه القيمة ، فغلظ الزهرى القول فيهما. وهذا موجب الأدلة ، فإن الواجب ضمان المتلف بالمثل محسب الإمكان ، قال تعالى : « وجزاء سيئة سيئة مثلها» (۲) ، وقال : « فمن اعتدى عليكم فاعتدوا عليه مشلها اعتدى عليكم » (٤) ، وقال : « وإن عاقبتم فعاقبوا ممثل ماعوقبتم به» (٥) ، وقال : « «والحرمات قصاص » (٢) فإذا أتلف نقداً أوحبوباً ونحو ذلك أمكن ضانها بالمثل . وإن كان المتلف ثياباً أو آنية أو حيوانا فهذا مثله من كل وجه ، وقد يتعذر . فالأمر دائر بين شيئين : إما أن يضمنه بالقيمة وهي دراهم مخالفة للمتلف في الجنس والصفة ، لكنها تساويه في الحالية ، وإما أن يضمنه بثياب من جنس ثياب المثل ، أو آنية من جنس المالية ، وإما أن يضمنه بثياب من جنس ثياب المثل ، أو آنية من جنس

من دون الحديث ، وأحد أكابر الحفاظ والفقهاء . وقد كتب عمر بن عبد العزيز إلى عماله بقول : «عليكم بابن ثنهاب . فإنكم لاتجدون أحداً أعلم بالسنة المماضية منه » وقد كان من مشاهير ، أمل الفتوى الحجدين في القرن الثانى الهجرى توفى رحمه الله سنة ١٢٤ هـ الفتح المبين ص ١٧٠ ـ ١ .

<sup>(</sup>۱) هو أمير الؤمنين عمر بن عبد العزيز بن مروان بن الحكم الأموى القرشى ، ويكنى بأبى حفص . ويلقب بأشج بنى أمية . لأنه وقع من فوق فرس أبيه فشجت جبته بحافرها ولد بحاوان مصر سنة ٢٠ ه وكان والده أميراً بها ، ولمنا شب بعثه والده إلى المدينة ، ليتأدب بآداب أحلها ، وكان معروفاً بالعلم والفتيا ، متدكناً من حديث رسول الله صلى الله عليه وسلم ، إماماً فقيهاً مجبداً ثبتاً حجة ، حافظاً ، أخذ عنه كثير من التابعين ، ضرب بصلاحه المثل كما ضرب بعد له وزهده ، تولى الحلافة سنة ٩٩ ه بعهد من سليمان بن عبد الملك فكان أول ما عمل أنه أبطل سب على بن أبى طالب . ووضع مكان ذلك فى آخر خطبته « إن الله يأدر بالعدل والإحسان وإيتاه فى القربى وينهى عن الفحشاء والمنكر والهنى يعظكم لعلكم تذكرون » توفى رحمه الله مسموماً سنة ١٠٤ ه – الفتح المبين ص ١٩٤ ه . ١ .

<sup>(</sup>۲) أبو الزناد هو عبد الله بن ذكوان القرشى المدنى ، يكنى أبا عبد الرحمن قال أخد بن حنبل : كان سفيان يسمى أبا الزناد : أمير المؤمنين فى الحديث . وقال الليث : رأيت أبا الزناد وخلفه ثلثائة تابع من طالب فقه وطالب شعر ، وصفوف . مات – رحمه الله – سنة ١٣١ هـ عن ٢٦ سنة - تذكرة الحفاظ ص ١٣٤ .

<sup>(</sup>٣) الشورى آية ٤٠ .

<sup>(</sup>٤) البقرة آية ١٩٤.

<sup>(</sup>٥) النحسل آية ١٧٦ .

<sup>(</sup>٦) البقسرة آية ١٩٤.

آنيته ، أو حيوان من جنس حيوانه ، مع مراعاة القيمة بحسب الإمكان ، ومنع كون قيمته بقدر قيمته ، فهنا المالية مساوية كما في النقد ، وامتاز هذا بالمشاركة في الجنس ، والصفة فكان ذلك أمثل من هذا ، وما كان أمثل فهو أعدل فيجب الحكم به إذا تعذر المثل من كل وجه . ونظير هذا ما ثبت بالسنة واتفاق الصحابة من القصاص في اللطمة ، والضربة ، وهو قول كثير من السلف ، وقد نص عليه أحمد في رواية إسماعيل بن سعيد الشالنجي (١) التي شرحها الجوزجاني (٢) في كتابه المسمى بالمترجم ، فقال طائفة من الفقهاء : المساواة متعذرة في ذلك فيرجع إلى التعزير ، فيقال لهم : ما جاءت به الآثار هو موجب القياس ، فإن التعزيز عقاب غير مقدر الجنس ولا الصفة ولا القدر ، والمرجع فيه إلى اجهاد الوالى ، ومن المعلوم أن الأمر بضرب يقارب ضربه وإن لم يعلم أنه مساو له : أقرب إلى العدل والماثلة من عقوبة يخالفه في الجنس والوصف غير مقدرة أصلا .

واعلم أن المائلة من كل وجه متعذرة حتى فى المكيلات فضلا عن غير ها فإنه إذا أتلف صاعاً من بر فضمن بصاع من بر لم يعلم أن أحد الصاعين فيه من الحب ما هو مثل الآخر بل قد يزيد أحدهما على الآخر ولهذا قال تعالى: «وأوفوا الكيل والميزان بالقسط لا نكلف نفساً إلا وسعها »(٣) .

فإن تحديد الكيل والوزن مما قد يعجز عنه البشر ، ولهذا يقال هذا أمثل من هذا إذا كان أقرب إلى الماثلة منه ، إذ لم تحصل الماثلة من كل وجه .

<sup>(</sup>۱) هو إسماعيل بن سعيد الشالنجي يكني أبا إسحق . ذكره أبو بكر الحلال فقال عنده مسائل كثيرة ما أحسب أن أحداً من أصحاب أبي عبد الله روى عنه أحسن مما روى هذا ، ولا أشبع ، ولا أكثر مسائل منه ، وكان عالماً بالرأى كبير القدر عندهم معروفاً ، وله كتاب ترجمة بالبيان على ترتيب الفقهاء ، وحدث فيه عن مروان الفزارى ، وسفيان ، وجرير وسعيد ابن عامر ، وشبابه ، ويزيد بن هارون وغير هم – طبقات الحنابلة ١٠٤ - ١ .

 <sup>(</sup>۲) هو أبو إسحاق الجوزجانى إبر اهيم بن يمقوب بن إسحق السمدى . سكن دمشق ، روى عن أحمد وأبى عاصم النبيل و روى عنه أبو داود و الترمذى ، و ابن جرير وكان من الحفاط المصنفين و المخرجين الثقات مات بدمشق سنة ٢٥٦ ه طبقات الحفاظ ص ٢٤٤ .

<sup>(</sup>٣) الأنعام آية ١٥٢.

الأصلالثات: : من مثل بعبده عتق عليه . وهذا مذهب مالك وأحمد وغير هما وقد جاءت بذلك آثار مرفوعة عن النبى صلى الله عليه وسلم وأصحابه كعمر بن الخطاب كما قد ذكر فى غير هذا الموضع .

فهذا الحديث موافق لهذه الأصول الثلاثة الثابتة بالأدلة الموافقة للقياس العادل ، فإذا طاوعته فقد أفسدها على سيدتُّها فإنَّها مع المطاوعة تبتَّى زانية وذلك ينقص قيمتها ولا تمكن سيدتها من استخدامها كما كانت تمكن قبل ذلك لبغضها لها ولطمع الجارية فى السيد ولاستشراف السيد إلها لا سها وتعسر على سيدتها فلا تطيعها كما كانت تطيعها .(١) وإذا تصرف « الجاني » بالمال عما ينقص قيمته كان لصاحبه المطالبة بالمثل فقضي « الشارع لسيدتها » بالمثل « وملكية الجارية إذَّ لامجمع لها بن العوض والمعوض »(٢) ومعلوم أنَّها لورضيت أن تبتَّى ملكاً لها وتغرمه ما نقص من قيمتها لم ممتنع من ذلك وإنما المقضى به ما أبيح لها ، ولكن موجب هذا أن الأمة إذا أفسدها رجل على أهلها حتى طاوعت على الزنا فلأهلها أن يطالبوه ببدلها ووجب مثلها بناء على أن المثل بجب فى كل مضمون محسب الإمكان ، وأما إذا استكرهها فإن هذا من باب المثلة ، فإن الإكراه على الوطء مثله ، فإن الوطء بجرى مجرى الإتلاف ، ولهذا قيل إن من استكره عبده على التلوط به عنق عليه ، ولهذا لا مخلو من عقر أو عقوبة لا تجرى مجرى منفعة الحدمة ، فهي لما صارت له بإفسادها على سيدتها أوجب عليه مثلها كما في المطاوعة وأعتقها عليه لـكونه مثل سها . وقد يقال أنه يلزم على هذا إذا استكره عبده على الفاحشة عتق عليه ولو استكره أمة الغبر على الفاحشة عتقت وضمنها بمثلها إلا أن يفرق بين أمة امرأته وببن غبرها فإن كان بينهما فرق شرعى وإلا فموجب القياس

<sup>(</sup>۱) فى رسالة القياس المضافة مع مجموع الفتاوى السعودية ص ٢٩ ه ـ ٢٠ وكذلك المنداذ: إلى مجموع الرسائل المكبرى طبعة صبيح ص ٢٧٩ ـ ٢ العبارة كالتالى : لا سيما ويعسر على سيدها فلا يطيعها كما كانت تطيعه .

 <sup>(</sup>٣) كذا في رسالة القياس لابن تيمية وابن القيم . وما بين الأقواس ليس موجوداً في مجموع الفتاوى السعودية ، و لا في رسالة القياس المضافة إلى مجموع الرسائل الكبرى .

التسوية ، وأما قوله عز وجل « «ولا تكرهوا فتياتكم على البغاء إن أردن تحصراً لتبتغوا عرض الحياة الدنيا . ومن يكرههن فإن الله من بعد إكراههن غفور رحيم »(۱) فهذا النهى عن إكراههن على كسب المال بالبغاء ، كما نقل أن ابن أبى المنافق كان له من الإماء ما يكرههن على البغاء ، وليس هو استكراها للأمة على أن يزنى هو بها ، فإن هذا بمنزلة الممثيل بها ، وذاك إلزام لها بأن تذهب فنزنى بنفسها ، مع أنه قد يمكن أن يقال : العتق بالمثلة لم يكن مشروعاً عند نرول الآية ثم شرع بعد ذلك . والكلام على هذا الحديث من أدق الأمور فإن كان ثابتاً فهذا الذى ظهر فى توجهه وتخرجه على الأصول الثابتة ، وإن لم يكن ثابتاً فلا كتاج إلى الكلام عليه . انهى المقصود (۱).

### ١١ ــ إزالة النجاسة والنكاح :

وقال بعض العلماء : إن إزالة النجاسة على خلاف القياس . والنكاح على خلاف القياس .

ولكن ان تيمية مخطئهم وبرى أن قولهم ذلك من أفسد الأقوال بل هو موافق للقياس الصحيح ، ولنترك المحال لابن تيمية بحدثنا عن ذلك فيقول :

وأما قول من يقول: إزالة النجاسة على خلاف القياس، والنكاح على خلاف القياس ونحو ذلك، فهو من أفسد الأقوال.

وشبههم أنهم يقولون: الإنسان شريف، والنكاح فيه ابتذال المرأة وشرف الإنسان ينافى الابتذال. وهذا غلط فإن النكاح من مصلحة شخص المرأة ونوع الإنسان ينافى الابتذال. والقدر الذى فيه من كون الذكر يقوم على الأنثى هو من الحكمة التى بها تتم مصلحة جنس الحيوان فضلا عن نوع

<sup>(</sup>١) النــور آية ٣٣ .

<sup>(</sup>۲) وسالة القياس ص ۲۹ – ۶۲ ، مجموع الفتاوى ص ۲۱ – ۲۸ – ۲۰ –

الإنسان. ومثل هذا الابتذال لاينافى الإنسانية كما لاينافيها أن يتغوط الإنسان إذا احتاج وأن يأكل ويشرب ، وإن كان الاستغناء عن ذلك أكمل ، بل ما احتاج إليه الإنسان وحصلت له به مصلحة فإنه لا يجوز أن يمنع منه ، والمرأة محتاجة إلى النكاح وهو من تمام مصلحها ، فكيف يقال القياس يقتضى منعها أن تتزوج .

وكذلك إزالة النجاسة فإن شهة من قال إنها تخالف القياس أن الماء إذا لاقاها نجس الماء ، ثم إذا صب ماء آخر لاقى الأول وهلم جراً . قالوا : فكأن القياس أنه تنجس المياه المتلاحقة والنجس لا يزيل النجس . وهذا غلط فإنه يقال : لم قلم : القياس يقتضى أن الماء إذا لاقى النجاسة نجس ؟

فإن قلتم لأنه فى بعض الصور كذلك . قيل : الحكم فى الأصل ممنوع عند من يقول الماء لاينجس إلا بالتغير . ومن سلم الأصل قال : ليس جعل الإزالة مخالفة للقياس . بأن يقال : القياس يقتضى أن الماء إذا لاق نجاسة لاينجس كما أنه إذا لاقاها حال الإزالة لاينجس . فهذا القياس أصحمن ذلك لأن النجاسة تزول بالماء بالنصوالإ مم الماء بالنصوالا مم المناء بالنصوالا من المناء بالنصوالا مناء بالناء بالنصوالا مناء بالناء بالناء

وأما تنجس الماء بالملاقاة فمورد نزاع: فكيف تجعل مواقع النزاع حجة على مواقع الزاع على مواقع الزاع على مواقع الإحماع . ثم يقال : الذي يقتضيه المعقول أن الماء إذا لم تغيره النجاسة لاينجس فإنه باق على أصل خلقته وهو طيب داخل في قوله تعالى :

« ويحل لهم الطلبات ويحرم عليهم الخبائث »(١) .

وهذا هو القياس في المائعات حميعها إذا وقعت فيها نجاسة فاستحالت حتى لم يظهر طعمها ولا لونها ولا ربحها أن لاتنجس. وقد تنازع الفقهاء: هل القياس يقتضى نجاسة الماء عملاقاة النجاسة إلا ما استثناه الدليل ؟ أو القياس يقتضى أنه لاينجس إذا لم يتغير ؟ على قولين : الأول : قبول أهل العراق. والثاني : قول أهل الحجاز ، وفقهاء الحديث منهم من يختار

<sup>(</sup>١) الأعسراف آية ١٥٧ .

هذا ومنهم من يختار هذا وهم أهل الحجاز وهو الصواب الذي تدل عليه الأصول والنصوص والمعقول فإن الله أباح الطيبات وحرم الحبائث. والطيب والخبيث باعتبار صفات قائمة بالشيء فما دام على حاله فهو طيب فلا وجه لتحريمه ولهذا لو وقعت قطرة خمر في جب لم يجلد شاربه والذين يسلمون أن القياس نجاسة الماء بالملاقاة فرقوا بين ملاقاته في الإزالة وبين غيرها بفروق: منهم من قال: الماء هاهنا وارد على النجاسة وهناك وردت النجاسة عليه وهذا ضعيف، فإنه لو صب ماء في جب نجس ينجس عندهم. ومنهم من قال: الماء إذا كان في مورد التطهير لإزالة الحبث أو الحدث لم يثبت مستعملا ولا نجساً وهذا حكاية مذهب ليس فيه حجة. ومنهم من قال: له حكم النجاسة ولا الإستعال إلا إذا انفصل. وأما قبل الانفصال فلا يكون مستعملا ولا نجساً وهذا حكاية مذهب ليس فيه حجة. ومنهم من قال: الماء في حال الإزالة جار والماء الجاري لا ينجس إلا بالتغيير وهو مذهب أي حنيفة ومالك. وهو أنص الروايتين عن أحمد وهو القول القديم للشافعي، ولكن إزالة النجاسة تارة تكون بالجريان وتارة تكون بدونه كما لو صب الماء على الثوب في الطست.

فالصواب أن مقتضى القياس أن الماء لا ينجس إلا بالتغير ، والنجاسة لا تزول به حتى يكون غير متغير وأما فى حال تغيره فهو نجس لكن تخفف به النجاسة وأما الإزالة فإنما تحصل بالماء الذى ليس يمتغير وهذا القياس فى الماء هو القياس فى المائعات كلها أنها لا تنجس إذا استحالت النجاسة فيها ولم يبق لها فيها أثر ، فإنها حينئذ من الطيبات لا من الحبائث . وهذا القياس هو القياس فى قليل الماء وكثيره وقليل المائع وكثيره فإذا قام دليل شرعى على نجاسة شيء من ذلك فلا نقول إنه خلاف القياس بل نقول دل ذلك على أن النجاسة ما استحالت ولهذا كان أظهر الأقوال فى المياه مذهب أهل المدينة والبصرة أنه لاينجس إلا بالتغيير وهو إحدى الروايات عن الإمام أحمد نصرها طائفة من أصحابه كالإمام أبى الوفاء بن عقيل وأبى محمد بن المنى . وكذلك الماء المستعمل فى طهارة الحدث باق على طهوريته ، وقد صح عن ولا يتعدى إليه عليه وسلم أنه قال : « الماء لاينجس » فلا يصير الماء جنباً ولا يتعدى إليه حكم الجنابة . ونهيه صلى الله عليه وسلم عن البول فى الماء

الدائم أو عن الاغتسال فيه(١) لايدل على أنه يصبر نجساً بذلك ، بل قد نهى عنه لما يفضى إليه البول بعد البول من إفساده ، أو لما يؤدى إلى الوسواس ، كما ينهى عن بول الرجل فى مستحمه ، واقال : عامة الوسواس منه(٧) . و هذا ونهيه عن الاغتسال قد جاء فيه أنه نهى عن الاغتسال فيه بعد البول ، و هذا يشبه نهيه عن بول الإنسان فى مستحمه .

وقد ثبت فى الصحيح عنه صلى الله عليه وسلم أنه سئل عن فأرة وقعت فى سمن فقال : « ألقوها وما حولها وكلوا سمنكم »(٣) والتفريق المروى فيه إن كان جامداً فألقوها وما حولها ، وإن كان مائعاً فلا تقربوه غلط كما بينه البخارى والترمذى وغيرهما وهو من غلط معمر فيه ، وابن عباس راويه أفتى فيا إذا ماتت أن تلتى وما حولها ويؤكل فقيل لها أنها قد دارت فيه فقال : إنما ذاك لما كانت حية فلما ماتت استقرت .

رواه أحمد فى مسائل ابنه صالح(؛) وكذلك الزهرى راوى الحديث أفتى فى الجامد والمائع القليل والكثير سمناً أو زيتاً أو غير ذلك بأن تلقى وما قرب منها ويؤكل الباقى واحتج بالحديث . فكيف قد يكون روى فيه

<sup>(</sup>۱) رواه البخارى ومسلم عن أبى هريرة أنه سمع النبى صلىالله عليه وسلم يقول لا يبولن أحدكم فى المساء الدائم الذى لايجرى ثم يغتسل فيه ص ٦٣ ـ ١ ـ اللؤلؤ والمرجان . والنووى على مسلم ص ٧٧ه ـ ١ .

<sup>(</sup>٢) من حديث عبد الله بن مغمل رضى الله عنه أن الذي صلى الله عليه وسلم بهى أن يبول الرجل في مستحمه ، وقال : إن عامة الوسواس منه . رواه أحمد والنسائي وابن ماجة والترمذي واللفظ له وقال حديث غريب لا نعرفه مرفوعاً إلا من حديث أشعث بن عبد الله ، ويتمال : أشعث الأعمى ص ١٣٧ ـ ١ الترغيب والترهيب .

<sup>(</sup>٣) رواه البخاری ص ۱۲۹ ـ ۷ رواه أبو داود والترمذی والنسائی ص ۳۳۹ ـ ۵ محتصر الدن مع معالم السن و تهذیبه .

<sup>(</sup>٤) هو صالح بن أحمد أبو الفضل أكبر أولاده . سمع أباه أحمد ، وعلى بن الوليد الطيالسي وغيرهما وروى عنه ابنه زهير . وأبو القاسم البغوى وخلق ، وكان الناس يكتبون إليه من خراسان ومن المواضع يسأل لهم أباه عن المسائل فوقعت إليه مسائل جياد . وكان سخياً يطول ذكو سخائه أن يرسم في كتاب . وو في القضاء بطرسوس وأصبهان . مات بأصان سنة ٢٦٦ ه وكان مولده ٢٠٣ ه ( طبقات الحنابلة ٢٦٣ م ) .

الفرق وحديث القلتين إن صح عن النبي صلى الله عليه وسلم يدل على ذلك أيضاً ، فإن قوله إذا بلغ المـاء قلتين لم يحمل الحبث ، وفي اللفظ الآخر لم تنجسه شيى ء(١) يدل على أن الموجب للنجاسة كون الحبث فيه محمولا ، فمتى كان مستهلكاً فيه لم يكن محمولا فمنطوق الحديث وتعليله لم يدل على ذلك . وأما تخصيص القلتين بالذكر فإنهم سألوا عن المـاء يكون بأرض الفلاة وما ينوبه من السباع والدواب. وذلك الماء الكثير في العادة. فبمن رسول الله صلى الله عليه وسلم أن مثل ذلك لا يكون فيه خبث في العادة ، كخلاف القليل فإنه قد محمل الخبث وقد لامحمله فإن الكثرة تعبن على إحالة ألخبث إلى طبعه ، والمفهوم لا نجب فيه العموم فليس إذا كان القلتان لا تحمل الخبث يلزم أن ما دونهما يحمله مطلقاً . على أن التخصيص وقع جواباً لأناس سألوه عن مياه معينة فقد يكون التخصيص لأن هذه كثيرة لاتحمل الحبث والقلتان كثير ، ولا يلزم أن لايكون الكثير إلا قلتين ، وإلا فلو كان هذا حداً فاصلا بين الحلال والحرام لذكره ابتداء . ولأن الحدود الشرعية تكون معروفة كنصاب الذهب والمعشرات ونحو ذلك . والمـاء الذي تقع فيه النجاسة لا يعلم كيله إلا خرصا و لا يمكن كيله فى العادة . فكيف يفصل بين الحلال والحرام بما يتعذر معرفته على غالب الناس في غالب الأوقات ؟ وقد أطلق في غير حديث قوله : ــ « المـاء طور لاينجسه شيء والمـاء لابجنب »(٢) ولم يقدره مع أن تأخير البيان عن وقت الحاجة لابجوز . ومنطوق هذا الحديث يوافق تلك . ومفهومه إنما يدل عند من يقول بدلالة المفهوم إذا لم يكن هناك سبب يوجب التخصيص بالذكر لا الاختصاص بالحكم وهذا لايعلم هنا .

وحديث الأمر بإراقة الماء من ولوغ الكلب لأن الآنية التي يلغ فيها

<sup>(</sup>١) اللفظ الأول قال في المنتتى رواه الحمسة . وأما اللفظ الثانى فلابن ماجة ورواية لأحمد ص ٤٢ ــ ١ من نيل الأوطار .

<sup>(</sup>٢) ذكره فى المنتق من حديث ابن عباس وقال رواه أحمد وأبو داود والنسائى والترمذى وقال حديث صحيح ٣٨ ـ ١ من نيل الأوطار .

الكلب فى العادة صغيرة ، ولعابه لزج يبتى فى الماء ويتصل بالإناء فيراق الماء ويغسل الإناء من ريقه الذى لم يستحل بعد ، خلاف ما إذا ولغ فى إناء كبير وقد نقل حرب(١) عن أحمد فى كلب ولغ فى جب كبير فيه زيت فأمره بأكله .

وبسط هذه المسائل له موضع آخر وإنما المقصود التشبيه على مخالفة القياس وموافقته(٢).

#### ١٧ – تطهير ألمساء:

وقالوا إن تطهير الماء على خلاف القياس . وهذا بنوه على الأصل السابق في المسألة السابقة . قال ابن تيمية :

وقول القائل أن تطهير المداء على خلاف القياس هو بناء على هذا الأصل الفاسد وإلا فمن كان من أصله أن القياس أن المداء لا ينجس إلا بالتغير فالقياس عنده تطهيره ، فإن الحكم إذا ثبت بعلة زال بزوالهما وإذا كانت العلة التغير فإذا زال التغير زالت النجاسة ، كما أن العلة لمدا كانت فى الحمر الشدة المطربة فإذا زالت طهرت كيف والنجاسة فى المداء واردة عليه كنجاسة الأرض ، ولمكن قد يقال هذا مبنى على مسألة الاستحالة وفيها نزاع مشهور ، في مذهب مالك وأحمد قولان ومذهب أبى حنيفة وأهل الظاهر أنها تطهر بالاستحالة ومذهب الشافعي لاتطهر بالاستحالة ، وقول القائل أنها تطهر بالاستحالة أصح ، فإن النجاسة إذا صارت ملحاً أو رماداً فقد تبدلت الحقيقة وتبدل الاسم والصفة فالنصوص المتناولة لتحريم الميتة والدم ولحم الحنزير لاتتناول الملح والرماد والراب لا لفظاً ولا معنى والمعنى الذي لأجله كانت

<sup>(</sup>۱) هو حرب بن إسماءيل بن خلف الكرمانى أبو محمد وقيل أبو عبد الله الحفظ الفقيه صاحب الإمام أحمد كان رجلا جليلا حدث عنه أبو بكر المروذى وقد عينه السلطان على أمر الحكم وغيره فى البلد توفى سنة ۲۸۰ هـ طبقات الحنابلة ص ۱۶۵ ـ ۱ وطبقات الحفاظ ص۲۷۱ .

(۲) رسالة القياس من ص ۲۰ ـ ۱۲ ـ .

تلك الأعيان خبيثة معدوم فى هذه الأعيان فلا وجه للقول بأنها خبيثة نجسة والذين فرقوا بين ذلك وبين الحمر قالوا: الحمر نجست بالاستحالة فطهرت بالاستحالة ، فيقال لهم : وكذلك البول والدم والعذرة إنما نجست بالاستحالة فينبغى أن تطهر بالاستحالة(١).

# ١٣ – التوضو من لحوم الإبل:

قال كثير من الفقهاء إن التوضو من لحوم الإبل على خلاف القياس لأنها لحم واللحم لا يتوضأ منه ، وهذا من الأسباب التي جعلت كثيراً من العلماء يذهب إلى أن لحوم الإبل لاتنقض الوضوء .

ولكن ابن تيمية يرى أن لحم الإبل ينقض الوضوء كما ذهب إلى ذلك الإمام أحمد بن حنبل. وهو إذ يختار هذا القول لا يختاره عن تقليد بل يختاره عن استدلال وتحقيق فهو يرى أن الوضوء من لحوم الإبل موافق للقياس الصحيح وعدم الوضوء منه مخالف للقياس. فها هو يقول:

وصاحب الشرع قد فرق بين لحم الغنم ولحم الإبل كما فرق بين معاطن هذه ومبارك هذه فأمر بالصلاة فى هذا ونهى عن الصلاة فى هذا(٢) فدعوى المدعى أن القياس التسوية بينهما من جنس قول الذين قالوا: — «إنما البيع مثل الربا وأحل الله البيع وحرم الربا »(٢). والفرق بينهما ثابت فى نفس

<sup>(</sup>۱) رسالة القياس ص ١٦ .

<sup>(</sup>٢) وذلك ماذكر في المنتى عن مسلم وأحد عن جار بن سمرة: أن رجلا سأل رسول الله صلى الله عليه وسلم : أنتوضاً من لحوم الغم ؟ قال : إن شئت توضاً ، وإن شئت فلا تتوضاً ، قال : أنتوضاً من لحوم الإبل ؟ قال : نم ، توضاً من لحوم الإبل ، قال أصل في مرابض الإبل ؟ قال : لا «ورواه أحمد وأبو داود عن البراء بالفم ؟ قال : نم ، قال : أصلى في مرابض الإبل ؟ قال : لا «ورواه أحمد وأبو داود عن البراء بن عاذب بلفظ : سئل رسول الله صلى الله عليه وسلم عن الوضوء من لحوم الإبل ، فقال توضووا مها ، وسئل عن الصلاة في مبارك الإبل ، فقال : معلوا فيها فإنها من الشياطين ، وسئل عن الصلاة في مرابض النم فقال : صلوا فيها فإنها بركة مس ٢٣٧ ، ٢٣٩ - ١ فيل الأوطار .

<sup>(</sup>٣) البقسرة آية ٢٧٥ .

الأمر كما فرق بن أصحاب الإبل وأصحاب الغنم فقال : الفخر والخيلاء في الفدادين أصحاب الإبل والسكينة في أهل الغنم . وروى في الإبل أنها جن خلقت من جن . وروى على ذروة كل بعير شيطان(١) فالإبل فها قوة شيطانية . والفادى شبيه بالمفتدى . ولهذا حرم كل ذى ناب من السباع وكل ذي مخلب من الطبر . لأنها دواب عادية . فالاغتذاء مها بجعل في خلق الإنسان من العدوان ما يضره في دينه . فنهي الله عن ذلك لأنَّ المقصود أن يقوم الناس بالقسط ، والإبل إذا أكل منها تبتى فيه قوة شيطانية وفي الحديث الذي في السنن عن النبي صلى الله عليه وسلم : أنه قال : الغضب من الشيطان و الشيطان خلق من النار . وإنما تطفأ النار بالمـاء قال النبي صلى الله عليه وسلم : إذا غضب أحدكم فليتوضأ (٢) . فإذا توضأ العبد من لحوم الإبل كان في ذلك من إطفاء القوة الشيطانية ما يزيل المفسدة نخلاف من لم يتوضأ منها فإن الفساد حاصل معه ، ولهذا يقال : إنَّ الأعراب بأكلهم لحوم الإبل مع عدم الوضوء منها صار فيهم من الحقد ما صار ، ولهذا أمر بالوضوء مما مست النار (٣)و هو حديث صحيح وقد ثبت في أحاديث صحيحة أنه أكل مما مست النار ولم يتوضأ(؛) فقيل إن الأول منسوخ لكن لم يثبت أن ذلك متقدم على هذا بل رواه أبو هريرة وإسلامه متأخر عن تاريخ بعض تلك الأحاديث كحديث السويق الذي كان بخير فإنه كان قبل إسلام أبي هريرة . وقيل : بل الأمر بالتوضوء مما مست النار استحباب كالأمر بالتوضو من الغضب . وهذا أظهر القولىن وهما وجهان في مذهب أحمد فإن النسخ لا يصار إليه إلا عند التنافي وتحقق التاريخ وكلاهما منتف بخلاف حمل الأمر على الاستحباب فإن له نظائر كثىرة .

وكذلك التوضوء من مس الذكر ، ومس النساء من هذا الباب لما فيه

<sup>(</sup>۱) رواه الحاكم في المستدرك عن أبي هريرة ، ورواه الإمام أحد – والنسائي وابن حبان عن حمزة بن عمرو الأسلمي ص ٢٣٢ ـ ٢ الفتح الـكبير .

<sup>(</sup>٢) رواه أبو داود ص ٥١ ٤ ـ ٣ الترغيب والترهيب .

<sup>(</sup>٣) رواه مــلم وأبو داود الترمذي والنسائي عن أبي هريرة مر فوعاً بلفظ – توضئوا مما مست الغار – النووي على شرح مسلم ص ١٥٣/ اوزيل الأوطار ٢٣٨ – ١

من تحريك الشهوة ، فالتوضو مما يحرك الشهوة كالتوضو من الغضب ، وما مسته النار هو من هذا الباب ، فإن الغضب من الشيطان والشيطان من النار .

وأما لحوم الإبل فقد قيل: التوضو منه مستحب. لكن نفريق النبي صلى الله عليه وسلم بينه وبين لحم الغم – مع أن ذلك مسته النار والوضوء منه مستحب – دليل على الاختصاص. وما فوق الاستحباب إلا الإيجاب. ولأن الشيطنة في الإبل لازمة وفيا مسته النار عارضة ولهذا نهى عن الصلاة في أعطانها للزوم الشيطان لهما نخلاف الصلاة في مباركها في السفر فإنه جائز لأنه عارض. والحشوش محتضرة فهي أولى بالنهي من أعطان الإبل. وكذلك الحام بيت الشيطان. وفي الوضوء من اللحوم الحبيثة عن أحمد روايتان على أن الحكم مما عقل معناه فيعدى ، أو ليس كذلك ؟

والخبائث التي أبيحت للضرورة كلحوم السباع أبلغ في الشيطنة من لحوم الإبل ، فالوضوء منها أولى(١) .

#### ١٤ ـ الفطر من الحجامة:

ومن ذلك الفطر من الحجامة ـ ذكر ابن تيمية أن بعض العلماء برى أن الفطر من الحجامة محالف للقياس ـ والذين اعتقدوا ذلك هم الذين اعتقدوا أن الفطر يكون (مما خرج لا مما دخل )(٢). وهؤلاء أشكل عليهم التيء والاحتلام ودم الحيض والنفاس.

ولقد أجاب ان تيمية على ذلك بقوله: وأما من تدبر أصول الشرع ومقاصده فإنه رأى الشارع لما أمر بالصوم أمر فيه بالاعتدال حتى كره الوصال. وأمر بتعجيل الفطر وتأخير السحور، وجعل أعدل الصيام

<sup>(</sup>۱) رسالة القياس ص ١٦ – ١٨ ومجموع الفتاوى ص ٢٠ - ٢٠ .

<sup>(</sup>٢) ( مما خرج لا مما دخل ) كذا فى الأصل المنقول منه و لعل الصواب ( مما دخل لا مما خرج )

وأفضله صيام داود عليه السلام وكان من العدل أن لانحرج من الإنسان ما به قيام قوته فالتيء نحرج الغذاء والاستمناء نحرج المنى . والحيض نحرج الدم و مهذه الأمور قوام البدن لكن فرق بين ما يمكن الاحتراز منه ومالا يمكن فالاحتلام لا يمكن الاحتراز منه . . وكذلك من ذرعه التيء وكذا دم الاستحاضة فإنه ليس له وقت معين نخلاف دم الحيض فإن له وقتاً معيناً فالمحتجم أخرج دمه وكذلك المفتصد نخلاف من خرج دمه بغير اختيار كالمحروح فإن هذا لا يمكن الاحتراز منه فكانت الحجامة من جنس التيء والاستمناء والحيض ، وكان خروج دم الجرح من جنس الاستحاضة والاحتلام وذرع التي فقد تناسبت الشريعة وتشابت ولم تخرج عن القياس والأظهر أنه لايفطر بالكحل ولا بالتلاع مالا يغذى كالحصاة ، ولكن يفطر بالسعوط لقوله : (وبالغ في الاستنشاق إلا أن تكون صائماً)(١).

# 10 \_ التيمم:

ومن ذلك التيمم ذكر ابن تيمية ــ رحمه الله ــ أن ممن يظن أنه على خلاف القياس التيمم حيث قالوا إنه على خلاف القياس من وجهين :

أحدهما: ــ أن التراب ملوث لا يزيل درناً ولا وسخاً ولا يطهر البدن كما لايطهر الثوب .

الثانى: ــ أنه شرع فى عضوين من أعضاء الوضوء دون بقيتها وهذا خروج عن القياس الصحيح .

ولقد أجاب ابن تيمية بقوله : ــ ولعمر الله إنه خروج عن القياس الباطل المضاد للدين وهو على وفق القياس الصحيح فإن الله سبحانه جعل

<sup>(</sup>١) رسالة القياس ص ١٩ ، ٢٠ ومجموع الفتأوى ٢٧ ٥ - ٢٠ .

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد والشافعي ، وابن الجارود ، وابن خزيمة ، وابن حبان والحاكم والبيهق وأهل السن الأوبع من حديث لقيط بن صبرة ص ١٦٥ - ١ نيل الأوطار .

من الماء كل شيء حي وخلقنا من التراب . فلنا مادتان : الماء والتراب فجعل مهما نشأتنا وأقواتنا وبهما تطهرنا وتعبدنا فالتراب أصل ما خلق منه الناس . والماء حياة كل شيء وهما الأصل في الطبائع التي ركب الله عليها هذا العالم وجعل قوامه بها .

وكان أصلح ما يقع به تطهير الأشياء من الأدناس والأقذار هو الماء في الأمر المعتاد فلم يجز العدول عنه إلا في حال العدم والعذر بمرض أو نحوه وكان النقل عنه إلى شقيقه وأخيه التراب أولى من غيره ، وإن لوث ظاهراً فإنه يطهر باطناً ثم يقوى طهارة الباطن فيزيل دنس الظاهر أو يحففه . وهذا أمر يشهده من له بصر نافذ بحقائق الأعمال وارتباط الظاهر بالباطن وتأثر كل منهما بالآخر وانفعاله منه .

وأما كونه فى عضوين فنى غاية الموافقة للقياس والحكمة فإن وضع التراب على الرءوس مكروه فى العادات وإنما يفعل عند المصائب والنوائب والرجلان محل ملامسة التراب فى أغلب الأحوال .

وفى تتريب الوجه من الحضوع والتعظيم لله والذل له والانكسار لله ما هو من أحب العبادات لله وأنفعها للعبد . ولذلك يستحب للساجد أن يترب وجهه لله وأن لايقصد وقاية وجهه من التراب كما قال بعض الصحابة لمن رآه قد سحد وجعل بينه وبين التراب وقاية .

فقال: ترب وجهك. وهذا المعنى لا يوجد فى تتريب الرجلين وأيضاً فوافقة ذلك للقياس من وجه آخر. وهو أن التيمم جعل فى العضوين المغسولين وسقط عن العضوين الممسوحين فإن الرجلين تمسحان فى الحف ، والرأس فى العامة فلما خفف عن المغسولين بالمسح خفف عن الممسوحين بالعفو إذ لو مسحا بالتراب لم يكن فيه تخفيف عنهما بل كان فيه انتقال من مسحهما بالماء إلى مسحهما بالتراب. فظهر أن الذى جاءت به الشريعة هو أعدل الأمور وأكملها وهو الميزان الصحيح. وأما كون تيمم الجنب كتيمم المحدث فلما سقط مسح الرأس والرجلين بالتراب عن المحدث سقط مسح البدن كله بالتراب عن المحدث سقط مسح البدن

إذ فى ذلك من المشقة والحرج والعسر ما يناقض رخصة التيمم ، ويدخل أكرم المخلوقات على الله فى شبه البهاهم إذا تمرغ فى النراب فالذى جاءت به الشريعة لا مزيد فى الحسن والحكمة والعدل عليه . ولله الحمد(١) .

### ١٦ – المضى في الحج الفاسد :

ومن ذلك المضى فى الحج الفاسد :

ذكر ان تيمية :

قول من قال: إن المضى فى الحج الفاسد على خلاف القياس ورد ذلك قائلا: فليس الأمر كذلك. فإن الله أمر بإتمام الحج والعمرة فعلى من شرع فيهما أن يمضى فيهما وإن كان متطوعاً بالدخول باتفاق الأئمة وهم متنازعون فيا سوى ذلك من التطوعات هل تلزم بالشرع أم لا؟

فقد وجب عليه بالإحرام أن يمضى فيه إلى حن يتحلل وأن لا يطأ في الحج ، فإذا وطأ في الحج لم يمنع وطؤه ما وجب عليه من إتمام الحج ، ونظير هذا الصيام في رمضان لما وجب عليه الإتمام بقوله : «ثم أتموا الصيام إلى الليل » (٢) فإذا أفطر لم يسقط عنه فطره ما وجب من الإتمام بل يجب عليه إتمام صومه وإن أفسده وهذا لأن الصيام له حد محدو د وهو غروب الشمس كما للحج وقت مخصوص وهو يوم عرفة وما بعده ، ومكان مخصوص وهو عرفة ومز دلفة ومنى ، فلا يمكنه إحلال الحج قبل وصوله إلى مكانه ، كما لا يمكنه إحلال الصيام ، اللهم إلا إذا كان معذوراً كالمحصر فهذا كالمعذور في الفطر ، وهذا نخلاف الصلاة إذا أفسدها فإنه يبتديها لأن الصلاة يمكنه فعلها في أثناء الوقت (٣) .

<sup>(</sup>١) رسالة القياس ص ٢٠، ٢١.

<sup>(</sup>٢) البقرة آية ١٨٧.

<sup>(</sup>٣) رسالة القياس ص ٤٣ .

### ١٧ ــ إعادة المصلي وحده خلف الصف :

ومن ذلك إعادة المصلي وحده خلف الصف .

ذهب بعض العلماء إلى أن أمر النبي صلى الله عليه وسلم للمصلى وحده خلف الصف بإعادة الصلاة(١) على خلاف القياس .

وذلك أن الإمام يقف وحده والمرأة تقف خلف الرجال وحدها كما جاءت بذلك السنة .

ولكن ان تيمية يرد ذلك ويعتبر أن أمر النبي صلى الله عليه وسلم له بالإعادة على وفق القياس فها هو يقول :

وليس الأمر كذلك فإن الإمام يسن فى حقه التقدم بالاتفاق ، والموتمون يسن فى حقهم الاصطفاف بالاتفاق فكيف يشتبه هذا بهذا ؟

وذلك لأن الإمام يؤتم به فإذا كان إمامهم رأوه وكان اقتداؤهم به أكمل . وأما المرأة فإنها تقف وحدها إذا لم يكن هناك امرأة غيرها . فالسنة في حقها الاصطفاف ، لكن قضية المرأة تدل على شيئين :

تدل على أنه إذا لم يجد خلف الصف من يقوم معه وتعذر الدخول في الصف صلى وحده للحاجة ، وهذا هو القياس فإن الواجبات تسقط للحاجة ، وأمره بأن يصاف غيره من الواجبات فإذا تعذر ذلك سقط للحاجة كما سقط غير ذلك من فرائض الصلاة للحاجة في مثل صلاة الحوف محافظة على الجماعة . وطرد ذلك إذا لم يمكنه أن يصلى مع الجماعة إلاقدام الإمام فإنه يصلى هنا لأجل الحاجة أمامه وهو قول طوائف من أهل العلم . وهو أحد الوجهين في مذهب أحمد وإن كانوا لا يجوزون التردم على الإمام ، إذا أمكن ترك التقدم عليه . وفي الجملة فليست المصافة أوجب من غيرها فإذا سقط غيرها للعفر في الجملة فليست المصافة أوجب من غيرها فإذا سقط غيرها للعفر في الجملة فليست المصافة أوجب من غيرها فإذا سقط غيرها للعفر

<sup>(</sup>١) وذلك كما فى حديث على بن شيبان وقد رواه أحمد وابن ماجه وحديث وابصة بن معبد وقد رواه الحمسة – إلا النسائي وأحمد مثنتي الأخيار مع نيل الأبرطار ص ٢٠٩ - ٣ -

ومن الأصول الكلية أن المعجوز عنه فى الشرع ساقط الوجوب وأن المضطر إليه بلا معصية غير محظور . فلم يوجب الله ما يعجز عنه العبد ، ولم يحرم ما يضطر إليه العبد (١) .

هذه حملة من الأحكام والنصوص التي ظن فيها بعض العلماء أنها مخالفة للقياس . ذكرنا فيها رأى شيخ الإسلام ان تيمية ومناقشته لهما وتبينا كيف كانت موافقة لقياس الأصول بأسهل الطرق وأبسطها بدون تكلف ولا خروج عن القواعد الأصولية . بينها ما ذكره المخالف خرجوا به إلى نوع من التكلف والتشدد ، فهو لا يستقيم مع ميزان العقل السليم فضلا عن ميزان الشرع .

ولقد قال ابن تيمية في نهاية كلامه على بعض تلك المسائل المتقدمة .

وبالجملة فما عرفت حديثاً صحيحاً إلا يمكن تخرجه على الأصول الثابتة وقد تدبرت ما أمكنني من أدلة الشرع فما رأيت قياساً صحيحاً بحالف حديثاً صحيحاً. كما أن المعقول الصريح لا بحالف المنقول الصحيح. بل مني رأيت قياساً بحالف أثراً فلابد من ضعف أحدهما لكن الهيز بين صحيح القياس وفاسده مما يحني كثير منه على أفاضل العلماء فضلا عمن هو دونهم. فإن إدراك الصفات المؤثرة في الأحكام على وجهها ومعرفة الحكم والمعانى التي تضمنها الشريعة من أشرف العلوم، فمنه الجلى الذي يعرفه كثير من الناس ومنه الدقيق الذي لايعرفه إلا خواصهم. فلهذا : صار قياس كثير من العلماء يرد محالفاً للنصوص لحفاء القياس الصحيح علهم كما يحني على كثير من الناس مافي النصوص من الدلائل الدقيقة التي تدل على الأحكام(٢).

وهو إذ يسلك ــ رحمه الله ــ هذا المسلك السليم يفتح باباً ينفذ منه المجتهدون إلى معرفة قضايا كانت تبدو مخالفة للقياس . فيتبينوا منها أنه ليس هناك شيء في الشريعة الإسلامية يتنافى مع القياس الصحيح . ولقد دخل

<sup>(</sup>١) رسالة القياس ص ٣٧ - ٣٨ .

<sup>(</sup>٢) رسالة القياس ص ٢ ٤ .

ابن القيم تلميذ ابن تيمية مع هذا الباب مترسماً خطا شيخه . فأخذ الكثير من النصوص والأحكام التي يظن أنها تخالف القياس فبين أنها لا تخالف القياس الصحيح بل توافقه . فأبرز هذه الحقيقة حتى أصبحت بينة واضحة .

### غرة القول عخالفة القياس:

لقد نتج عن ذلك أن جعل بعض الأحناف ومن سلك مسلكهم هذا القول – أعنى قولهم هذا مخالف للقياس – وقولهم لا يقاس عليه ، سنداً لهم في ترك العمل في بعض النصوص ، ورد بعض الأحكام لأسباب يذكرونها من أهمها المخالفة للقياس . فكأنهم بعملهم هذا يجعلون القياس سابقاً للنصوص (١).

ونشير إلى حملة مما تركوا العمل به ليتضح لنا ثمرة الحلاف وقد سبق أن ذكرناها وافية في مواضعها فلتراجع .

### من ذلك:

۱ — المزارعة: قال بعدم جوازها مالك وأبو حنيفة والشافعي كما قال أبو حنيفة بعدم جواز المساقاة. فقد قالوا إنها نوع إجارة والأجرة ليست معلومة ، مع أن شرط صحة الإجارة أن تكون الأجرة معلومة بالمقدار وقت العقد وهنا ليس فها أجرة معلومة بل حصة شائعة في ربح مال أو زرع أو ثمر وهو غير معلوم المقدار ، وربما لا يتأتى ربح قط ، ولا تنبت الأرض شيئاً ولا يشمر الشجر.

### ٢ – ومن ذلك المصراة :

ورد فيها حديث صحيح : عن أبى هريرة أن النبى صلى الله عليه وسلم قال : لاتصروا الإبل والغنم ، فن ابتاعها بعد ذلك فهو نحير النظرين بعد

<sup>(</sup>١) ولا أشك أنهم بعملهم هذا مجتهدون إن شاه الله . وأرجو ألا يحرموا أجر الحتهد .

أن يحلبها ، إن رضيها أمسكها ، وإن سخطها ردها وصاعا من تمر .(١) وترك العمل به الحنفية لأسباب أهمها : مخالفته للقياس فى نظرهم من عدة وجوه سبق ذكرها .

٣ ــ ومن ذلك انتفاع المرتهن بالمرهون المركوب والمحلوب .

ورد فيه حديث أبى هريرة أن النبى صلى الله عليه وسلم كان يقول: « الظهر يركب بنفقته إذا كان مرهوناً ولين الدر يشرب بنفقته إذا كان مرهوناً وعلى الذي يركب ويشرب النفقة(٢).

ترك العمل به الشافعي وأبو حنيفة ومالك لأسباب منها: مخالفته للقياس في نظر هم كما سبق ذكر ذلك .

٤ ــ الحكم فيمن وقع على جارية امرأته .

ورد به حدیث عن سلمة بن المحبق . أن رسول الله صلی الله علیه و سلم قضی فی رجل وقع علی جاریة امرأته إن كان استكرهها فهی حرة وعلیه لسیدتها مثلها ، وإن كانت طاوعته فهی له وعلیه لسیدتها مثلها ، وقد روی فی لهظ آخر وإن كانت طاوعته فهی ومثلها من ماله لسیدتها (۳) .

ترك العمل به كثير من العلماء لأسباب منها: مخالفته للقياس. وسبق أن ذكرت موقف ابن تيمية منه.

ومن ذلك الوضوء من لحوم الإبل.

ورد به حدیث جابر بن سمرة(؛) أن رجلا سأل رسول الله صلی الله

<sup>(</sup>١) قال في المنتق متفق عليه ٣٤١ ــ ٥ من نيل الأوطار .

<sup>(</sup>٢) قال في المنتقى رواه الجاعة إلا مسلماً والنسائي ٢٦٤ ــ ه من نيل الأوطار .

 <sup>(</sup>٣) قال الشوكاني في نيل الأوطار ١٣٥ ـ ٧ رواه أبو داود والنسائي وابن ماجة من طريق الحسن البصري وذكر أمانيد جميع طرق هذا الحديث وما فيها من مقال .

<sup>(؛)</sup> هو جابر بن سمرة بن جنادة بن جندب العامرى ثم الموائى وهو ابن أخت سعد ابن أبي وقاص . سكن الكوفة و ابتنى بها داراً . روى عن النبى صلى الله عليه وسلم أحاديث كثيرة توفى سنة ٦٦ ه أيام المحتار . أسد النابة ص ٢٠٤ .

عليه وسلم أنتوضاً من لحوم الغنم؟ قال: إن شئت توضأ وإن شئت فلاتتوضاً. قال: أنتوضاً من لحوم الإبل؟ قال: تعم. توضأ من لحوم الإبل؟ قال: أصلى في مرابض الغنم؟ قال: نعم. قال: أصلى في مرابض الإبل؟ – قال: لا(١).

رُكُ العمل بهذا الحديث الجمهور ومنهم الأئمة الثلاثة : مالك ، الشافعي ، أبو حنيفة . لأسباب أهمها مخالفته للقياس .

هذه حملة من ثمرة الخلاف بين ابن تيمية وغيره من العلماء .

انتهى بتوفيق الله تعسالى الجزء الثسانى وبليه الجزء الثسانى وأوله الاصسل السادس الاستصحاب

<sup>(</sup>١) قال في المنتق رواه أحمد ومسلم ٢٣٧ ــ ١ من نيل الأوطار .



### الأصلحاليادين

### الاستصحاب

وسأتناول من هذا المرضوع إن شاء الله ما يلي :

ا عریفه

٢ ــ مكانة الاستصحاب وفائدته .

٣ ــ أنواعه : وهي :

أولا: استصحاب الإباحة الأصلية للأشياء التي لم يرد دليل بتحريمها -- والبراءة العقلية -- والعدم الأصلي ودليل ذلك -- وذكر شيء من فروع هذا النوع .

ثانياً: استصحاب العموم. واستصحاب النص.

ثالثاً: استصحاب الوصف المثبت للحكم الشرعي حتى يثبت خلافه .

رابعاً: استصحاب حكم الإحماع في محل النزاع .

٤ ــ موقف ابن تيمية من الاستصحاب .

#### **١ -- تعريفه :**

لغة: طلب المصاحبة.

واصطلاحاً: عرفه الأصوليون بعدة تعاريف تكاد كلها تكون متقاربة . قال الأسنوى ؛ هو عبارة عن الحكم بثبوت أمر في الزمان الثاني بناء

على ثبوته فى الزمان الأول(١) .

وقال سعد الدين التفتاز انى : هو الحكم ببقاء أمر كان فى الزمان الأول ولم يظن عدمه(٢) .

وقال ابن تيمية : هو البقاء على الأصل فيا لم يعلم ثبوته وانتفاؤه بالشرع (٣).

وقال ابن قيم الجوزية : تلميذ ابن تيمية : هو استدامة إثبات ما كان ثابتاً أو نني ما كان منفياً (١) .

### ٢ - مكانة الاستصحاب وفائدته:

الاستصحاب أمر ضرورى للحياة الاجتماعية فعليه مدار معاملاتهم ، وأخذهم وإعطائهم ، وبيعهم وشرائهم ، وتواصلهم وتقاطعهم ، وسعادتهم وشقائهم ، وسرورهم وحزنهم ، ولعلى لا أكون مجانباً للصواب إذا قلت إنه أمر فطرى فطر الله الناس عليه في حياتهم .

قال سعد الدين التفتازانى : ولهذا يراسل العقلاء أهاليهم وبلادهم .. ويرسلون الودائع والهدايا ويعاملون بما يقتضى زماناً من التجارات والقروض والديون(ه).

وقد أجاد الأستاذ محمد تنى الحكيم فى تصوير الاستصحاب عملاحظة هذه المعانى السابقة فاعتبره ظاهرة اجتماعية يصدر عنها الناس فى مجتمعاتهم — حتى مع الشك — صدوراً تلقائياً كما هو الشأن فى الظواهر الاجتماعية . فقال :

<sup>(</sup>١) نهاية السول مع سلم الوصول ٣٥٨ \_ ٤ .

<sup>(</sup>٢) التلويح على التوضيح ١٠١ ـ ٢ طبع دار العهد الجديد للطباعة .

<sup>(</sup>٣) مجموع الفتاوى ص ٣٤٢ - ١١ .

<sup>(</sup>٤) أعلام الموقعين ٣٣٩ ـ ١ .

<sup>(</sup>٥) التلويح على التوضيح ص ١٠١ ـ ٢ ـ

والذى يبدو لى أن الاستصحاب من الظواهر الاجماعية العامة الى ولدت مع المحتمعات وستبقى معها – ما دامت المحتمعات – ضمانة لحفظ نظامها واستقامتها . ولو قدر للمجتمعات أن ترفع يدها عن الاستصحاب لما استقام نظامها بحال ، فالشخص الذى يسافر مثلا ويترك بلده وأهله وكل ما يتصل به ، لو ترك للشكوك سبيلها إليه وما أكترها لدى المسافرين ولم يدفعها بالاستصحاب ، لما أمكن له أن يسافر عن بلده ، بل لم يترك عتبات بيته أصلا ولشلت حركته الاجتماعية وفسد نظام حياته فيها(١) .

لذا فإن الأئمة الأربعة ومن تبعهم كما قال الأستاذ أبو زهرة مجمعون على الأخذبه ، ولكنهم اختلفوا في مقدار الأخذ(٢) .

### ٣ ـ أنواع الاستصحاب:

يذكر الأصوليون أنواعاً للاستصحاب هي :

أولا: استصحاب حكم الإباحة الأصلية للأشياء التي لم يرد دليل بتحريمها والمراءة العقلية والعدم الأصلي .

ومعنى هذا أن المقرر عند حمهور الأصوليين بعد ورود الشرع هو أن الأصل فى الأشياء النافعة التي لم يرد فيها من الشرع حكم معين هو الإباحة .

### وفى الأشياء الضارة الحرمة :

كما أن الأصل براءة الذمة من التكاليف وعدمها قبل ورود الشرع ، وبراءة الذمة من الحقوق المترتبة فيها حتى يوجد دليل شرعى يدل على ذلك التكليف(٣).

### و دليل الأول قوله تعالى :

<sup>(</sup>١) الوسيط في أصول الفقه الإسلامي للدكتور وهبه الزحيل ٥٦٠ .

<sup>(</sup>۲) ابن حنبل – لأبى زهرة ص ۲۸۹ .

 <sup>(</sup>٣) غاية الوصول ص ١٣٨ ، شرح الجلال المحل على جمع الجوامع مع حاشية العطار
 ٣٨٨ ـ ٢ و إرشاد الفحول للشوكاني ٢٣٨ و الوسيط ٥٥٠ .

# (أ) «هو الذي خلق لكم مافى الأرض جميعاً »(١).

فالله تعالى أخبر بأن حميع المخلوقات الأرضية للناس لأن ــ ما ــ موضوعة للعموم ولا سيا أنها أكدت بقوله ــ حميعاً ــ واللام فى ــ لـكم ــ تقتضى الاختصاص على جهة الانتفاع أى حميع ما فى الأرض مختص بكم لتنتفعوا به ، فيكون الانتفاع بجميع المخلوقات مأذوناً فيه شرعاً لا سيا أن الله ذكر ذلك في سياق الامتنان .

# (ب) قوله سبحانه و تعالى : « قل من حرم زينة الله التي أخرج لعباده والطيبات من الرزق »(٢) .

فهذا استفهام للإنكار ، فالله تعالى أنكر تحريم الزينة التي نختص بنا الانتفاع بها كما هو مفهوم من مقتضى اللام المفيدة للاختصاص فى قوله تعالى ــ لعباده.

### (ج) قوله عز وجل : « اليوم أحل لكم الطيبات »(٣) .

فاللام فى ــ لـكم ــ تدل على أن الطيبات مخصوصة بنا على جهة الانتفاع كما بينا . وليس المراد من الطيبات ــ المباحات وإلا لزم تكرار المعنى وإنما المراد ما ما تستطيبه النفس(؛) .

ودايل الثانى ما رواه أبو سعيد الحدرى ــرضى الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال : « لا ضرر ولا ضرار »(•) .

<sup>(</sup>١) البقرة آية ٢٩.

<sup>(</sup>٢) الأعراف آية ٣٢.

<sup>(</sup>٣) المائدة آية ه .

<sup>(</sup>٤) غاية الوصول شرح لب الأصول ١٣٨ وشرح الجلال المحلى على جمع الجوامع مع حاشية العطار ٣٨٨ ـ ٢ ، وإرشاد الفحول الشوكانى ٣٣٨ والوسيط للدكتور وهبه الزحيلى ص٠٥٥، ١٥٥.

<sup>(</sup>ه) قال النووى فى شرح الأربعين النووية : حديث حسن رواه ابن ماجه و الدارقطى وغير هما مسنداً ، ورواه مالك فى الموطأ مرسلا عن عمرو بن يحيى عن أبيه عن الذى صلى الله عليه وسلم فأسقط أبا سعيد ، وله طرق يقوى بعضها بعضاً . الحديث الثانى والثلاثون .

أى لا يجوز الضرر مطلقاً لأن النكرة فىسياق النفى تعم وإذا انتنى الجواز ثبت التحريم ، وهو المطلوب(١) .

وهذا النوع قال فيه الحنفية إنه ليس ثبوته عن طريق الاستصحاب بل ثبوته عن طريق العقل. وقالوا إنه يصلح حجة للدفع دون الإبقاء (٢).

ومن فروع هذا النوع: أن الإنسان مي عرض له طعام أو شراب لم يرد به نص يبيحه أو يحرمه نظر إلى آثاره ، فإن كانت آثاره طيبة ، أو تغلبت منافعه على مضاره فهو مباح طيب . وإن كانت آثاره خبيثة ، أو تغلبت مضاره على منافعه فهو خبيث حرام . وحيث ألزمنا الشارع بخمس صلوات في اليوم والليلة يكون القول بصلاة سادسة قولا بخلاف الأصل فيطلب عليه الدليل .

وكذلك حيث ألزمنا الشارع بصيام شهر رمضان يكون القول بصوم شوال قولا نخلاف الأصل فيطلب عليه الدليل.

وإذا ادعى شخص على آخر ديناً فعليه إقامة الدليل على أن ذمة المدعى عليه مشغولة بهذا الدين . فإذا لم يستطع إثباته كانت ذمة المدعى عليه بريئة لأن الأصل هو البراءة حتى يثبت المدعى دينه .

وكل عقد يجرى بين الناس لتبادل المنافع والسلع مباح ، ما لم نجد فى الشرع ما يدل على حرمته .

و إذا وجد فى بطنه شيئاً وهو فى الصلاة فأشكل عليه أخرج منه شىء أم لا ، لم يخرج من صلاته واستصحب الأصل حتى يتيقن ذلك .

وإذا شك فى صلاته فلم يدركم صلى ثلاثاً أم أربعاً فالأصل أنه لم يصل إلا ثلاثاً ، فليأت رابعة استصحاباً للأصل . .

<sup>(</sup>۱) غاية الوصول ص ۱۳۸ وشرح الجلال المحل على خمع الجوامع مع حاشية العطار ص ۳۸۸ – ۲ وإرشاد الفحول للشوكان ۲۳۸ والوسيط للدكتور وهية الزحيل ص ٥٥٠ ، ١٥٥ (۲) الشربيبي ، هامش على حاشية العطار على جمع الجوامع ص ٣٨٦ – ٢ .

ونظير ذلك مالو علمنا لزيد على عمرو ألفاً فأقام عمرو بينة بالأداء أو الإبراء ، فأقام زيد بينة أن عمراً أقر له بألف مطلقاً لم يثبت بهذه البينة شيء لاحتمال أن الألف الذي علمنا وجوبه وقامت البينة بإبرائه فلا تشغل ذمته بالاحتمال .

وإذا شك فى الطاهر المغير للماء هل هو قليل أو كثير ؟ فالأصل بقاء الطهورية .

وإذا أحرم بالعمرة ثم بالحج وشك ، هل كان أحرم بالحج قبل طوافها فيكون صحيحاً أو بعده فيكون باطلا ؟ حكم بصحته .

قال المـاوردى(١) : لأن الأصل جواز الإحرام بالحج حتى يتيقن أنه كان بعده .

إذا أكل الصائم آخر النهار بلا اجتهاد وشك فى الغروب يبطل صومه لأن الأصل بقاء النهار .

إذا تعاشر الزوجان مدة مديدة ثم ادعت عدم الكسوة والنفقة فالقول قولها لأن الأصل بقاؤهما في ذمته وعدم أدائهما .

وقال السيوطى (٢)اعلم أن هذه القاعدة تدخل فى حميع أبواب الفقه . والمسائل المخرجة عليها تبلغ ثلاثة أرباع الفقه وأكثر .

<sup>(</sup>۱) هو على بن محمد بن حبيب أبو الحسن المـاوردى أقضى قضاة عصره من أكابر الفقها، الشافهيين . ولد بالبصرة سنة ٣٦٤ ه وبها تفقه ثم انتقل إلى بغداد وكان يميل إلى مذهب الاعتزال ومن كتبه أدب الدنيا والدين والحاوى فى فقه الشافعية وغير ذلك مات سنة ٥٥٠ ه وفيات الأعيان ص ٣٦٠ ـ ١ .

<sup>(</sup>۲) تحدث السيوطى عن نفسه فى الترجمة التى عقدها لذلك فى كتابه حسن المحاضرة و مما جاء فيها قوله : «عبد الرحمن بن أبى بكر بن محمد بن عبان الحضرى السيوطى وكان مولدى ٩٨٩ ه نشأت يتيماً فحفظت القرآن ولى دون ثمانى سنين ثم حفظت العمدة ومنهاج الفقه و الأصول وبلغت مؤلفاتى إلى الآن ٣٠٠ كتاب « توفى فى روضة المقياس سنة ٩١١ ه - عن مقدمة طبقات الحفاظ بقلم على محمد عمر .

وإذا اختلفا فى قيمة المتلف حيث تجب قيمته على متلفه كالمستعبر والمستام، والمغاصب، والمودع المتعدى فالقول قول الغارم لأن الأصل براءة ذمته مما زاد.

وقال السيوطى تحت قاعدة الأصل العدم : فيها فروع .

منها: القول قول نافي الوطء غالباً لأن الأصل العدم.

ومنها : القول قول عامل القراض فى قوله : لم أربح . لأن الأصل عدم الربح .

أو لم أربح إلا كذا . لأن الأصل عدم الزائد . وفى قوله : لم تنهى عن شراء كذا لأن الأصل عدم النهى ، ولأنه لو كان كما يزعمه المالك لكان خائناً والأصل عدم الحيانة . وفى قدر رأس المال لأن الأصل عدم الزيادة . وفى قوله بعد التلف : أخذت المال قراضاً وقال المالك قرضاً كما قاله البغوى(١) وابن الصلاح(٢) فى فتاويهما ، لأنهما اتفقا على جواز التصرف والأصل عدم الضمان(٣) .

و مهذا تتقرر عندنا القواعد التالية :

١ – اليقن لا بزال بالشك .

٢ – الأصل براءة الذمة .

٣ - الأصل العدم.

<sup>(</sup>۱) هو الإمام الفقيه الحافظ المجتمد أبو محمد الحسين بن مسعود بن محمد الفراء الشافعي ويلقب أيضاً ركن الدين . صاحب : معالم التنزيل – وشرح السنة – والتهذيب – وغير ذلك . بورك له في تصافيفه لقصده الصالح . تفقه على القاضي حسين وحدث عنه . وآخر من روى عنه بالإجازة أبو المكارم فضل الله بن محمد . مات سنة ١٦ه ه (طبقات الحفاظ ٧٥٧) .

<sup>(</sup>۲) هو الإمام الحافظ شيخ الإسلام تتى الدين أبو عمرو عنّان بن الشيخ صلاح الدين عبد الرحمن الشافعي . صاحب كتاب علوم الحديث – وشرح مسام وغير ذلك ، سمع من ابن سكينة وخلائق ، ودرس بالصالحية ببيت المقدس – وتخرج به أناس . وكان من أعلام الدين في التفسير و الحديث والفقه مات منة ٦٤٣ ه ( طبقات الحفاظ ٩٩٩ ) .

<sup>(</sup>٣) الأشباه والنظائر ص ٥١ ، ٢٥ ، ٣٥ ، ٥٧ .

إلا صل في الأشياء الإباحة حتى يدل الدليل على التحريم .

ثانياً: استصحاب العموم إلى أن يرد تخصيص ، استصحاب النص إلى أن يرد نسخ .

لا خلاف في هذا النوع ، إلا أن الحنفية يقولون ليس هذا استصحاباً لأن الدليل قائم وهو العام والنص(١).

ثالثاً: استصحاب الوصف المثبت للحكم الشرعي حتى يثبت خلافه .

وقال ابن القيم : وهو حجة (٢)كاستصحاب حكم الطهارة ، وحكم الحدث واستصحاب بقاء النكاح ، وشغل الذمة بما تشغل به حتى يثبت خلاف ذلك .

وقال ابن القيم : وقد دل الشارع على تعليق الحكم به فى قوله فى الصيد : « وإن وجدته غريقاً فلا تأكله ، فإنك لا تدرى الماء قتله أو سهمك »(٣) ؟

وقوله: وإن خالطها كلاب من غيرها فلا تأكل ، فإنك إنما سميت على كلبك ولم تسم على غيره (١).

لما كان الأصل فى الذبائح التحريم ، وشك هل وجد الشرط المبيح أم لا ؟ بنى الصيد على أصله فى التحريم ، ولما كان الماء طاهراً فالأصل بقاؤه على طهارته ، ولم يزلها بالشك . ولما كان الأصل بقاء المتطهر على طهارته لم يأمره بالوضوء مع الشك فى الحدث . قال : « لا ينصرف حى يسمع صوتاً أو يجد ريحاً »(٥) .

و لما كان الأصل بقاء الصلاة في ذمته أمر الشاك أن يبني على اليقين

<sup>(</sup>١) الشربيني : هامش على حاشية العطار على جمع الجوامع ٣٨٦ - ٢ ·

<sup>(</sup>٢) أعلام الموقعين ٣٣٩ ـ ١.

<sup>(</sup>٣) قال في المنتنى متفق عليه ٣ ه ١ - ٨ نيل الأوطار .

<sup>(</sup>٤) متفق عليه . المرجع السابق ١٥٢ - ٨ .

<sup>(</sup>٥) قال في المنتقى رواه الجاعة إلا الترمذي ص ٢٤٠ – ١ ·

ويطرح الشك ، ولا يعارض هذا رفعه للنكاح المتيقن بقول الأمة السوداء انها أرضعت الزوجين فإن أصل الإيضاع على التحريم ، وإنما أبيحت الزوجة بظاهر الحال مع كونها أجنبية . وقد عارض هذا الظاهر ظاهر مثله أو أقوى منه وهو الشهادة ، فإذا تعارضا تساقطا . وبقى أصل التحريم لا معارض له ، فهذا الذي حكم به النبي صلى الله عليه وسلم وهو عين الصواب ومحض القياس .

ولم يتنازع الفقهاء فى هذا النوع ، وإنما تنازعوا فى بعض أحكامه لتجاذب المسألة أصلين متعارضين (١) مثاله : أن مالكاً منع الرجل إذا شك هل أحدث أم لا من الصلاة حتى يتوضأ ، لأنه وإن كان الأصل بقاء الطهارة فإن الأصل بقاء الصلاة فى ذمته . انتهى المقصود (٢) وقد ذكر بعض العلماء أن الحنفية ومن وافقهم نخالفون فى هذا ، ويقولون : لا يصلح هذا النوع حجة مطلقاً (٣) .

وقيل انه حجة فى الدفع لا فى الرفع أى أنه حجة فى إبقاء ماكان على ماكان وليس بحجة لإثبات أمر لم يكن . وهذا رأى الحنفية والمالكية .(١)

## رابعاً: استصحاب حكم الإجماع في محل النزاع:

و ذلك بأن يتفق المجتهدون على حكم فى حالة ثم تتغير صفة المجمع عليه فيختلفون فيه .

مثاله: إحماع الفقهاء على صحة الصلاة عند فقد الماء ، فإذا أتم المتيمم الصلاة قبل رؤية الماء صحت صلاته ، فإذا رأى الماء فى أثناء الصلاة فهل تبطل الصلاة ويستأنفها بالوضوء أم يتمها لأن الإحماع منعقد على صحتها قبل

<sup>(</sup>١) « لتجاذب المسألة أصلين متمارضين » كذا في الأصل و لعل الصواب : لتجاذب المسألة أصلان متمارضان .

<sup>(</sup>٢) أعلام الموقعين ٢٠ ـ ١ .

<sup>(</sup>٣) الوسيط في أصول الفقه الإسلامي للدكتور وهبة الزحيل ٥٠٣ .

<sup>(</sup>٤) الرجع السابق ٥٠٥ – والشربهي على حاشية العطار على حمع الجوامع ٣٨٦ . ٢ .

روية الماء ، فيستصحب حال الإجماع إلى أن يدل دليل على أن روية الماء مطلة للصلاة ؟

اختلف علماء الأصول في هذا ، وانبني على ذلك خلافهم في المسألة المذكورة وما شامها .

ذهب الغزالى وان قدامة وان حامد فى أحد قوليه وأبو الطيب الطبرى(١) والقاضى أبو يعلى وان عقيل وأبو الحطاب والحلوانى(٢) وان الزاغونى(٣) أنه ليس بحجة . ويقولون أن الإحماع انعقد على حالة تغيرت صفها وهو حجة بشرط عدم تغير تلك الحال ولما تغيرت الصفة لا يحتج به على هذا الحال(٤) .

وذهب المزنى والصبر فى وابن شاقلا وابن حامد ، والرازى إلى أنه حجة(ه) .

<sup>(</sup>۱) هو أبو الطيب طاهر بن عبد الله بن طاهر بن عمر الطبرى القاضى الفقيه الشافعى ، كان ثقة صادقاً أديباً ووعاً عادفاً بأصول الفقه وفروعه . عاش مائة سنة واثنتين ، لم يختل عقله ولا تغير فهمه ، يفتى ويستدرك على العلماء الحطأ ، ويقضى ببغداد . تفقه على أبى على الزجاجى وغيره . وعليه اشتفل الشيخ أبو إسماق الثير ازى وغيره . شرح محتصر المزنى ، وصنف فى الأسهل والمذهب والحلاف . ونم يزل على القضاء إلى حين وفاته سنة ٥٠٤ ه .

<sup>(</sup> وفيات الأعيان ٣٣٠ ـ ١ ) .

 <sup>(</sup>۲) الحافظ الإمام أبو محمد الحسن بن على بن محمد الحلال الشهير بالحلواني محدث مكة .
 حدث عنه الجياعة سوى النسائي ، وأبو العباس السراج وخلق سواهم . كان عالماً بالرجال ثقة ثبتاً متةناً مات سنة ۲۶۷ ه تذكرة الحفاظ ۲۷۵ - ۱۷ .

<sup>(</sup>٣) على بن عبيد الله بن نصر بن البرى ، وكنيته أبو الحسن ويعرف بابن الزاغونى . الفقيه الحنيل الأصولي المحدث الواعظ ، ولد سنة ه ه ؛ « صنف في علوم شي فله في الفقه الإقناع والواضح والخلاف الكبير وفي أصولي الفقه غررالبيان . وله تاريخ علماء السنيين ومناسك الحج ومسائل في القرآن , "وفي سنة ٢٧ ه « و زاغون قرية من قرى بغداد ( الفتح المبين ٣٣ - ٢ ) .

<sup>(</sup>٤) المستضلي ١٧٨ ــ ١ ، وروضة الناظر مع ثيرحها لابن بدران ٣٩٧ ــ ١ وأعلام قاوتمين ٢٤١ ــ ١ ، وحاشية البناني على شرح المحل ٣٥٠ ــ ٧ وإرشاد الفحول الشوكاني ٣٣٨ ، ٣٣٨ ع

<sup>(</sup>٠) المستصلي ١٧٨ ـ ١ ، وروضة الناظر مع شرحها لابن بدران ٣٩٢ ـ ١ وأعلام الموتمين ٣٤١ ـ ١ ، وحاشية البناني على شرح المحل • ٣٥ ـ ٢ ، وإرشاد الفحول الشوكاني ٣٣٨ ،

وقد رجح ابن القيمهذا الرأى وقال عنه : إنه التحقيق .

وحجة هؤلاء أن الأصل استصحاب حال الجمع عليه حتى يثبت ما يزيله . وليس الإحماع هو علة الحكم المجمع عليه أو سببه حتى يزول بزواله . فتغير وصف المجمع عليه لا يمنع استصحاب الحكم إلا إذا جعل الشارع ذلك الوصف الحادث ناقلا للحكم مثبتاً لضده(١) .

وقال ان القيم : والتحقيق أن هذا دليل من جنس إستصحاب البراءة إلى أن تمال : ومما يدل على أن استصحاب حكم الإحماع في محل النزاع حجة أن تبدل حال المحل المحمع على حكمه أولا كتبدل زمانه ومكانه وشخصه ، وتبدل هذه الأمور وتغيرها لا يمنع استصحاب ما ثبت له قبل التبدل , فكذلك تبدل وصفه وحاليه لا يمنع الاستصحاب حتى يقوم دليل على أن الشارع جعل ذلك الوصف الحادث ناقلا للحكم مثبتاً لضده . كما جعل الدباغ ناقلا لحكم نجاسة الجلد . وتحليل الحمرة ناقلا للحكم بتحريمها ــ وحدوث الاحتلام ناقلا لحكم البراءة الأصلية وحينئذ فلا يبتى التمسك بالاستصحاب صحيحاً ، وأما مجرد النزاع فإنه لا يوجب سقوط استصحاب حكم الإحماع . والنزاع فى رؤية الماء في الصلاة وحدوث العيب عند المشترى واستيلاد الأمة لا يوجب رفع ما كان ثابتاً قبل ذلك من الأحكام ، فلا يقبل قول المعترض : أنه قد زال حكم الاستصحاب بالنزاع الحادث ، فإن النزاع لا يرفع ما ثبت من الحكم فلا يمكن المعترض رفعه إلا أن يقيم دليلا على أن ذلك الوصف الحادث جعله الشارع دليلا على نقل الحكم وحينئذ فيكون معارضاً في الدليل لا قادحاً في الاستصحاب فتأمله فإنه التحقيق في هذه المسألة(٢) .

و هذا هو الذي رجحه الشوكاني بقوله حينها ذكر الرأيين .

<sup>(</sup>١) أعلام الوقعين ص ٣٤١ ، ٣٤٢ - ١ .

<sup>(</sup>٢) أعلام الموتمين ٣٤٣ ، ٢٤٤ - ١ .

والقول الثانى هو الراجح لأن المتمسك بالاستصحاب باق على الأصل قائم فى مقام المنع فلا بجب عليه الانتقال عنه إلا بدليل يصلح لذلك ، فمن ادعاه جاء به(۱) .

### عوقف آن تيمية من الاستصحاب:

ذاك موقف العلماء من الاستصحاب .

فما موقف ابن تيمية إذاً من الاستصحاب؟

إن ان تيمية برى أنه أضعف الأدلة , وأنه لا يسوغ لأحد أن يحتج به إلا بعد ألا بجد في المسألة دليلا من كتاب أو سنة أو إحماع أو قول صحابى أوقياس ، ولم أره سلك مسلك علماء الأصول في تقسيم الاستصحاب كما أنه لم يذكر خلاف العلماء فيه بالتفصيل بلذكر خلاف الأحناف في ذلك إحمالا .

فهو يقول بعد ما ساق طرق الأحكام الشرعية التي ذكرها في أصول الفقه . وذكر الاستصحاب بعد النص والإجماع والقياس ، وقال عنه :

وهو البقاء على الأصل فيا لم يعلم ثبوته وانتفاؤه بالشرع ، وهو حجة على عدم الاعتقاد بالاتفاق ، وهل هو حجة فى اعتقاد العدم ؟ فيه خلاف . ومما يشبه الاستدلال بعدم الدليل السمعى على عدم الحكم الشرعى مثل أن يقال : لو كانت الأضحية أو الوثر واجباً لنص الشرع عليه دليلا شرعياً إذ وجوب هذا لا يعلم بدون الشرع ولا دليل فلا وجوب .

فالأول: يبقى على نبى الوجوب والتحريم المعلوم بالعقل حتى يثبت المغير له، وهذا استدلال بعدم الدليل السمعى المثبت على عدم الحكم، إذ يلزم من ثبوت مثل هذا الحكم ثبوت دليله السمعى. كما يستدل بعدم النقل لما تتوفر الهمم والدواعى على نقله، وما توجب الشريعة نقله. وما يعلم من دين أهلها وعادتهم أنهم ينقلونه على أنه لم يكن كالاستدلال

<sup>(</sup>١) إرشادالفحول ٢٣٨ .

بذلك على عدم زيادة فى القرآن وفر الشراع الظاهرة . وعدم النص الجلى بالإمامة على على أو العباس أو غيرهما ، ويعلم الحاصة من أهل العلم بالسنن والآثار وسيرة النبى صلى الله عليه وسلم وخلفائه انتفاء أمور من هذا لا يعلم انتفاؤها غيرهم ولعلمهم بما ينفيها من أمور منقولة يعلمونها هم ولعلمهم بانتفاء لوازم نقلها ، فإن وجود أحد الضدين ينفى الآخر . وانتفاء اللازم دليل على انتفاء الملزوم(١).

وذكر فى أكثر من موضع من رسائله أن الاستصحاب أضعف الأدلة وأنه لا يصار إليه إلا بعد ألا بجد دليلا من كتاب أو سنة أو قياس أو إحماع سواء كان الدليل نصاً أو ظاهراً. أو قول صحابى .

وها هو يقول: وقد قالوا إنه لو شك بعد السلام هل ترك واجباً لم يلتفت إليه ، وما ذاك إلا لأن الظاهر أنه سلم بعد إتمامها فعلم أن الظاهر يقدم على الاستصحاب. وعلى هذا عامة أمور الشرع.

ومثل هذا يقال فى عدد الطواف والسعى ورمى الجهار وغير ذلك . ومما يبين ذلك أن التمسك بمجرد استصحاب حال العدم أضعف الأدلة مطلقاً وأدنى دليل يرجح عليه . كاستصحاب براءة الذمة فى نبى الإنجاب والتحريم فهذا باتفاق الناس أضعف الأدلة ولا نجوز المصبر إليه باتفاق الناس إلا بعد البحث التام . هل أدلة الشرع : ما تقتضى الإنجاب أو التحريم ؟

ثم ذكر قول الحنفية أنه لا يجوز التمسك به فى ننى الحكم بل فى دفع الخصم ومنعه .

فقال: ومن الناس من لا يجوز التمسك به فى ننى الحكم بل فى دفع الخصم ومنعه. فيقول: أنا لا أثبت الإيجاب ولا أنفيه، بل أطالب من يثبته بالدليل، أو أمنعه، أو أدفعه عن إثبات إيجاب بلا دليل، كما يقول ذلك من يقوله من أصحاب أبى حنيفة. ثم ذكر اعتماد الظاهرية عليه ولكن بعد البحث عن الأدلة الشرعية ثم شدد على من يستدل به دون بحث و تدقيق.

<sup>(</sup>۱) مجبوع الفتاوى ۲ ﷺ - ۱۱ .

فقال: وأما أهل الظاهر فهو عمدتهم ، لكن بعد البحث عن الأدلة الشرعية ، ولا يجوز الإخبار بانتفاء الأشياء وعدم وجودها بمجرد هذا الاستصحاب من غير استدلال بما يقتضى عدمها ، ومن فعل ذلك كان كاذبا متكلماً بلا علم ؛ وذلك لكثرة ما يوجد فى العالم والإنسان لا يعرفه ، فعدم علمه ليس علماً بالعدم ، ولا مجرد كون الأصل عدم الحوادث يفيد العلم بانتفاء شيء مها إلا بدليل يدل على النبي ، ولكن الاستصحاب يرجح به عند التعارض ، وما دل على الإثبات من أنواع الأدلة فهو راجح على مجرد استصحاب النبي ، ثم يقول : وهذا هو الصواب الذي أمر المصلى أن يتحراه ، فإن ما دل على أنه صلى أربعاً من أنواع الأدلة راجح على استصحاب عدم الصلاة ، وهذا حقيقة هذه المسألة(۱) .

وقال في موضع آخر : والأدلة العقلية التي هي الاستصحاب وانتفاء المحرم فلا بجوز القول بموجب هذه القاعدة في أنواع المسائل وأعيانها إلا بعد الاجتهاد في خصوص ذلك النوع أو المسألة هل ورد من الأدلة الشرعية ما يقتضي التحريم ، أم لا ؟

أما إذا كان المدرك الاستصحاب ونعى الدليل الشرعى : فقد أحمع المسلمون وعلم با لاضطرار من دين الإسلام : أنه لا يجوز لأحد أن يعتقد ويفتى بموجب هذا الاستصحاب والنبي إلا بعد البحث عن الأدلة الحاصة إذا كان من أهل ذلك ، فإن حميع ما أوجبه الله ورسوله وحرمه الله ورسوله مغير لهذا الاستصحاب . فلا يوثق به إلا بعد النظر في أدلة الشرع ( لمن هو من أهل لذلك )(٢) .

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي ص ۱۵ ، ۱۹ - ۲۳ .

 <sup>(</sup>۲) المكلمة التي بين القوسين فيها ركاكة فلعل الصواب : لمن هو أهل لذلك بحذف ( من )
 أو : لمن هو من أهل ذلك مجذف اللام الأولى في « لذلك » . والله أعلم .

# الأصلىالسايع

# المصلحة

وسأتناول بالبحث إن شاء الله تعالى ما يلي :

١ – تعريف المصلحة .

٢ ــ مراعاة الشارع المصالح في تشريعاته .

٣ ــ أقسام المصالح حسب دلالة الشرع عليها .

إلى المصلحة ومعارضة النصوص لها .

ه ــ ابن تيمية والمصلحة المرسلة .

٦ - تماذج من المصالح المرسلة .



#### ١ - تعريفها:

فى اللغة: بمعنى المنفعة ضد المفسدة فهى مصدر بمعنى الصلاح و المصلحة مفردة اسم لو احدة المصالح .. قال فى القاموس المحيط: الصلاح ضد الفساد وأصلحه ضد أفسده .

والمصلحة واحدة المصالح . واستصلح نقيض استفسد(١) .

وقال فى أقرب الوارد: المصلحة ما يترتب على الفعل ويبعث على الصلاح: يقال: رأى الإمام المصلحة فى ذلك، أى مما بحمل على الصلاح ومنه سمى ما يتعاطاه الإنسان من الأعمال الباعثة على نفعه مصلحة. والجمع مصالح وهو من أهل المصالح لا المفاسد(٢).

وفى الاصطلاح: هى الأوصافالتى تلائم تصرفات الشارع ومقاصده، ولكن لم يشهد لها دليل معين من الشرع بالاعتبار والإلغاء ويحصل من ربط الحكم بها جلب مصلحة أو دفع مفسدة عن الناس(٢).

### ٢ ــ مراعاة الشارع المصالح في تشريعاته :

من المعلوم المقطوع به أن الشارع الحكيم ما أرسل الرسل ولا أنزل الكتب إلا لجلب المصالح ودرء المفاسد في الدنيا والآخرة . وهذه قضية قطعية لا تحتاج إلى برهان فإن كل من استقرأ موارد الشريعة وجد ذلك صريحاً فقد جاءت شريعة الله تعالى لتنظم علاقة الإنسان بربه فأتت بالتوحيد والعبادات .

القاموس الهبيط .

<sup>(</sup>٢) أقرب الموارد في فصح العربية والشوارد .

<sup>(</sup>٣) الوسيط في الفقه الإسلامي للدكتور و هبة الزحيل ص ٣٠٥ .

ومن ثمرات هذا التوحيد وهذه العبادات إصلاح الفرد وبصلاح الفرد فصلح الأسرة والمحتمعات. كما أن الشريعة نظمت علاقة الإنسان بالحلق فبينت علاقته بوالديه وأولاده وزوجته وعلاقة الإنسان بأقاربه وأرحامه وجبرانه في الحضر والسفر ، وعلاقة الإنسانية وراحبها في الدنيا والآخرة ، بالمحتمع فأتت بكل ما فيه سعادة الإنسانية وراحبها في الدنيا والآخرة ، وحدرتهم من كل ما مجلب لهم المفاسد و زعزع هذه السعادة . كل ذلك جاء وافيا بالدكتاب والسنة . ولكنه لما كانت الحياة في تطور مستمر والناس مختلفون حسب البيئات وأساليهم في الوصول إلى مصالحهم تتغير في كل نؤمن وبيئة وفي أثناء ذلك تتجدد مصالح للناس وهذه المصالح لاتخلو من مفاسد فلو اقتصرنا على الأحكام المبينة على مصالح نص الشارع على اعتبارها لتعطل كثير من مصالح الناس وحمد النشريع ووقف عن مسايرة الزمن ، وقي ذلك إضرار بهم كبير لا يتفق مع مقاصد الشريعة من تحقيق المصالح ورفع المفاسد التي راعاها الشارع الحكيم فلا غرو إذا أن يسير وا مطبقين هذه الحياة نما لم يشهد هذه القاعدة : جلب المصالح ودفع المضار فيا جد في هذه الحياة نما لم يشهد له أصل معين من أصول الشريعة بالقبول أو الرد.

# ٣ - أقسام المصالح حسب دلالة الشرع عليها:

المصالح محسب دلالة الشرع لا تعدو ثلاثة أقسام :

القسم الأول: ما دل الشرع على اعتباره وشهد له بدليل معين من نص أو إحماع أو قياس. كدلالته على إعطاء الذكر مثل حظ الأنثين في في الميراث بقوله تعالى: « يوصيكم الله في أولادكم للذكر مثل حظ الأنثيين »(١).

وكدلالته على تنصيف الحد على العبد بالإحماع وبالقياس على الأمة وكالأمر بالصلاة والزكاة والنهى عن الزنى والسرقة والقذف فهذا القسم بجب

<sup>(</sup>١) النساء آية ١١ .

امتثاله سواء ظهر وجه المصلحة فيه أم لا لعلمنا يقيناً أن كل ما جاءت به الشريعة المطهرة فهو مصلحة للعباد . ولهذا قال سبحانه فى آخر آية المواريث المتقدم ذكرها : «آباؤكم وأبناؤكم لاتدرون أيهم أقرب لكم نفعاً »(١) .

وقد يحب الإنسان شيئاً يظنه مصلحة وهو شر له أو يكره شيئاً يظنه مفسدة وهو خير له فى الدنيا والآخرة كما قال تعالى : «وعسى أن تكرهوا شيئاً وهو خير لكم والله يعلم وأنتم لاتعلمون »(٢).

القسم الثانى : ما دل الشرع على إلغائه وعدم اعتباره بنص أو إحماع أو قياس ومثاله : كل ما نهى الله عنه أو خالف شرعه فيجب تركه والابتعاد عنه ، ومهما توهمنا من وجود المصلحة فيه فهى باطلة ولا عبرة بها كالتجارة فى الحمر ولعب الميسر قصداً لما فيهما من المنافع . وكالتسوية بين الذكر والأنبى فى المبراث لتوهم المصلحة فى ذلك لحاجة الأنبى ، ولتساويهما فى القرابة فهذا باطل لدلالة الشرع على بطلانه بالنص والإجماع .

وكالزام القادر على العتق بصيام شهرين فى كفارة الوطء فى رمضان لزعم أنه لاير دعه إلاالصيام فهذا باطل لمصادمته النص فى ذلك ، وكعقد الإجارة بعد النداء لصلاة الجمعة طلباً للربح فقد دل الشرع على بطلانه لنهيه عن البيع بعد النداء لصلاة الجمعة .

القسم الثالث: مصلحة لم يشهد الشرع باعتبار ها ولا بإلغائها .

وهذا النوع بهذا التعريف لم يذكر العلماء له مثالا صحيحاً مطابقاً له بل يكاد يكون متعذراً إذ أن المصالح التى قال بها الأئمة مصالح مشهود لجنسها بالاعتبار ولا يتصور أن توجد واقعة مسكوت عنها فى الشرع لأنه يلزم منه عدم كمال الدن والنعمة وهذا خلاف ما أخير الله به .

<sup>(</sup>١) النساء آية ١١.

<sup>(</sup>٢) البقرة آية ٢١٩ .

قال الغزالى فى ذلك: والصحيح أن الاستدلال المرسل فى الشرع لا يتصور حتى نتكلم فيه بنبى أو إثبات. إذ الوقائع لا حصر لها وكذا المصالح وما من مسألة تفرض إلا وفى الشرع دليل علما إما بالقبول أو بالرد. فإنا نعتقد استحالة خلو واقعة عن حكم الله تعالى(١).

فعلى هذا يمكن أن نقول فى هذا القسم: هو ما لم يشهد الشرع باعتباره ولا بإلغائه بدليل معين من نص أو إحماع أو قياس إلا أنه يتلاءم مع تصرفات الشرع. أى تشهد له أصوله العامة وعمومات الأدلة. وتصرفات الشرع.

ومثال هذا النوع تضمين الصناع والأجير المشترك وقتل الترس من المسلمين إذا تترس بهم الكفار . وسيأتى إن شاء الله زيادة أمثلة لهذا النوع توضحه .

وهذا القسم هو ما يسمى بالمصلحة المرسلة . لإ رساله عن شهادة دليل معن بالاعتبار أو الإلغاء .

### ٤ – المصلحة ومعارضة النصوص :

يذكر المؤلفون الحلاف بين العلماء في المصلحة إذا عارضها نصوص الشارع فيذكرون أن الإمام الشافعي وأحمد بن حنبل بل جمهور العلماء يقدمون نصوص الكتاب والسنة ولو كانت النصوص ظنية الثبوت والدلالة . بل يقدم أحمد بن حنبل قول الصحابي والحديث المرسل على المصلحة ، فنصوص الشارع بنيت على رعاية المصالح فهي إذا لا تعارض المصالح فتي وجدت معارضة بين النصوص والمصلحة دل ذلك على أن المصلحة مصلحة وهمية ليست حقيقية وذلك كإباحة شرب الحمر لما فيها من الربح وبعض المنافع المدعاة وإباحة الربا أو بعض أنواع الربا لما يقال فيه من بعض المصالح ولكن عند التحقيق يتبين أن المصالح المزعومة لا تساوى بعض المصالح ولكن عند التحقيق يتبين أن المصالح المزعومة لا تساوى

<sup>(</sup>١) المنخول ٣٥٩ .

المفاسد الموجودة فيها إذاً : فترك ذلك والابتعاد عنه مصلحة عظيمة لاتساويها هذه المصالح المزعومة .

ويذكر العلماء أن الإمام مالكا – رحمه الله – يقدم المصلحة المرسلة إذا كانت قطعية ومن جنس المصالح التي أقرتها الشريعة على الأدلة إذا كانت ظنية في ثبوتها أو دلالتها . كدلالة الظاهر والعام ، وخبر الآحاد إذا كان ذلك ظنياً .

وإننا حيماً نقف قليلا بإمعان متدر بن رأى المالكية والجمهور ومردد بن النظر فى خلافهم فى ذلك نجد فى الحقيقة أنهم متفقون ، فالتعارض الذى يوجد بين المصلحة والأدلة إنما يكون فى الواقع معتبراً إذا كانت المصلحة تستند إلى دليل ، وهذا الدليل إما خاص أو عمومات أدلة من أصول الشريعة ومقاصدها ربما أدت إلى القطع . فحيننذ يقف المجهد أمام هذا التعارض موقف المحقق الموازن بن المصالح والمفاسد .

فأعتقد أن المالكية والشافعية والحنابلة وغيرهم فى ذلك سواء فمالك حيمًا يقدم المصلحة على بعض النصوص لم يقدمها لآنها مصلحة رآها هو من غير استناد إلى دليل بل فى الواقع إنما قدمها نظراً لأن هناك أدلة أقوى لديه مها ، والشافعية والحنابلة وغيرهم حيمًا يقدمون خبر الآحاد والأدلة الظنية والحديث المرسل وقول الصحابى عند من يقدمهما ليس ذلك من باب التشهى بل لأن المصلحة فى نظرهم لم تستند إلى أدلة تقاوم هذه الأدلة ولو كانت مستندة إلى أدلة هى أقوى مها لما عمدوا إلى ذلك .

وهناك رأى ثالث حمل رايته نجم الدين الطوفى الشيعى المعتقد الحنبلى المذهب(١) ذلك الرأى هو تقديم المصلحة المرسلة فى معاملات الناس على

<sup>(</sup>۱) دو سلمان بن عبد التوى بن عبد السكريم بن سعيد الطوقى الصرصرى ثم البغدادى الفقيه الأصولى المتفن نجم الدين أبو الربيع ، ولد سنة بضع وسبعين وسياتة بترية طوقى من أعمال صرص عكمن على تحصيل العلوم عن علماء عصره الأجلاء والتتى بابن تيمية وغيره من كبار الحنابلة فأخذ علمهم . صافر إلى عصر واختصر كثيراً من كتب الأصول والحديث . قال ابن رجب : كانت

النصوص والأدلة أياً كانت من الكتاب أو السنة أو الإحماع قطعية كانت أو ظنية واعتبر المصلحة قاضية على النصوص والإحماع بطريق التخصيص والبيان مستدلاً على رأيه بما يلى :

١ – ما ورد من النصوص الدالة على أن الشارع ما قصد من تشريعه
 الأحكام إلا تحقيق مصالح الناس وأنه راعاها واعتى بها .

٢ -- استدل بحديث: « لا ضرر ولا ضرار ». وعول عليه كثيراً وذلك أنه خاص قاطع في نبي الضرر فإذا دل نص على حكم وكان تطبيقه يستلزم ضرراً خصص النص بما عدا هذه الواقعة عملا بحديث « لا ضرر ولا ضرار ».

٣ - إن أدلة الشرع وسائل لتحقيق مصالح الناس وتقديمها على غير ها تقديم لراجح على مرجوح(١).

٤ ــ وقال في سبب تقديمها على النصوص والإحماع :

(أ) أن منكرى الإجماع قالوا بالمصالح فهى محل وفاق والإجماع محل خلاف .

(ب) أن النصوص مختلفة متعاوضة ورعاية المصاحة أمر حقيقي فى تفسه لا مختلف .

سشيمياً منصرفاً في الاعتقاد عن السنة . وقد قامت البينة عليه بالوقوع في أبي بكر وابنته عائشة عليهما رضوان أنه وهو بالديار المصرية فأمر قاضي القضاة الحنبل : سعد الدين الحارثي بضربه وتعزير و وإشهاره والطواف به والمناداة عليه بذلك . وحبس أياماً ثم أطلق . و زل الشام فأدركه الأجل في بلدة الحليل عليه وعلى نبينا أفضل التسليم سنة ٧١٦ . و من تصافيفه : بنية السائل في أمهات المسائل في أصول الدين والأكسير في قواعد التفسير . والانتصارات الإسلامية في دنع شبة النصر انية (الذيل على طبقات الحنابلة ٣٦٦ ـ ٢ ) .

<sup>(</sup>۱) مصادر التشريع الإسلامي ۱۰۲ ، ۱۶۴ ، والوسيط . في أصول الفقه الإسلامي ، ص ۱۲ه ، ۱۷ه و المصلحة في التشريع الإسلامي ، ونجم الدين العاوفي ۲۰۵ – ۲۶۱ .

## (ج) أنه ثبت فى السنة معارضة النصوص بالمصالح(١).

وذكر أدلة في نظره على وجود تعارض النصوص مع المصالح في السنة مها: قوله صلى الله عليه وسلم لعائشة رضى الله عها ، لولا قومك حديثو عهد بالإسلام لهدمت الكعبة وبنيتها على قواعد إبر اهيم(٢) فبناء الكعبة من جديد تركه الرسول صلى الله عليه وسلم رعاية للمصلحة .

ومنها معارضة ابن مسعود للنص والإحماع فى جواز التيم للحنب قائلا: لورخصنا لهم فى ذلك لأوشك أن يبرد على أحدهم الماء فيتيمم وهو برى الماء فهذه المخالفة بسبب مراعاة مصلحة الاحتياط فى العبادة(٣).

هذه من أبرز أدلته على هذا الرأى المرجوح والواقع أن هذه الأدلة لا يقوى شيء مها على التدليل لما ذهب إليه وهى فروض غير واقعة . ونصوص الشارع كلها مصالح للعباد ويستحيل أن يرد نص بأمر فيه ضرر عليهم أو مفسدة واختلاف النصوص أو تعارضها إنما هو فى نظر الحبهد لا فى الحقيقة والواقع ، ثم إن المصالح أكثر اختلافاً لأنها تتغير حسب عقول الناس وبيئاتهم وظروفهم وأهوائهم .

ومما ذكر من تعارض النصوص مع المصالح .

فبالنسبة لترك الرسول صلى الله عليه وسلم هدم الكعبة وبنائها على قواعد إبراهيم لا يقابله نص حتى يقال إن هذا من قبيل تعارض النصوص .

ثم أيضاً ترك الرسول صلى الله عليه وسلم هدم الكعبة يعتبر نصاً , ولو هدمها لاعتبر نصاً فالرسول صلى الله عليه وسلم مشرع في الحالين فليس ذلك مما نحن فيه .

 <sup>(</sup>۱) مصادر التشريع الإسلامی ۱۰۹ ، ۱۶۹ ، و الوسيط . فی أصول الفقه الإسلامی ،
 ش ۱۱۰ ، ۱۷ ه و المصلحة فی القشریع الإسلامی ، و نجم الدین الطوفی ۲۰۵ – ۲۶۱ .

<sup>(</sup>٢) رَوْاهُ السَّقَةُ إِلَّا أَبَا دَاوَ دَعَنَ عَائِشَةً صَ ١٩ هُ - ١ جَمَعَ الْغُوالَدُ مِنْ جَامِعَ الْأَصُولُ .

<sup>(</sup>٣) الوسيط ص ٩٧ .

ولو سلمنا ما ذهب إليه لما كان له فيه دليل لأنا نقول برعاية المصالح كما هو تشريع الله فالمصلحة المعتبرة شرعاً المستندة إلى نص خاص أو تعاضد الشريعة مقدمة على المصلحة التي هي أقل منهما ومقدمة على المصلحة التي يْرْتب عليها مفسدة ولو استندت إلى نص . فالرسول صلى الله عليه وسلم سلك هذا المسلك في هدم الكعبة وبنائها . فهدم الكعبة وبناؤها على قواعد إبراهيم مصلحة ولكن يترتب عليه مفسدة وهي فتنة الناس . وتركها على ما هي عليه مصلحة أرجح من الهدم فقدمه الرسول صلى الله عليه وسلم وهو كله يعتبر نصا منه صلى الله عليه وسلم إذ هو المشرع. وما ذكر من الآثار عن ابن مسعود وغيره ما هي إلا اختلاف في الفهم والاجتهاد من الصحابة منها ما أقروا عليه ومنها مالم يقروا عليه ، وهذه المعارضة التي سلكها الصحابة رضوان الله علمهم لم تكن من قبيل النظر في المصلحة المحردة عن الدليل بل لو أمعنت النظر لوجدتهم مستندين إلى أدلة أخرى خاصة أو عامة فهو اجتهاد في النصوص . ونحن نقول هذا . أما ما ذهب إليه الطوفي من تقديم المصلحة مطلقاً على النصوص القاطعة فهذا ما لا يقول به الصحابة رضوان الله علمهم ، ولا يقول به من عرف مقاصد الشريعة الإسلامية ، فإن هذا القول يفتح مجال العبث واللعب بأدلة الشرع وأحكامه محجة المصلحة بل قد يبيح الزنا وبعض المعاملات الربوية وبعض المسكرات . وتوضع القوانين البشرية وتوجد المحرمات ومحارب شرع الله محجة المصلحة المزعومة . ما دامت المصلحة كما يقولون قاضية على النصوص والإحماع فليفعل من شبه له ما شاء من تحريم وتحليل أعاذ الله الأمة الإسلامية من ذلك والله تعالى أعلم .

### ۵ – ان تيمية والمصلحة المرسلة :

من البدهي أن يقول الإمام ابن تيمية وهو الذي عرف الكثير من أسرار التشريع الإسلامي بالمصلحة المرسلة .

إنه يقول بها متى كانت ملائمة لتصرفات الشرع ولم تعارض نصاً ولكنه ربطها بالقياس إذ أن أساس القياس عنده الوصف الملائم فمتى وجدت وتحققت فهناك المصلحة التي بجب اتباعها كما أنه برى أنه لا يمكن أن توجد مصلحة حقيقية تصادم نصاً ، فتى صادمت المصلحة نصاً أو ناقضت تصرفات الشارع فهى في الواقع ليست مصلحة حقيقية بل هى مصلحة موهومة . ونحالف الذين يعتبرون المصلحة مقصورة على حفظ الضروريات الحمس بدفع المضار عنها تشمل جلب المنافع . وجلب المنفعة كما يكون في الدنيا يكون في الدنيا وهو إذ يقول بالمصلحة المرسلة يقول بها على حذر حتى يكون في الدين . وهو إذ يقول بالمصلحة المرسلة يقول بها على حذر حتى أنه ليكاد يقول عنعها . فهو برى أنها شيء مقيد بقيود تابعة لما جاء عن الشرع ليس ذلك موكولا لأهواء الناس ورغباتهم وميولهم . إذ اعتبار ذلك موكولا إلى الناس أمر بهدم الدين وبحصل به الفوضى . ولذا استغل كثير موكولا إلى الناس أمر بهدم الدين وبحصل به الفوضى . ولذا استغل كثير أرغباتهم وأهوائهم . والآن أترك المحال — لاين تيمية ليحدثنا عن رأيه في ذلك ;

يقول رحمه الله : الطريق السابع (١) المصالح المرسلة وهو أن ري الحيهد أن هذا الفعل بجلب منفعة راجحة وليس في الشرع ما ينفيه فهذا الطريق فيه خلاف مشهور ، فالفقهاء يسمونها : المصالح المرسلة ، ومنهم من يسميها : الرأى . وبعضهم يقرب إليها الاستحسان وقريب منها ذوق الصوفية ووجدهم وإلهاماتهم فإن حاصلها أنهم بجدون في القول والعمل مصلحة في قلوبهم وأديانهم ، ويذوقون طعم ثمرته ، وهذه مصلحة لكن بعض الناس نحص وأديانهم ، ويذوقون طعم ثمرته ، وهذه مصلحة لكن بعض الناس نحص المصالح المرسلة بحفظ النفوس والأموال والأعراض والعقول والأديان ، وليس كذلك بل المصالح المرسلة في جلب المنافع ، وفي دفع المضار ، وليس كذلك بل المصالح المرسلة في جلب المنافع ، وفي دفع المضار ، وما ذكروه من دفع المضار عن هذه الأمور الحمسة فهو أحد القسمن . وما ذكروه من دفع المضار عن هذه الأمور الحمسة فهو أحد القسمن . وجلب المنفعة يكون في الدنيا وفي الدين . فني الدنيا كالمعاملات والأعمال التي يقال فيها مصلحة الخلق من غير حظر شرعي ، وفي الدين كثير من

<sup>(</sup>١) أى من طرق الأحكام الشرعية . ارجع إلى مجموع الفَّتاوى ص ٣٣٩ . ١ .

المعارف والأحوال والعبادات والزهادات التي يقال فيها مصلحة للإنسان من غير منع شرعى فمن قصر المصالح على العقوبات التي فيها دفع الفساد عن تلك الأحوال ليحفظ الجسم فقط ، فقد قصر .

وهذا فصل عظيم ينبغي الاهمام به فإن من جهته حصل في الدين اضطراب عظيم وكثير من الأمراء والعلماء والعباد رأوا مصالح فاستعملوها بناء على هذا الأصل ، وقد يكون منها ما هو محظور في الشرع ولم يعلموه وريما قدم على المصالح المرسلة كلاماً خلاف النصوص ، وكثير مهم أهمل مصالح بجب اعتبارها شرعاً بناء على أن الشرع لم يرد بها ففوت واجبات ومستحبات .. أو وقع في محظورات ومكروهات وقد يكون الشرع ورد بذلك ولم يعلمه .. إلى أن قال ; والقول بالمصالح المرسلة يشرع من الدين ما لم يأذن به الله ( غالباً ) , وهي تشبه من بعض الوجوه مسألة الاستحسان والتحسين العقلي والرأى ، ونحو ذلك فإن الاستحسان : طلب الحسن والأحسن كالاستخراج . وهو رواية الشيء حسناً كما أن الاستقباح روايته قبيحاً ، والحسن هو المصلحة فالاستحسان والاستصلاح متقاربان . والتحسين العقلي قول بأن العقل يدرك الحسن لمكن بين هذه فروق . والقول الجامع أن الشريعة لا تهمل مصلحة قط ، بل الله تعالى قد أكمل لنا الدين وأتم النعمة ، فما بني شيء يقرب إلى الجنة إلا وقد حدثنا به النبي صلى الله عليه وسلم وتركنا على المحجة البيضاء ليلها كنهارها لا يزيغ عنها بعده إلا هالك ، لمكن ما اعتقده العقل مصلحة وإن كإن الشرع لم يرد به ، فأحد الأمرين لازم له ، إما أن الشرع دل عليه من حيث لم يعلم هذا الناظر أو أنه ليس عصلحة . وإن اعتقده مصلحة لأن المصلحة هي المنفعة الحاصلة أو الغالبة . وكثيراً ما يتوهم الناس أن الشيء ينفع في الدين والدنيا ويكون فيه منفعة مرجوحة بالمضرة ، كما قال تعالى في الحمر والميسر : « قل فيهما إنم كبير

ومنافع للناس وإنمهما أكبر من نفعهما ١٥) وكثير بما ابتدعه الناس من العقائد والأعمال من بدع أهل الكلام وأهل التصوف وأهل الرأى . وأهل الملك حسبوه منفعة أو مصلحة نافعاً وحقاً وصواباً ولم يكن كذلك بل كثير من الحارجين عن الإسلام من الهود والنصارى والمشركين والصابئين والمحوس يحسب كثير منهم أن ماهم عليه من الاعتقادات والمعاملات والعبادات مصلحة لهم في الدين والدنيا ومنفعة لهم فقد (ضل سعبهم في الحياة الدنيا وهم يحسبون أنهم محسنون صنعاً )(٢) وقد زين لهم سوء عملهم فرأوه حسناً ... فإذا كان الإنسان برى حسناً ما هو سي كان استحسانه أو استصلاحه قد يكون من هذا الباب ... إلخ (٢)

مما تقدم نستطیع أن نعر ف رأى ابن تیمیة جلیاً ، كما نستطیع أن نحصر الأسباب الى جعلته ــ رحمه الله ــ يتر دد فى العمل بالمصلحة المرسلة حتى إنه ليكاد يقول بمنعها بما يلى :

ا - ما رآه من تصرفات الصوفية الذين اعتمدوا على الإلهامات والأذواق معتبرين ذلك مصلحة لابد منها . فدخل كثير من المغرضين من هذا الباب فشوهوا الإسلام وطمسوا محياه ، وهذا ما عناه ابن تيمية بقوله : وقريب منها ذوق الصوفية ووجدهم وإلهاماتهم فإن حاصلها أنهم بجدون في القول والعمل مصلحة في قلوبهم وأديانهم ويذوقون طعم نمرته(1) .

٢ -- ما رآه من الجرأة على العمل بالمصالح بدون تثبت مما أدي إلى فتح باب الفوضى والاضطراب فى الدين حيث رأى كثير من الأمراء والعباد مصالح فاستعملوها بناء على هذا الأصل وقد يكون منها ما هو محظور

<sup>(</sup>١) البقرة آية ٢١٩ .

<sup>(</sup>٢) هذه بعض آية من سورة البكهف ص ١٠٤.

<sup>(</sup>٢) مجموع فتاوى ابن تيمية س ٣٤٥ - ١١ .

<sup>(</sup>١) مجموع الفتارى ٣٤٣ ـ ١١ .

فى الشرع ولم يعلموه ، وربما قدم على المصالح المرسلة كلاماً بخلاف النصوص . وكثير مهم أهمل مصالح بجب اعتبارها شرعاً بناء على أن الشرع لم يرد بها ففوت واجبات ومستحبات أو وقع فى محظورات ومكروهات وقد يكون الشرع ورد بذلك ولم يعلمه(١) .

٣ ــ ما رآه من الشبه فى بعض الوجوه بقول المعتزلة الذين يقولون أن الأمور يدرك العقل حسمها وقبحها وقد يؤدى إلى أن يشرع العبد من الدين ما لم يأذن به الله وهى تشبه من بعض الوجوه مسألة الاستحسان والتحسين العقلى والرأى ونحو ذلك(١).

٤ -- جر القول بالمصالح المرسلة وفتح الباب فيها على مصراعيه بدون تقيد بنظام الشرع كثيراً من البدع في العقائد والأعمال كما اتخذها كثير من الملوك والحكام سلماً وطريقاً سهلا يسلكونه في ظلم الناس وإنزال الأذى بهم في أموالهم وأنفسهم وفي ذلك يقول ابن تيمية : وكثير مما ابتدعه الناس من العقائد والأعمال من بدع أهل الكلام وأهل التصوف وأهل الرأى وأهل الملك حسبوه منفعة أو مصلحة نافعة ، وحقاً وصواباً ، ولم يكن كذلك بل كثير من الحارجين عن الإسلام من الهود والنصارى والمشركين والصابئين كثير منهم أن ما هم عليه من الاعتقادات والمعاملات والعبادات مصلحة لهم في الدين والدنيا فقد (ضل سعيهم في الحياة الدنيا وهم محسبون أنهم مسنون صنعا ١٤٧٤).

وقد زين لهم سوء عملهم فرأوه حسناً (٣) .

علمنا مما تقدم رأى ان تيمية رحمه الله فى المصلحة المرسلة وأنه سلك ما سلكه الإمام أحمد فى ذلك وغيره من العلماء وأنه برى أن كل مصلحة حقيقية وجدت فلابد أن يكون هناك شاهد لها من أدلة الشريعة ، ويبعد

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتارى ص ۴٤٤ - ۱۱ .

<sup>(</sup>٢) الكهف آية ١٠٤.

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوى ص ۲۶۵ - ۱۱ .

أو يكاد يكون مستحيلا وجود مصلحة لا دليل لها من الشريعة ، وايس معنى ذلك أنه لابد من دليل يدل عليها بعينها كلا بل يكفى أن يشهد لها عمومات أدلة الشريعة من أمر و نهى أو إباحة . والله أعلم .

## ٣ ــ هل المصلحة المرسلة أصل من أصول التشريع ؟

من العلماء من بجعلها أصلا قائماً بذاته بعد الكتاب والسنة والإحماع والقياس كالمالكية ، ومهم من لا يعتبرها أصلا كالشافعية والحنفية ، ويرجعون المصلحة إلى نصوص الشريعة ومقاصدها التي يدل علمها الكتاب والسنة والإحماع والقياس .

وفى الواقع أن الذين يعتبرونها أصلا لا يعتبرونها أصلا قائماً بذاته من غير أن يكون دالا على اعتبارها نصوص الكتاب والسنة ، ومقاصد الشريعة فهم فى الواقع يعتبرون الأصل النصوص ومقاصد الشريعة ، فصار ذلك خلقاً لفظياً فحسب .

### ٧ - نماذج من المصالح المرسلة :

فى هذا البحث سأذكر إن شاء الله نماذج من القضايا فى عهد الصحابة ومن بعدهم كان سندها المصلحة المرسلة .. من ذلك :

۱ - جمع أبو بكر صحف القرآن المتفرقة . كما جمع عبان رضى الله عنه المسلمين على مصحف واحد ، وأحرق ما عداه من المصاحف خشية ضياع القرآن واتقاء الفتنة ، ولم يرد نص عن النبي صلى الله عليه وسلم بما صنعوا من ذلك ، ولكنهم رأوا مصلحة تناسب تصرفات الشرع قطعاً ، فإن ذلك راجع إلى حفظ الشريعة ، والأمر بحفظها معلوم ، وإلى منع الذريعة للاختلاف في أصلها الذي هو القرآن ، وقد علم النهى عن الاختلاف في ذلك بما لا مزيد عليه(۱) .

<sup>(</sup>١) الاعتصام ص ١٩١٧ - ٢ .

٧ ــ استخلف عمر مع أن الرسول صلى الله عليه وسلم لم يستخلف .

٣ ... أسقط عمر سهم الموالفة قلوبهم من الصدقات مع ثبوته بالنص لعدم الحاجة إلى التأليف لقوة الإسلام.

٤ - أسقط عمر حد السرقة عام الحجاعة وهو منصوص عليه رعاية للمصلحة و دفعاً للمفسدة(١).

٥ – وقتل عمر الجهاعة بالواحد حيها اشتركوا في قتله ، وكان مستنده في ذلك رعاية المصلحة إذ لا نص على عيها . ووجه المصلحة في ذلك هو أن القتيل معصوم ، وقد قتل عمداً ، فإهداره داع إلى حرم أصل القصاص ، واتخاذ الاستعانة والاشتراك ذريعة إلى السعى بالقتل إذا علم أنه لا قصاص فيه ولا يقال : إنه قتل غير القاتل . فإنه لم يقتل إلا القاتل وهم الجهاعة من حيث الاجماع فهو مضاف إليهم تحقيقاً إضافته إلى الشخص الواحد وإنما التعيين في تنزيل الأشخاص منزلة الشخص الواحد ، وقد دعت إليه المصلحة فلم يكن مبتدعاً مع ما فيه من حفظ مقاصد الشرع في حقن الدماء (٢) .

٦ و ترك عمر بن الحطاب التغريب فى حد الزنا حين لحق أحد المغربين
 بالروم و تنصر مع أن النص جاء بالتغريب ، ولكن عمر عمل بالمصلحة ،
 ذلك أن مفسدة الكفر أعظم من مفسدة ترك إقامة التغريب .

 ٧ – كان عمر يشاطر من يتهم من ولاته ماله لاختلاط أموالهم الحاصة بأموال ربحوها بسلطان الولاية(٣).

٨ ــ ومنع بيع أمهات الأولاد ، وكن يبعن زمن الرسول صلى الله عليه وسلم وزمن أبى بكر رضى الله عنه رعاية للمصلحة المستندة إلى نصوص الشريعة ومقاصدها .

<sup>(</sup>١) أصول التشريع الإسلامي للاستاذ على حسب الله .

<sup>(</sup>٢) الاعتصام ص ١٢٥ - ٢ .

<sup>(</sup>٣) أصول التثمريع الإسلامى لعل حسب الله ص ١٦٩ .

روى عن جابر أنه قال: (كنا نبيع سرارينا أمهات الأولاد والنبى صلى الله عليه وسلم حى لا برى بذلك بأساً ) وكذلك فى زمن أى بكر ، فلم كان عمر نهانا ، فانتهينا(١) .

وعن بريدة أنه قال: كنت جالساً عند عمر إذ سمع صائحة ، فنادى غلامه: برفأ ، وقال له: انظر ما هذا الصوت ، فنظر ثم جاء ، فقال : جارية من قريش تباع أمها ، فقال عمر: ادع لى المهاجر بن والأنصار فلم يمكث ساعة حتى امتلأت الدار والحجرة ، فحمد الله وأثنى عليه ثم قال : أما بعد فهل كان فيا جاء به محمد صلى الله عليه وسلم القطيعة ؟ قالوا : لا ، قال : فهل كان فيا جاء به محمد صلى الله عليه وسلم القطيعة ؟ قالوا : لا ، قال : فإنها قد أصبحت فيكم فاشية ثم قرأ : ( فهل عسيتم إن توليتم أن تفسدوا في ألارض وتقطعوا أرحامكم ) ثم قال : وأى قطيعة أقطع من أن تباع أم امرئ منكم وقد أوسع الله لكم ؟ قالوا : فاصنع ما بدا لك ، فكتب إلى الآفاق ألا تباع أم حر فإنها قطيعة وأنه لا محل (٢) .

9 - اتفق الحلفاء الراشدون الأربعة على تضمين الصناع رعاية للمصلحة ودفعاً للمفسدة . قال على رضى الله عنه : لا يصلح الناس إلا ذاك . ووجه المصلحة فيه أن الناس لهم حاجة إلى الصناع وهم يغيبون عن الأمتعة في غالب الأحوال والأغلب عليهم التفريط وترك الحفظ ، فلو لم يثبت تضميهم مع مسيس الحاجة إلى استعالهم لأفضى ذلك إلى أحد أمرين :

إما ترك الاستصناع بالكلية وذلك شاق على الحلق وإما أن يعملوا ولا يضمنوا ذلك بدعواهم الهلاك والضياع فتضيع الأموال ويقل الاحتراز وتتطرق الحيانة ، فكانت المصلحة التضمين وهذا معنى قوله : لا يصلح الناس إلا ذاك(٢).

 <sup>(</sup>۱) رواه أحد والشافعي والنسائي وابن ماجه والبيهي وأبو داود وابن حيان ، والحاكم
 ص ۲۱۸ ـ ٤ تلخيص الحبير .

<sup>(</sup>٢) سبل السلام ص ١٤ ، ١٥ . ٣ .

<sup>(</sup>٣) الاعتصام ص ١١٩ ١٤ بتصرف بسيط.

وفرض الشاطبي بعدما تقدم إشكالا وأجاب عليه وهو قوله: ولايقال:
إن هذا نوع من الفساد وهو تضمين البرىء إذ لعله ما أفسد ولا فرط،
فالتضمين مع ذلك كان نوعاً من الفساد. لأنا نقول: إذا تقابلت المصلحة
والمضرة فشأن العقلاء النظر إلى التفاوت ووقوع التلف من الصناع من غير
تسبب ولا تفريط بعيد، والغالب الفوت فوت الأموال وأنها لاتستند إلى
التلف السهاوى بل ترجع إلى صنع العباد على المباشرة أو التفريط.

وفى الحديث: « لا ضرر ولا ضرار » ، تشهد له الأصول من حيث الجملة فإن النبى صلى الله عليه وسلم نهى أن يبيع حاضر لباد ، وقال: دع الناس برزق الله بعضهم من بعض ، وقال: لا تلقوا الركبان بالبيع (١) . حتى بببط بالسلع إلى الأسواق. وهو من باب ترجيح المصلحة العامة على المصلحة الحاصة ، فتضمين الصناع من ذلك القبيل(١) .

افتى أبو حنيفة بجواز إعطاء الصدقة لبنى هاشم مع ما ورد فى الحديث أن الصدقة لاتنبغى لآل محمد(٣) و علل فتواه بأنهم بعد موته صلى الله عليه وسلم حرموا نصيبهم من الحمس المنصوص عليه فى قوله تعالى: « واعلموا أنما غنمهم من شىء فأن لله خمسه وللرسول ولذى القربى . . . » الآية(٤) .

۱۱ ــ وأفتى محمد بن الحسن بجواز تلقى الركبان إذا كثرت السلم
 فانتنى ضرر التلقى مع نهى الرسول صلى الله عليه وسلم من تلقيها عملا
 بالمصلحة(٥).

١٢ ــ وأجاز الحنفية والشافعية الوصية في سبيل الحبر من السفيه استثناء
 من القاعدة العامة ــ لا يصح التبرع من المحجور عليه (١) .

<sup>(</sup>١) قال في المنتق رواه الجهاعة إلاالترمذي من حديث ابن عباس ص ١٨٥ ــ ه ذيل الأوطار •

<sup>(</sup>۲) الاعتصام ص ۱۱۹ - ۲ . د کاتا : ۱۱۹ - ماه است

<sup>(</sup>٣) قال في المنتتي متفق عليه ص ١٩٣ ـ ٤ - نيل الأوطار والفتح المبين ص ٢٠٩ . ١

<sup>(</sup>٤) الأنفال آية ١١ .

<sup>(</sup>٥) ص ١٧٠ أصول التشريع الإسلام لعل حـب الله .

<sup>(</sup>٦) المرجع السابق ص ١٧١ .

17 ــ كما أجازوا إتلاف ما يغنمه المسلمون من طعام أو حيوان أو شجر أو متاع إذا عجزوا عن نقله أو الانتفاع به إضعافاً لشأن العدو(١) .

١٤ ـ أفتى المالكية بجواز نصب إمام غير مجتهد إذا لم يوجد مجتهد
 منعاً لوقوع الناس في الفوضى والاضطراب كما أجازوا نصب المفضول
 إذا خيفت الفتنة من نصب الفاضل(٢).

١٥ ــ أجاز المالكية والشافعية والحنابلة وَغيرهم : إذا عجز بيت المال عن كفاية الجند. للإمام أن يوظف على الأغنياء ما فيه كفايتهم حتى يصلح بيت المال.

قال الغزالى رحمه الله – لا سبيل إليه مع كثرة الأموال فى أيدى الجنود ، أما إذا خلت الأيدى من الأموال ، ولم يكن من مال المصالح ما يبى نخراجات العسكر . ولو تفرق العسكر واشتغلوا بالكسب لحيف دخول الكفار بلاد الإسلام أو خيف ثوران الفتنة من أهل العرامة فى بلاد الإسلام . فيجوز للإمام أن يوظف على الأغنياء مقدار كفاية الجند . ثم إن رأى فى طريق التوزيع التخصيص بالأراضى فلا حرج لأنا نعلم أنه إذا تعارض شران أو ضرران قصد الشرع دفع أشد الضررين وأعظم الشرين وما يؤديه كل واحد منهم قليل بالإضافة إلى ما نخاطر به من نفسه وماله لو خلت خطة الإسلام عن ذى شوكة بحفظ نظام الأمور ويقطع مادة الشر ، وكان هذا لانخلو عن شهادة أصول معينة فإن لولى الطفل عمارة القنوات وإخراج أجرة الفصاد وثمن الأدوية وكل ذلك تنجيز خسران لتوقع ما هو أكثر منه (٣) .

١٦ ــ ذهب الإمام أحمد : إلى تغليظ الحد على شارب الحمر فى رمضان لحرمة الشهر . وذلك عملا بالمصلحة المرسلة . كما ذكره ابن القيم : قال :

<sup>(</sup>١) المرجع السابق ص ١٧١ .

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق ص ١٧١ .

<sup>(</sup>٣) أأستصلى للغزالي ص ١٤٢ ـ ١ ،

ونقل حنبل عنه (أى عن الإمام أحمد) فى من شرب خمراً فى نهار رمضان أو أتى شيئاً نحو هذا أقيم عليه الحدو غلظ عليه(١) .

1۷ — ومن ذلك اتخاذ سمن للمتهمين والجناة لم يكن ذلك موجوداً في عهد الرسول صلى الله عليه وسلم ولكن فعله عمر للمصلحة . ذكر ابن القيم — رحمه الله — أنه لم يكن في عهد النبي صلى الله عليه وسلم وأبى بكر رضى الله عنه محبس معد لحبس الحصوم ، ولكن لما انتشرت الرعية في زمن عمر بن الحطاب ابتاع بمكة داراً وجعلها سمناً يحبس فيها(٢) .

1۸ - ومن ذلك سمن المتهم المحهول الحال حتى يتبين حاله للمصلحة ، قال ابن القيم . القسم الثانى - أن يكون المتهم مجهول الحال لايعرف ببر ولا فجور فهذا محبس حتى ينكشف حاله عند عامة علماء الإسلام . والمنصوص عليه عند أكثر الأئمة : أنه محبسه القاضى والوالى هكذا نص عليه مالك وأصحابه ، وهو منصوص الإمام أحمد ومحقى أصحابه وذكره أصحاب أبى حنيفة وقال الإمام أحمد : قد حبس النبى صلى الله عليه وسلم فى تهمة . قال أحمد : وذلك حتى يتبين للحاكم أمره (٣) .

١٩ – وأجاز العلماء للإمام أن يسعر للناس الطعام واللباس وما يضطرون
 إليه للمصلحة العامة .

قال أبن القيم — رحمه الله — وحاجة المسلمين إلى الطعام واللباس مصلحة عامة ليس الحق فيها لواحد بعينه فتقدير الثمن فيها بثمن المثل على من وجب عليه البيع أولى من تقديره لتكميل الحرية .

وهذا عموم الناس يشترون الطعام والثياب لأنفسهم وغيرهم فلو مكن من عنده سلع يحتاج الناس إليها أن يبيع بما شاء : كان ضرر الناس أعظم .

<sup>(</sup>١) العارق الحسكية ص ١٠٢ ، ١٠٣ .

<sup>(</sup>٢) الطرق الحكية ص ١٠٢ ، ١٠٣ .

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق ص ١٠١ ، ١٠٢ .

ولهذا قال الفقهاء إذا اضطر الإنسان إلى طعام الغير وجب عليه بذله له بثمن المثل(١) .

• ٢ - وأفتى العلماء بالحجر على المصابين بمرض معد كالجذام ونحوه للمصلحة فى ذلك لعموم حديث: « لاضرر ولا ضرار » . ذكر ابن القيم عن ابن حبيب أنه قال : يحكم عليهم بتنحيهم ناحية إذا كثروا وهو الذى عليه فقهاء الأمصار ثم قال ابن القيم : يشهد لهذا الحديث الذى رواه البخارى من حديث سعيد بن ميناء عن أبى هريرة قال : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : « لا عدوى ولا هامة ولا صفر وفر من المحذوم فرارك من الأسد » - أو قال من الأسود ، وروى مسلم فى صحيحه من حديث يعلى بن عطاء عن عمرو بن الشريد(٢) عن أبيه قال : كان فى وفد ثقيف رجل مجذوم فأرسل إليه النبى صلى الله عليه وسلم : إنا قد بايعناك فارجع (٣) .

٢١ – ومن ذلك تجويز العلماء قتل الترس البرىء من المسلمين إذا تعين
 قتله طريقاً إلى المحافظة على حياة المسلمين وبلادهم(٤) .

٢٢ -- ومن ذلك إلزام العلماء صاحب البيت والثياب ونحوها بذل ذلك
 ببذل بيته للمضطرين للسكنى فيه والثياب للمضطرين إليها وكل ذلك من باب
 رعاية المصلحة .

قال ابن القيم ـــ رحمه الله تعالى ـــ : فإذا قدر أن قوماً اضطروا إلى

<sup>(</sup>١) الطرق الحكمية ص ٢٦٢ .

<sup>(</sup>۲) الشريد بن سويد الثقنى . اسمه مالك ، قتل قتيلا من قومه فلحق ممكة فحالف بى حطيط ابن جهم بن ثقيف ، ثم و فد إلى النبى صلى الله عليه وسلم فأسلم و بايعه بيمة الرضوان ، وسماء رسول الله صلى الله عليه وسلم شعر أمية بن أبى الصلت ، فأنشدته مائة بيت ما أنشدته بيتاً مها إلا قال : ايه حتى وفيتها مائة . فلا وفيتها قال : إن كاد ليسلم ، وروى عن النبي صلى الله عليه وسلم في الشفمة ، (أسد الغابة ٢٠٥ - ١٣ ولم يذكر له تاريخ وفاة).

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق ص ٢٨٠ .

<sup>(</sup>٤) المستصلى ص ١٤١ - ١ .

السكنى فى بيت إنسان لابجدون سواه أو النزول فى خان مملوك أو استعارة ثياب يستدفئون مها . أو رحى للطحن ، أو دلو لنزع الماء أو قدر أو فأس أو غير ذلك ، وجب على صاحبه بذله بلا نزاع .

لكن هل له أن يأخذ عليه أجراً ؟ قولان للعلماء . وهما وجهان لأصحاب أحمد .

ومن جوز له الأجر حرم عليه أن يطلب زيادة على أجرة المثل قال شيخنا ــ يعنى ابن تيمية ــ والصحيح أنه نجب عليه بذل ذلك مجاناً كما دل عليه الكتاب والسنة ــ ثم ذكر الأدلة على ذلك(١) .

هذه نماذج قليلة من القضايا التي سندها المصالح المرسلة وهناك قضايا كثيرة من هذا النوع تركناها طلباً للاختصار ومرادنا بالمصالح المرسلة كما سبق بيانه هي الملائمة لمقاصد الشريعة . فتشهد له أصول الشريعة العامة وعمومات الأدلة .

والله المستعان فهو حسبنا و نعم الوكيل .

<sup>(</sup>١) الطرق الحكمية ص ٧٦٠ .

# الأ<u>ص</u>ل الثامن سدالذ دائع

وتناولت في هذا المبحث ما يلي :

- . عليه ١
- ٧ تعريف الذرائع .
- ٣ ـ مكانتها في الإسلام.
  - ٤ ــ موقف العلماء منها .
    - أقسام الذرائع .
  - ٦ تحرير محل النزاع .
- ٧ ان تيمية واللرائع . .
- ٨ ـــ الفرق بين السبب والذريعة ،
  - ٩ الفرق بين الذرائع والحيل.
- ١٠ ــ حجة من قال بسد الذرائع ,
  - **۱۱ المختـــ**ار .
- ١٢ ــ أمثلة لفتح الذرائع وسدها .



#### ا - تمهید :

إن الشريعة الإسلامية جاءت بجلب المصالح و درء المفاسد ومن المعلوم أن هذه المصالح لا يمكن أن تتحق على وجه الكمال و تستقر على الدوام ، فتسعد الإنسانية بها إلا إذا حقق أصل الذرائع سداً و فتحاً فإن الذرائع إنما جاءت لتحقيق المصالح و درء المفاسد ما أمكن الدفع و الجلب . لذا فإن من المناسب أن نبحث في هذا الباب أصل الذرائع إذ أنه أصل أخذ به ابن تيمية كما أخذ به قبله الإمامان : مالك و أحمد بن حنبل – رحمهما الله تعالى وألفت نظر القارىء الكريم إلى أن بحثنا في أصل الذرائع سيكون مقتصراً فقط على الذرائع دون بحث الحيلة إلا فيا يتصل بالمقارنة بين الذرائع و الحيل ليتبين مدى الوفاق أو الحلاف بين هاتين المسألتين ، و ذلك لأني بصدد الكلام على الذرائع كأصل من الأصول التي اعتمد عليها ابن تيمية – رحمه الله تعالى .

#### ٧ -- تعريفه-- ١

لغة : الذرائع جمع ذريعة . والذريعة : ماكان طريقاً ووسيلة إلى الشيء(١) .

وفى الاصطلاح: عرفها ابن العربي(٢) بأنها كل عمل ظاهر الجنواز بتوصل به إلى محظور (٣).

 <sup>(</sup>۱) ۲۶ - ۳ القاموس . وأقرب الموارد ۳۹۷ - ۱۱ .

<sup>(</sup>٢) محمد بن عبد الله بن محمد بن عبد الله بن أحمد المعروف بابن العربي الأندلسي الأشبيل المفافظ المشهور . وكنيته أبو بكر وياقب بالقاضي . كان إماماً من أثمة الممالكية أقرب إلى الاجتهاد من التة يدولد بأشبيلية سنة ٤٨٥ ه و تأدب بها . رحل إلى الشرق مع أبيه سنة ٤٨٥ ه فلق علماه المهدية ومصر والشام وبغداد وصحب أبا بكر الشاشي وأبا حامد الفزالي وله مصنفات مديدة منها كتاب الإنصاف في مسائل الحلاف وكتاب المحصول في علم الأصول . توفي سنة ٤٥٥ ه (الفتح المبين ٢٠ ـ ٢).

<sup>(</sup>٣) أحكام القرآن ص ٧٨٧ . ٢ .

وعرفها القرطبي: بأنها عبارة عن أمر غير ممنوع لنفسه بخاف من إرتكابه الوقوع في ممنوع(١).

وعرفها الشوكانى : بأنها المسألة التى ظاهرها الإباحة ويتوصل بها إلى فعل المحظور(٢) .

وهذه التعاريف: متقاربة ويرد عليها أنها غير جامعة لاقتصارها على وسائل الأمور المحرمة بينها تعم الذريعة حميع الوسائل سواء كانت وسائل لمحرمات أم واجبات أم غيرهما من الأحكام.

يقول القرافى : الذريعة كما يجب سدها يجب فتحها وتكره وتندب وتبساح(٣) .

وقال ابن القيم: فوسائل المحرمات والمعاصى فى كراهمها والمنع مها عسب إفضائها إلى غاياتها وارتباطاتها بها ووسائل الطاعات والقربات فى محبتها والإذن فيها بحسب إفضائها إلى غاياتها(؛).

وعرفها ابن تيمية : وتلميذه ابن القيم : بأنها ماكانت وسيلة وطريقاً إلى الشيء(٠) .

وهذا التعريف جامع للوسائل المحرمة وغيرها . وهو مأخوذ من مفهومها اللغوى إلا أن تعميم الشيء فيه بجعله غير مانع لدخول حميم الوسائل المفضية إلى غير الأحكام الشرعية ، وهو مالا يتصل بحثه بوظيفة الأصول فالأنسب تعريفها بما يلى :

<sup>(</sup>١) الجامع لأحكام القرآن ص ٥٥ ، ٥٩ - ٣

<sup>(</sup>٧) ارشاد الفحول ص ٢٤٦

<sup>(</sup>٣) شرح تنقيح الفصول في الأصول ص ٤٤٩ .

<sup>(</sup>٤) أعلام الموقعين ص ١٣٥ ـ ٣ .

 <sup>(</sup>a) الفتاوي ص ۱۳۴ م. ۳. وأعلام الموقمين ۱۳۵ - ۳ -

الذريعة هي: الوسيلة المفضية إلى الأحكام الشرعية الحمسة ليشمل كل ما يتصل بالذريعة وأحكامها من أبحاث . سواء أفضت إلى مصالح أم مفاسد أم غيرها . على أن الذي ركز عليه الباحثون من أقسامها هو الذريعة المفضية إلى مفسدة وخصوصاً بأكثر أحاديثهم .

قال ابن تيمية : حيمًا قال فى تعريفها : والذريعة ماكان وسيلة وطريقاً إلى الشيء . قال بعد ذلك : لكن صارت فى عرف الفقهاء عبارة عما أفضت إلى فعل محرم(١) ومعنى سد الذرائع : الحيلولة دون الوصول إلى المفسدة إذا كانت تفضى إلها .

### ٣ - مكانتها من الإسلام:

سد الذرائع ــ أصل شرعه الله سبحانه وتعالى حمى لمحارمه وسوراً منيعاً لحدوده وشرعه ، فالوقوع في محارم الله والبعد عنها سبب عظيم للحفاظ على شرع الله . وسد الذرائع أصل فطر الله عليه الإنسانية فهو عمدتها في حفاظها على نظمها وقوانينها الاجتماعية والاقتصادية والسياسية والحلقية والصحية إلى غير ذلك .

قال ابن القيم – رحمه الله – : لما كانت المقاصد لا يتوصل إليها الا بأسباب وطرق تفضى إليها كانت طرقها وأسبابها تابعة لها معتبرة بها . فوسائل المحرمات والمعاصى فى كراهها والمنع منها محسب إفضائها إلى غاياتها وارتباطاتها بها ، ووسائل الطاعات والقربات فى محبتها والإذن فيها محسب إفضائها إلى غاينها ، فوسيلة المقصود تابعة للمقصود ، وكلاهما مقصود ولكنه مقصود قصد الوسائل .

فإذا حرم الرب تعالى شيئاً وله طرق ووسائل تفضى إليه فإنه بحرمها و عنم مها تحقيقاً لتحريمه وتثبيتاً له ومنعاً أن يقرب حماه ولو أباح الوسائل والذرائع المفضية إليه لكان ذلك نقضاً للتحريم و الزراء للنفوس به ، وحكمته

<sup>(</sup>۱) الفتساوى ۱۳۹ ـ ۳ .

تعالى وعلمه يأبيان ذلك كل الإباءة بل سياسة ملوك الدنيا تأبى ذلك ، فإن أحدهم إذا منع جنده أو رعيته أو أهل بيته من شيء ثم أباح لهم الطرق والأسباب والذرائع الموصلة إليه لعد متناقضاً ولحصل من رعيته وجنده ضد مقصوده.

وكذلك الأطباء إذا أرادوا حسم الداء منعوا صاحبه من الطرق والذرائع الموصلة إليه وإلا فسد عليهم ما يرومون إصلاحه ، فما الظن بهذه الشريعة الكاملة التي هي في أعلى درجات الحكمة والمصلحة والكمال ؟ ومن تأمل مصادرها ومواردها علم أن الله تعالى ورسوله سد الذرائع المفضية إلى المحارم بأن حرمها ونهى عنها(١).

#### ع موقف العلماء من سد الدرائع:

إن العلماء يقولون بسد اللبرائع في الجملة .

قال القرافى: مالك لم ينفرد بذلك بل كل أحد يقول بها ولا خصوصية للمالكية بها إلا من حيث زيادتهم فها(٢).

وقال القرطبي : سد اللرائع ذهب إليه مالك وأصابه وخالفه أكثر الناس تأصيلا وعملوا عليه في أكثر فروعهم تفصيلا(٣).

ولعلك تقول: ما معنى ما نقل عن بعض العلماء أن الدرائع مما اختص به الإمام مالك وأحمد بن حنبل؟ .

فالجواب : قد قال بذلك بعض العلماء . قال ابن العربي وغيره : أنه انفرد بها مالك وتابعه عليها أحمد في بعض رواياته وخفيت على الشآفعي وأبي حديفة مع تبحرهما في الشريعة(٤) .

 <sup>(</sup>١) أعلام الموقدين ص ١٣٥ ـ ٣ .

<sup>(</sup>٢) إرشاد الفحول الشوكاني س ٧٤٧ ،

<sup>(</sup>٣) إرشاد الفحول للشوكاني ص ٢٤٦ .

<sup>(</sup>٤) أحكام القرآن ص ٧٨٧ . ٢ .

ولكن نيس هو الوحيد الذى يقول بها بل قد قلت آنفاً أن الأثمــة الآخرين وغيرهم من العلماء يقولون بها فى الجملة وإذا كان من شىء يختص به الإمام مالك ومن وافقه كالإمام أحمد وغيره فهو ما إذا كم تكن الوسيلة متعينة بطريق العلم .

و ذلك إذا كانت الوسيلة طريقاً للظن الغالب كبيع السلاح وقت الفتن . وبيع العنب للخار . أو كانت كثيراً لا غالباً ولا نادراً كبيوع الآجال . والنظر إلى المرأة الأجنبية . ونحو ذلك .

### تحرير محل النزاع:

كسن أن نقدم لتحرير النزاع بتقسيم العلماء للذر الع .

### ه - أقسام الذرائع:

### أولاً : تقسم ابن القيم :

قسم ابن القيم الذرائع بالنسبة لما تودي إليه من المفاسد إلى أربعة أقسام :

۱ - وسيلة موضوعة للإفضاء إلى المفسدة ، كشرب الحمر المؤدى إلى مفسدة الفرية ، واازنا المفضى إلى مفسدة الفرية ، واازنا المفضى إلى اختلاط الأنساب ، فهذه أفعال وأقوال وضعت مفضية إلى هذه المفاسد ، وليس لها ظاهر غيرها .

٢ – وسيلة موضوعة للمباح قصد بها التوصل إلى المفسدة وذلك كمن يعقد النكاح قاصداً به الربا ، فهذه أفعال وضعت مفضية إلى المصالح والكن الفاعل لم يقصد بها تلك المصالح وإنما قصد بها الوصول إلى غاية هي في نظر الشارع مفسدة .

٣ – وسيلة موضوعة للمباح ، لم يقصد بها التوصل إلى المفسدة لكنها مفضية إليها غالباً ، ومفسدتها أرجع من مصلحتها ، وذلك كالصلاة في

أوقات النهى ، ومسبة آلهة المشركين بين ظهرانيهم . وترين المتوفى عنها زوجها فى زمن العدة فهذه أفعال مباحة فى الأصل لما يترتب عليها من المصالح ، ولم يقصد فاعلها بها مفسدة ، ولكن هذه الأفعال تودى فى الغالب إلى مفاسد نهى الشارع عنها ، وهذه المفاسد راجحة على مصلحة الفعل .

غ – وسيلة موضوعة للمباح ، وقد تفضي إلى المفسدة ، ومصلحتها أرجع من مفسدتها ، ومثالها : النظر إلى المخطوبة ، والمشهود عليها ، ومن يعاملها ، وكلمة الحق عند سلطان جائر ، فهذه أفعال مباحة في الأصل ، لأنها تحقق بعض المصالح ولم يقصد بها الفاعل مفسدة . ولكنها قد تؤدى إلى المفسدة إلا أن المصالح المترتبة عليها أرجح من المفاسد المتوقعة منها(١) .

#### توجيــه:

أخذ بعض المتأخرين على ابن القيم جعله القسم الأول من الذرائع الذي عبر عنه بأنه وسيلة وضعت للإفضاء إلى المفسدة . . . إلخ واعتبر ما ذكره ابن القيم من باب المقاصد لأن هذه الأفعال متضمنة للمفاسد في نفسها ، وليست ذريعة إلى مفسدة أكبر منها .

وهذا المأخذ غير متجه ، فإن ابن القيم وقبله شيخه ابن تيمية لاحظا في مثال الحمر : الشرب ، فالشرب ذريعة ووسيلة وسبب يتوصل بها إلى مفسدة السكر التي منها العداوة والبغضاء والجرائم الحطيرة كل هذه أفضى إليها شرب الحمر . وكذلك القذف سبب وذريعة يفضى إلى الفرية والمفاسد الأخرى ، وكذلك الزنا ذريعة يفضى إلى اختلاط المياه فتختلط الأنساب . وفساد الفراش إلى غير ذلك من المفاسد . ومن أجل ذلك حرام الله الزنا والحمر والقذف وغيرها من المحرمات لما في ذلك من المفاسد الحطيرة على الإنسانية . فلعلهما لاحظا ذلك في ذكرهما له ، على أنه ذكر ذلك من أجل حصر القسمة فقط لا أنه معتبر ، ولذلك فإنهما لم يعتبر اهذا القسم من باب

<sup>(</sup>١) أعلام الموقعين ١٣٦ – ٣ .

سد الذرائع المقصودة بالبحث فهذا ابن تيمية – رحمه الله – يقول فى ذلك : أما إذا أفضت إلى فساد ليس هو فعلا كإفضاء شرب الحمر إلى السكر ، وإفضاء الزنا إلى اختلاط المياه ، أو كان الشيء نفسه فساداً كالقتل والظلم فهذا ليس من هذا الباب ، فإنا نعلم إنما حرمت الأشياء لكونها فى نفسها فساداً محيث تكون ضرراً لا منفعة فيه .

### ومما لوحظ على ابن القيم :

جعل الذرائع التي أقام الأدلة على وجوب سدها هي الوسائل التي تفضى إلى المفسدة غالباً ، ومفسدتها أرجح من مصلحتها وهذا يدل على أمــر بن :

١ - إن الوسائل التي تؤدى إلى المفسدة قطعاً ليست محل خلاف بين الفقهاء ولذلك رأى أنه لا حاجة به إلى الاستدلال عليها. وهذا كلام سليم ، وقد صرح به الشاطبي والقرافي : ومثلا له بإلقاء السم في أطعمة المسلمين أو في مياههم مع العلم بأنهم يأكلون هذا الطعام ويشربون ذلك الماء ، وكذلك حفر البئر في طريق المسلمين مع العلم بسقوط مسلم فيها ، وسيأتي ذلك إن شاء الله تعالى .

٧ -- إن الوسيلة تمنع إذا كان أداوها إلى المفسدة غالباً ، أما إذا لم يكن غالباً فإن الوسيلة لاتمنع ، ولم يفسر لنا ابن القيم المراد بالغالب . وقال عن القسم الذي لاتمنع فيه الوسيلة أنه قد يؤدي إلى المفسدة ، وهذا يشعر بالندرة فكأن الذريعة لاتسد إذا كان الفعل المباح يؤدي إلى المفسدة نادراً .

ولكن هناك قسم بين النادر والغالب ذكره الشاطبي وبين حكمه كما سيأتى . ولم يتعرض له ابن القيم . وذلك القسم هو : ما إذا كان أداء الفعل الجائز يفضي إلى المفسدة كثيراً وليس بغالب ولا بنادر فهي مرتبة بين المرتبتين ، وجعل ذلك محل النزاع بين مالك والشافعي ، فالك يسد هذا النوع ، والشافعي لايسده وأما قسم الغالب ، فقد قال أنه يشبه قسم الذرائع المنصوصة وردد القول فيه بين وجهين ، ورجح وجوب السد فيها .

ولعل ان القيم اعتبر هذا القسم – أى ما كان أداء الفعل الجائز يفضى إلى المفسدة كثيراً داخلا فى القسم الثالث أى الغالب لأن الأمثلة التى ذكرها فى الاحتجاج بالذرائع معظمها ذرائع منع الشارع منها ، لأنها تؤدى إلى المفسدة كثيراً . وإن لم يكن غالباً . وذلك كما فى حرمان القاتل من الميراث والبيع والسلف وغيرها .

وعلى كل سواء اعتبر ابن القيم ذلك من الغالب أو لم يعتبره فهو داخل فيه في الحكم نظراً للأدلة التي جاءت عن الشارع والله أعلم . وصلى الله على نبينا محمد .

### ثانياً: تقسيم الشاطبي:

قسم الشاطبي ــ رحمه الله ــ الذرائع باعتبار مآلها وما يترتب عليها من ضرر ومفسدة إلى ما يأتى :

۱ – ما یکون أداو الله المفسدة مقطوعاً به كحفر البئر خلف باب الدار ، فى الظلام محیث یقع الداخل فیه بلا بد فهذا ممنوع اتفاقاً ، والمتسبب بذا متعد بفعله ، فیضمن ضمان المتعدى على الجملة ، إما لتعدیه بالفعل وإما لتقصیره فى إدراك الأمور وتفریطه(۱) .

٢ – ما يكون أداؤه إلى المفسدة نادراً كحفر بئر فى موضع لا يؤدى غالباً إلى وقوع أحد فيه ، وكبيع الأغذية التي غالبا ألا تضر أحداً . وهذا باق على أصله من الإذن فيه لأن الشارع أناط الأحكام بغلبة المصلحة ، ولم يعتبر ندرة المفسدة إذ ليس فى الأشياء خير محض ، ولا شر محض ، ولا توجد فى العادة مصلحة خالية فى الجملة عن المفسدة(٢) .

٣ ــ ما يكون أداوه إلى المفسدة ظنياً ــ فيحتمل الحلاف ، إما أن

<sup>(</sup>١) الموافقسات ص ٢٥٦ . ٢ .

<sup>(</sup>٢) الموافقصات ص ٢٦٤ - ٢ .

الأصل الإباحة والإذن. فظاهر كما تقدم . . . وإما أن الضرر والمفسدة تلحق ظناً فهل بجرى الظن مجرى العلم فيمنع من الوجهين المذكورين أم لا لجواز تخلفها . وإن كان التخاف نادراً ، ولكن اعتبار الظن هو الأرجع لأمسور(١) .

٤ – ما يكون أداوه إلى المفسدة كثيراً لا غالباً ولا نادراً فهو موضع نظر والتباس، والأصل فيه الحمل على الأصل من صحة الإذن كمذهب الشافعى وغيره. لأن العلم والظن بوقوع المفسدة منتفيان، إذ ليس هنا إلا احمال مجرد بين الوقوع وعدمه، ولا قرينة ترجح أحد الجانبين على الآخر واحمال القصد للمفسدة، والاضرار لا يقوم مقام نفس القصد ولا يقتضيه لوجود العوارض من الغفلة وغيرها عن كونها موجودة أو غير موجودة.

وأيضاً فإنه لايصح أن يعد الجالب أو الدافع هنا مقصراً ، ولا قاصداً كما فى العلم والظن ، لأنه ليس حمله على القصد إليهما أولى من حمله على عدم القصد لواحد منهما ، وإذا كان كذلك فالتسبب المأذون فيه قوى جداً ، إلا أن مالكاً اعتبره فى سد الذرائع بناء على كثرة القصد وقوعاً .

# ثالثاً: تقسيم القرافي للذرائع:

وقال القرافي : وأما الذرائع فقد أحمع على أنها ثلاثة أقسام :

أحدها معتبر إحماعاً ـ كحفر الآبار فى طريق المسلمين وإلقاء السم في أطعمهم وسب الأصنام عند من يعلم من حاله أن يسب الله تعالى .

ثانيها : ملغى إحماعاً كزراعة العنب فإنه لا يمنع خشية الحمر ، والشركة في سكنى الدار خشية الزنا .

وثالثها : مختلف فيه كبيوع الآجال اعتبرنا نحن الذريعة فيها وخالفنا

<sup>(</sup>١) وسنذكر هذه الأمور إن شاه الله في المحتار . ص ٨٥٥ .

غيرنا ، فحاصل القضية أننا قلنا بسد الدرائع أكثر من غيرنا لا أنها خاصة بنا(١) .

وقد بين فى الفروق ببعض التفصيل القسم الثالث وهو الذى جرى فيه الاختلاف ، فقال فيه :

وقسم قد اختلف فيه العلماء ، أيسد أم لا ؟ كبيوع الآجال عندنا كن باع سلعة بعشرة دراهم إلى شهر ثم اشتراها محمسة قبل الشهر . فالك يقول : انه أخرج من يده خسة وأخذ عشرة آخر الشهر ، فهذه وسيلة لسلف خسة بعشرة إلى أجل بإظهار صورة البيع لذلك . والشافعي يقول : ينظر إلى صورة البيع ، ومحمل الأمر على ظاهره فيجوز ذلك ، وهذه البيوع يقال : أنها تصل إلى ألف مسألة اختص بها مالك ، وخالفه فيها الشافعي . ولذلك اختلف في النظر إلى النساء ، أمحرم لأنه يودي إلى الزنا ؟ أم لا محرم ؟ أم لامحرم ، وكذلك اختلف في تضمن الصناع ، لأنهم يؤثرون في السلع وحكم القاضي بعلمه أمحره لأنه وسيلة للقضاء بالباطل من قضاة السوء ؟ أم لامحرم ، وكذلك اختلف في تضمن الصناع ، لأنهم يؤثرون في السلع بصناعهم فتتغير السلع فلا يعرفها أربابها ، فيضمنون سداً لذريعة الأخذ ؟ أم لا يضمنون لأنهم أجراء ، وأصل الإجارة على الأمانة . وكذلك تضمن بسد هذه اللوائع ولم يقل بها الشافعي ، فليس سد الذرائع خاصاً عالك بل بسد هذه الذرائع ولم يقل بها الشافعي ، فليس سد الذرائع خاصاً عالك بل قال به هو أكثر من غيره ، واصل سدها مجتمع عليه .

### ٣ - تحرير محل النزاع:

ولعلنا مما تقدم نستطيع أن نحرر محل النزاع على الوجه التالى . القسم الأول والثانى ، لا نزاع بين العلماء فهما ــ لـكن النزاع بينهم حسب ما يبدو فى شيئن هما :

<sup>(</sup>١) شرح تنتج الفصول في الأصول للقرافي ص ٤٤٩ ، ٤٤٩

١ ــ إذا كانت الذريعة تفضى إلى المفسدة غالباً .

٢ — إذا كانت الذريعة تفضى إلى المفسدة كثيراً لا غالباً ولا نادراً.
مثال الأول: بيع السلاح إلى أهل الحرب ، فإنه ذريعة تفضى غالباً إلى استعاله فى قتال المسلمن وكبيع العنب للخار فإنه ذريعة تفضى غالباً إلى استعاله فى صناعة الحمر.

ومثال الثانى: بيوع الآجال. فإنها تؤدى إلى الربا كثيراً لأ غالباً ، فاللك وأحمد ومن تابعهما يقولون بسد الذرائع فيهما سواء ظهر قصد إلى الفساد أو لم يظهر فإنه متى ظهر القصد فالأمر ظاهر ، وأما إذا لم يظهر القصد فلأنه قد كثر فى الناس حسب مقتضى العادة القصد إلى الفساد ، لذا فإنهم يتهمون من لم يظهر منهم القصد إلى الممنوع كما قال الشاطبي بسبب ظهور اللغو وهو دال على القصد إلى الممنوع (1).

وأما الشافعي وأبو حنيفة فإنهما ينظران إلى القصد فيحسنان الظن بمن لم يظهر منه قصد إلى الممنوع . فإذا ظهر منه قصد إلى المفسدة امتنع التصرف عندهما وإلا فلا ، لذا فإنهما بجيزان بيوع الآجال لأنهما ينظران إلى أصل الإذن بالبيع لأن العلم أو الظن بوقوع المفسدة منتفيان إذ ليس هنا إلا احمال مجرد بين الوقوع وعدمه ولا قرينة ترجح أحد الجانبين على الآخر ولا يبيى المنع إلا على العلم أو الظن ولا يصح أن محمل عمل العامل وزراً ، لمفسدة لم " بقصدها ولم يكن مقصراً في الاحتياط لتجنها .

والذين يرون وجوب سدها يقولون : إن هذا الاحمال أمر مظنون ، والظن يعمل به فى مثل هذا ، والقصد إلى المفاسد فيه كثير الوقوع . وهو غير منضبط ، فيمنع منه سداً لباب الشر واحتياطاً فى الدين ، ويؤيدون قولهم بما جاءت به الشريعة من نصوص فيها المنع فى مثل هذا . وسيأتى ذلك إن شاء الله تعالى .

<sup>(</sup>١) الموافقات الشاطئ ص ١٣٢ ـ ۽ .

#### ٧ - ابن تيمية والذرائع:

و لما كانت الشريعة الإسلامية قد جاءت أدلتها منادية بالذرائع واعتبارها فإن ابن تيمية وهو الفقيه المحتهد بحتار هذا الرأى ويعتبره جزءاً من الشريعة ، ودرعاً حصيناً حمى بها الشارع الإسلام . فقد فصل القول فيه تفصيلا حسناً ، فهو يقول : والذريعة ماكانت وسيلة وطريقاً إلى الشيء ، ليكن صارت فهو يقول : والذريعة ماكانت وسيلة وطريقاً إلى الشيء ، ليكن صارت في عرف الفقهاء عبارة عما أفضت إلى فعل محرم ، ولو تجردت عن ذلك الإفضاء لم يكن فيها مفسدة ، ولهذا قيل : الذريعة ، الفعل الذى ظاهره أنه مباح وهو وسيلة إلى فعل محرم .

#### ٨ -- الفرق بن السبب والذريعة :

وفرق ابن تيمية بين السبب والذريعة . فإذا كان الإفضاء إلى المفسدة ليس هو فعلا كإفضاء شرب الحمر إلى السكر وإفضاء الزنا إلى اختلاط المياه ، أو كان الشيء نفسه فساداً كالقتل والظلم فهذا من باب السبب والمقتضى ونحو ذلك وليس من باب الذرائع ، وإن كان الإفضاء إلى المفسدة فعلا كبيع السلاح فى الفتنة ، وسب آلهة المشركين عند من يعلم أنه سيتذمر لها فيهب الله تعالى وتقدس ، وكالنظر المحرم إلى الأجنبيات ونحو ذلك فإذا كان كذلك فهو من باب الذرائع (١) .

وبعد ما ذكر ابن تيمية الفرق بين الذريعة والسبب ، فصل القول فى الذرائع ، فقال : ثم هذه الذرائع إذا كانت تفضى إلى المحرم غالباً فإنه محرمها مطلقاً ، وكذلك إن كانت قد تفضى وقد لاتفضى لكن الطبع يتقاضى لإفضائها وأما إن كانت إنما تفضى أحياناً ، فإن لم يكن فها مصلحة راجحة على هذا الإفضاء القليل وإلا حرمها أيضاً (١) .

<sup>(</sup>۱) الفتاوي المصرية الكبرى ص ١٣٩ ـ ٣

#### ٩ ــ الفرق بن الذرائع والحيل:

قال ان تيمية : والحيلة مشتقة من التحول وهو النوع من الحول كالجلسة والقعدة من الجلوس والقعود ، وكالأكلة والشربة من الأكل والشرب ، ومعناها : نوع مخصوص من التصرف والعمل الذى هو التحول من حال إلى حال . هذا مقتضاه في اللغة ثم غلبت بعرف الاستعال على ما يكون من الطرق الحفية موصلا إلى حصول الغرض محيث لا يتفطن له إلا بنوع من الذكاء والفطنة ، فإن كان المقصود أمراً حسناً كانت حيلة حسنة وإن كان قبيحاً كانت قبيحة . . . إلى أن قال : وصارت :

فى عرف الفقهاء: إذا أطلقت قصد بها الحيل التى يستحل بها المحارم كحيل البهود. وكل حيلة تضمنت إسقاط حق الله أو الآدى فهى تندرج فيا يستحل بها المحارم(١) وقال قبل هذا فالحيلة أن يقصد سقوط الواجب أو حل الحرام بفعل لم يقصد به ما جعل ذلك الفعل له. أو ما شرع فهو يريد تغيير الأحكام الشرعية بأسباب لم يقصد بها ما جعلت تلك الأسباب له.

فالذرائع والحيل قاعدتان متشابهتان ، والكلام فيهما متداخل وهما يلتقيان أحياناً ، ويفتر قان أحياناً . ولذلك التداخل نلاحظ أن من كتب عنهما يتكلم على إحداهما أثناء الكلام على الأخرى ويستدل لإحداهما بأدلة الأخرى . وأوفى من تكلم فيهما فيما أطلعت عليه – ابن تيمية ، وتلميذه ابن القيم ، والشاطبي – رحمهم الله وإيانا .

فان تيمية حيبًا تكلم على الحيل وتحريمها وهي المقصود في بحثه جاء سد الذرائع بالتبع ، وهو في كلامه على الحيل وتعريفها يلاحظ جانب القصد من المكلف وعند كلامه على مسألة العينة وعكسها ، وكلام العلماء فيها بين أنه إن كان في الموضعين لم يقصد النمن ولا المبيع ، وإنما جعل وصلة إلى الربا ، فلا ريب في تحريمه ، فهو من الحيل المحرمة وأنه إذا كان العقد مقصوداً

<sup>(</sup>۱) الفتاوى المصرية الكبرى ص ۸۳ ـ ۳ ـ

حقيقة ولم يقصد التوصل إلى الربا . فإن المسألة على هذا تكون من باب اللمرائع لا الحيل(١) .

واستدل على تحريم الحيل بأن الله سد الذرائع المفضية إلى المحارم ، وحينها قسم الذرائع ذكر أنها قسمان :

الأول: ما يفضي إلى المحرم بدون قصد فاعلها .

الثانى : ما يفضى إلى المحرم بقصد فاعلها ، وقال عن القسم الثانى . وهو ما يفضى إلى المحرم ، ووجد فيه القصد ، أنه بجامع الحيل . كما أن الحيل قد تكون بالذرائع وقد تكون بأسباب مباحة فى الأصل ليست ذرائع ، فاعتبر الذريعة إذا كان إفضاؤها إلى المحرم بقصد فاعلها من باب الحيل ، وعلى تقسيمه توجد ذريعة ليست حيلة ، وحيلة ليست ذريعة ، وذريعة هى الحيلة ، فالحيلة تجتمع مع الذرائع عند القصد وكل منهما تفترق عن الأخرى فيا عدا ذلك ، وفى ذلك يقول : بعد الكلام السابق فصارت الأقسام ثلاثة :

الأول: ما هو ذريعة ، وهو مما محتال به كالجمع بين البيع والسلف . وكاشيراء البائع السلعة من مشيريها بأقل من النمن تارة وبأكثر أخرى ، وكالاعتياض عن ثمن الربوى بربوى لا يباع بالأول نسأ ، وكقرض ابن آدم .

الثانى: ما هو ذريعة لا يحتال بها كسب الأوثان فإنه ذريعة إلى سب الله تعالى ، وكذلك سب الرجل والد غيره فإنه ذريعة إلى أن يسب والده ، وإن كان هذا لايقصدهما مؤمن .

الثالث: ما يحتال به من المباحات في الأصل كبيع النصاب في أثناء الحول فراراً من الزكاة ، وكإغلاء الثن لإسقاط الشفعة والغرض هنا أن المدرائع حرمها الشارع وإن لم يقصد بها المحرم خشية إفضائها إلى المحرم ، فإذا قصد بالشيء نفس المحرم كان أولى بالتحريم من الذرائع(٢).

<sup>(</sup>۱) الفتاوي المصرية السكبري ص ۱۳۹ - ٣ .

<sup>(</sup>٢) الفتاوي المصرية السكبري ١٣٩ ـ ٣ .

وأما ابن القيم تلميذ ابن تيمية – رحمهما الله تعالى – فقد جعل الحيل تابعة للنرائع في البحث والذكر ، فإنه في الأعلام لما قرر أن العبرة في الشريعة بالمقاصد والنيات تكلم عن سد الذرائع . وقرر اعتبارها ، وبناء الأحكام عليها ، وبعد أن استدل على وجوب سد الذرائع بتسعة وتسعين دليلا قال : وتجويز الحيل يناقض سد الذرائع مناقضة تامة ، فإن الشارع يسد الطريق إلى المفاسد بكل ممكن والمحتال يفتح الطريق إليها محيله ، ثم يسد الطريق إلى المفاسد بكل ممكن والمحتال يفتح الطريق إليها محيله ، ثم بين أن الأدلة التي ذكرها في وجوب سد الذرائع هي بنفسها تدل على تحريم الحيل . وزاد أدلة أخرى : وناقش من يقول بالحيل أو ينسب شيئاً منها لأحد من الأنمة ، وأفاض إفاضة لا نظير لها ، وهو في ذلك كله تبع لشيخه ابن تيمية رحمهما الله تعالى(١) .

وهو إذ يقول : ومدار الحداع على أصلىن :

أحدهما : إظهار فعل لغبر مقصوده الذي جعل له .

والثانى : إظهار قول لغير مقصوده الذي وضع له .

فَنْي الأصلين يشترط القصد في الحيل .

و عرف الشاطبي الحيل: بأنها تقديم عمل ظاهر الجواز لإبطال حكم شرعي، وتحويله في الظاهر إلى حكم آخر(٢).

هذا التعريف يفهم منه أن الحيل يشترط فيها القصد من المكلف ، وقد نص فيما بعد على ذلك حيث قال : ولكن هذا بشرط القصد إلى إبطال الأحكام الشرعية(٢) .

فالفرق الواضح بينهما عنده اشتر اط القصد في الحيل .

# خلاصة الفرق بين الحيل والذرائع:

 ١ – أن الحيل قد ثكون للتخلص من قواعد الشريعة ، كما هو ظاهر من التعريف .

<sup>(</sup>١) أعلام الموقعين ص ١٣٥ – ١٦١ - ٣ .

<sup>(</sup>٢) الموافقسات ص ١٣٢ ـ ٤ .

قال ابن تيمية : فتجويز الحيل يناقض سد الذرائع مناقضة ظاهرة(١). وذلك أن الذرائع وضعت حمى لشرع الله . والحيل وضعت للتخلص من قواعد الشريعة .

٢ ــ الحيل تجرى فى العقود خاصة ، والذرائع فى العقود وغير ها فهى أوسع(٢) .

٣ ــ اشتراط القصد فى الحيل وعدم الاشتراط فى الذرائع فمتى وجد القصد فى الذريعة ، فقد تجتمع والذريعة ، وقد يفارق كل منهما الآخر كما سبق ذكر ذلك .

و يحسن أن نشنف الآذان بشيء مما قاله ابن تيمية في الذرائع أيضاً . يقول رحمه الله :

الذرائع حرمها الله وإن لم يقصد بها المحرم خشية إفضائها إلى المحرم ، فإذا قصد بالشيء نفس المحرم كان أولى بالتحريم من الذرائع ، وبهذا التحرير يظهر علة التحريم في مسائل العينة(٣) وأمثالها وإن لم يقصد البائع الربا لأن هذه المعاملة يغلب فيها قصد الربا فيصد ذريعة ، فيسد هذا الباب لئلا يتخذه الناس ذريعة إلى الربا ويقول القائل : لم أقصد به ذلك ، ولئلا يدعو الإنسان فعله مرة إلى أن يقصده مرة أخرى ولئلا يعتقد أن جنس هذه المعاملة حلال ، ولا عمر بن القصد وعدمه ، ولئلا يفعلها الإنسان مع

<sup>(</sup>١) الفتاوى المصرية الكبرى ص ١٤٥ - ٣ .

<sup>(</sup>٢) انظر الوسيط للدكتور وهبة الزحيل ص ٨٣٠٠.

<sup>(</sup>٣) بيع العينة : هو أن يبيعك إنسان سلمة بعشرين مثلا إلى أجل ثم يشتريها منك بعشرة . حالة : قال القرطى : وسميت عينة لحصول النقد لصاحب العينة وذلك لأن المين هو المسال الحاضر والمشترى إنما يشتريها ليبيعها بعين حاضر يصل إليه من فوره . ا ه فالبيع والشراء حالا ومؤجلا مهاح ولكن مال البيع والشراء في هذه الصورة أنك اقترضت من البائع عشرة لتردها إليه بعد الأجل عشرين و هو ربا و لهذا منعه المالكية والحنابلة إذا كان .قصوداً أو كثر وقوعه بين الناس لأن كثرة وقوعه بينهم تدل على رغبتهم في الاحتيال به للتعامل بالربا ، والشافعي مع قول بسد الذرائع في الجملة لا يمنع هذا البيع إلا إذا ظهر أن المتبايعين يقصدان به الربا ص ٣٢١ - ٣٢٢ أصول التشريع لعلى حسب الله .

قصد حتى مختى من نفسه على نفسه ، وللشريعة أسرار فى سد الفساد ، وحسم مادة الشر لعلم الشارع بما جبلت عليه النفوس و بما يحتى على الناس من ختى هداها الذى لا يزال يسرى فيها حتى يقودها إلى الهلكة فمن تحذلق على الشارع ، واعتقد فى بعض المحرمات أنه إنما حرم لعلة كذا وتلك العلة مقصودة فيه فاستباحه بهذا التأويل فهو ظلوم لنفسه جهول بأمر الله وهو إن نجا من الكفر لم ينج غالباً من بدعة أو فسق أو قلة فقه فى الدين وعدم بصرة (۱) .

### ١٠ – حجة من قال بسد الذرائع :

سبق أن ذكرنا أن موضع النزاع بين العلماء فى باب سد الذرائع فى شيئين هما :

١ - إذا كانت الوسيلة طريقاً للظن الغالب كبيع السلاح وقت الفتن ،
 وبيع العنب للخار .

٢ - أو كانت كثيراً لا غالباً ولا نادراً كبيوع الآجال والنظر إلى
 المرأة الأجنبية ونحو ذلك .

وما عداه فليس موضع نزاع بين أئمة المذاهب وأوضحنا هنالك أن سد الذرائع أمر معتبر . إذا توفر القصد إلى المفسدة عند حميع العلماء . والمالكية والحنابلة ومن تابعهم لا يعتبرون ظهور القصد بل يكتفون بمظانه كما مضى التنبيه عليه .

وقد ساق ان تيمية – رحمه الله – خملة من الأدلة على مراعاة الشارع لسد الذرائع ، نذكر للقارىء الكريم إن شاء الله تعالى حملة منها :

١ - قوله تعالى : « ولا تسبوا الذين يدعون من دون الله ، فيسبوا الله علم ١٠ (٢) حرم سب الآلهة مع أنه عبادة لكونه ذريعة إلى سبهم علم ١٠ (٢)

<sup>(</sup>۱) الفتاوي المصرية الكبري ص ١٣٩ - ١٤٠ . ٣ .

<sup>(</sup>٢) الأنسام آية ١٠٨.

لله سبحانه وتعالى لأن مصاحة تركهم سب الله سبحانه راجحة على مصلحة سبنا لآلهم .

٧ - ما روى حميد بن عبد الرحن عن عبد الله بن عمرو أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: من الكبائر شتم الرجل والديه قالوا: يا رسول الله وهل يشتم الرجل والديه ؟ قال: نعم يسب أبا الرجل فيسب أباه ، ويسب أمه فيسب أمه . متفق عليه - ولفظ البخارى: إن من أكبر الكبائر أن يلعن الرجل والديه . قالوا: يا رسول الله كيف يلعن الرجل والديه ، قال : يسب أبا الرجل فيسب أباه ويسب أمه فيسب أمه - فقد جعل النبى صلى الله عليه وسلم الرجل ساباً لاعناً لأبويه إذا سب سباً بجزيه الناس عليه بالسب لها وإن لم يقصده ، وبين هذا والذي قبله فرق لأن سب آباء الناس هنا حرام لكن قد جعله النبى صلى الله عليه وسلم من أكبر الكبائر لكونه شنا لوالديه لما فيه من العقوق ، وإن كان فيه إنم من جهة إيذاء غيره .

٣ ــ أن النبى صلى الله عليه وسلم كان يكف عن قتل المنافقين مع كونه مصلحة لئلا يكون ذريعة إلى قول الناس أن محمداً صلى الله عليه وسلم يقتل أصحابه لأن هذا القول يوجب النفور عن الإسلام ممن دخل فيه . وممن لم يدخل فيه ، وهذا النفور حرام .

\$ ــ أن الله حرم الحمر لما فيها من الفساد المترتب على زوال العقل وهذا في الأصل ليس من هذا الباب ، ثم أنه حرم قليل الحمر وحرم اقتناءها للتخليل ، وجعلها نجسة لئلا تفضى إباحته إلى مقاربتها بوجه من الوجوه لا لإتلافها على شاربها . ثم أنه قد نهى عن الحليطين وعن شرب العصير والنبيذ بعد ثلاث ، وعن الانتباذ في الأوعية التي لا نعلم بتخمير النبيذ فيها حسماً لمادة ذلك .

وإن كان فى بقاء بعض هذه الأحكام خلاف ، وبين صلى الله عليه وسلم أنه إنما نهى عن بعض ذلك لئلا يتخذ ذريعة فقال : لو زخصت لكم فى هذه لأوشك أن تجعلوها مثل هذه يعنى صلى الله عليه وسلم أن النفوس لاتقف عند الحد المباح في مثل هذا .

د ــ أنه حرم الحلوة بالمرأة الأجنبية والسفر بها ولو فى مصلحة دينية حسماً لمـادة ما يحاذر من تغير الطباع ، وشبه الغبر .

أنه نهى عن بناء المساجد على القبور ، ولعن من فعل ذلك ونهى عن تكبير القبور ، وتشريفها ، وأمر بتسويتها ونهى عن الصلاة إليها ، وعندها ، وعن إيقاد المصابيح عليها لئلا يكون ذلك ذريعة إلى اتحاذها أو اناً وحرم ذلك على من قصد هذا أو من لم يقصده بل قصد خلافه سداً للذريعة .

انه نهى عن الصلاة عند طلوع الشمس وغروبها وكان من حكمة ذلك، أنهما وقت سحود الكفار للشمس فنى ذلك نشبه بهم ومشابهة الشيء لغيره ذريعة إلى أن يعطى بعض أحكامه ، فقد يفضى ذلك إلى السجود للشمس أو أخذ بعض أحوال عابديها .

٨ - أن الله سبحانه حرم عقد النكاح فى حال العدة ، وفى حال الإحرام حسماً لمادة دواعى النكاح فى هاتين الحالتين ولهذا حرم التطيب فى هاتين الحالتين .

٩ - أن النبى صلى الله عليه وسلم نهى أن بجمع الرجل بين سلف وبيع ، وهو حديث صحيح ومعلوم أنه لو أفرد أحدهما عن الآخر صح ، وإنما ذاك لأن اقتر ان أحدهما بالآخر ذريعة إلى أن يقرضه ألفاً ويبيعه ثمانمائة بألف أخرى فيكون قد أعطاه ألفاً وسلعة بمانمائة ليأخذ منه ألفين وهذا هو معنى الربا .

١٠ – أنه تقدم عن النبى صلى الله عليه وسلم وأصحابه منع المقرض قبول هدية المقرض إلا أن بحسها له أو يكون قد جرى ذلك بينهما قبل القرض . وما ذاك إلا لثلا تتخذ ذريعة إلى تأخير الدين لأجل الهدية . فيكون ربا إذا استعاد ماله بعد أن أخذ فضلا . وكذلك ما ذكر من منع الوالى والقاضى قبول الهدية ، فإن فتح هذا الباب ذريعة إلى فساد عريض فى الولاية الشرعية .

11 — أن السنة مضت بأنه ليس لقاتل من المبراث شيء اما القاتل عمداً كما قال مالك أو القاتل مباشرة كما قاله أبو حنيفة على تفصيل لها ، أو القاتل قتلا مضموناً بقود أو دية أو كفارة أو القاتل بغير حق ، أو القاتل مطلقاً في هذه الأقوال في مذهب الشافعي وأحمد ، وسواء قصد القاتل أن يتعجل المبراث أو لم يقصده فإن رعاية هذا القصد غير معتبرة ، وفي المنع وفاقاً ، وما ذاك إلا لأن توريث القاتل ذريعة إلى وقوع هذا الفعل فسدت الذريعة بالمنع بالمنع بالكلية مع ما فيه من علل أخر .

17 ــ أن السابقين الأولين من المهاجرين والأنصار ورثوا المطلقة المبتوتة في مرض الموت حيث يهم بقصد حرمانها من المبراث بلا تردد، وإن لم يقصد الحرمان: لأن الطلاق ذريعة. وأما حيث لا يهم ففيه خلاف معروف وأخذ الشارع في ذلك أن المورث أوجب تعلق حقها بماله فلا يمكن من قطعه أو سد الباب بالكلية، وإن كان في أصل المسألة خلاف متأخر عن إحماع السابقين.

١٣ ــ أن الصحابة وعامة الفقهاء اتفقوا على قتل الجاعة بالواحد وإن
 كان قياس القصاص بمنع ذلك لئلا يكون عدم القصاص ذريعة إلى التعاون
 على سفك الدماء .

12 — أنه سبحانه منع المسلمين من أن يقولوا للنبي صلى الله عليه وسلم راعنا — مع قصدهم الصالح لثلا تتخذه اليهود ذريعة إلى سبه صلى الله عليه وسلم ، ولئلا يتشبه بهم ولئلا يخاطب بالهظ يحتمل معنى فاسداً .

10 — أن الله سبحانه أمر رسوله صلى الله عليه وسلم أن يحكم بالظاهر مع إمكان أن يوحى إليه الباطن ، وأمره أن يسوى الدعاوى بين العدل والفاسق . وأن لا يقبل شهادة ظنين في قرابة ، وإن وثق بتقواه حى لم يجز للحاكم أن يحكم بعلمه عند أكبر الفقهاء ، لينضبط طريق الحكم ، فإن التمييز بين الحصوم والشهود يدخل فيه من الجهل والظلم مالا يزول إلا يحسم هذه المادة وإن أفضت في آحاد الصور إلى الحكم بغير الحق ، فإن فساد ذلك

قليل إذا لم يتعمد فى جنب فساد الحكم بغير طريق مضبوط من قرائن أو فراسة أو صلاح خصم أو غير ذلك ، وإن كان قد يقع بهذا صلاح مغمور بفساد كثير .

17 – أن الله سبحانه منع رسوله صلى الله عليه وسلم لما كان بمكة من الجهر بالقرآن حيث كان المشركون يسمعون فيسبون القرآن ، ومن أزله ومن جاء به .

1۷ — أن الله سبحانه أوجب إقامة الحدود سداً للتذرع إلى المعاصى إذا لم يكن عليها زاجر وإن كانت العقوبات من جنس الشر ولهذا لم تشرع الحدود إلا فى معصية تتقاضاها الطباع كالزنا والشرب والسرقة والقذف دون أكل الميتة، والرمى بالكفر ونحو ذلك فإنه اكتبى فيه بالتعزير ، ثم إنه أوجب على السلطان إقامة الحدود إذا رفعت إليه الجريمة وإن تاب العاصى عند ذلك ، وإن غلب على ظنه أنه لا يعود إليها لئلا يفضى ترك الحد مهذا السبب إلى تعطيل الحدود مع العلم بأن التائب من الذنب كمن لاذنب له .

1۸ — أن النبي صلى الله عليه وسلم أمر الذي أرسل معه بهديه إذا عطب شيء منه دون المحل أن ينحره ، ويصبغ نعله الذي قلده بدمه ، ويخلى بينه وبين الناس ، وبهاه أن يأكل منه هو أو أحد من أهل رفقته قبل بلوغ المحل وسبب ذلك أنه إذا جاز له أن يأكل أو يطعم أهل رفقته قبل بلوغ المحل فريما دعته نفسه إلى أن يقصر في علفها وحفظها مما يؤذيها لحصول غرضه بعطيها دون المحل كحصوله ببلوغها المحل من الأكل والإهداء ، فإذا أيس من حصول غرضه في عطيها كان ذلك أدعى إلى إبلاغها المحل ، وأحسم لمادة هذا الفساد وهذا من ألطف سد الذرائع (٢) انهى .

هذه حملة من الأدلة التي ساقها ان تيمية ــ رحمه الله ــ كدليل على اعتبار الشارع سد الذرائع .

<sup>(</sup>١) قال في المنتقى وواه أحمد ومسلم وأبن ماجة ص ١١٨ ـ ه نيل الأوطار .

<sup>(</sup>۲) الفتاوى المصرية الكبرى من ص ١٤٥ : ١٤٥ - ٣ .

وقد قال رحمه الله بعد ذلك مباشرة : — والكلام فى سد الذرائع واسع لايكاد ينضبط ، ولم نذكر من شواهد هذا الأصل إلا ما هو متفق عليه أو مأثور عن الصدر الأول شائع عنهم(١).

ومما يستدل به على سد الذرائع:

١ ــ قال تعالى : ( واسألهم عن القرية التي كانت حاضرة البحر إذ يعدون في السبت إذ تأتيهم حيتانهم يوم سبتهم شرعاً ، ويوم لايسبتون لا تأتيهم . كذلك نبلوهم بما كانوا يفسقون )(٢) .

ووجه الاستدلال من هذه الآية : أنه تعالى حرم عليهم الاصطياد يوم السبت فكانوا بحظرون عليها إذا جاء يوم السبت . ويسدون عليها المسالك ويقراون إنما منعنا من الاصطياد يوم السبت فقط ، وإنما نفعل الاصطياد فى سائر الأيام(٣) ومعلوم أن الله عز وجل سماهم معتدن فى السبت مع أنهم لم يصطادوا فعلا وإنما تذرعوا للاصطياد فيه فسماهم الله معتدين ما أمرهم الله به من الكشف عن الاصطياد بفعلهم ذريعته فى يوم النهى .

٢ - عن النعان بن بشير رضى الله عنهما قال : سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول : - « الحلال بين والحرام بين ويهنهما مشتبهات لا يعلمها كثير من الناس ، فمن اتنى المشبهات استبرأ لدينه وعرضه ومن وقع فى الشبهات كراع حول الحمى يوشك أن يواقعه . . . » الحديث(٤) .

وفى لفظ : الحلال بين والحرام بين ، وبينهما أمور مشتبة فمن ترك ما شبه عليه من الإثم كان لما استبان أترك ومن اجترأ على ما يشك فيه من الإثم أوشك أن يواقع ما استبان . والمعاصى حمى الله . ومن يرتع حول الحمى يوشك أن يواقعه(٥) .

<sup>(</sup>١) الفتاوي المصرية الكبرى ص ١٤٥٠ - ٣ .

<sup>(</sup>٢) الأعصراف آية ١٦٣ .

<sup>(</sup>٣) الإشارة الباجي ٤٢ محطوط الأزهر ، وص ٢٤٧ إرشاد الفحول .

<sup>(</sup>٤) رواه البخارى انظر فتح البارى ١٣٦ - ١ .

<sup>(</sup>٥) المرجع السابق ص ٢٩٠ - ٤ .

بين صلى الله عليه وسلم أن من اتنى الشهات فقد استبرأ لدينه وعرضه وما ذلك إلا لأن الوقوع فى الشهات ذريعة للوقوع فى الحرام.

٣ - ومن ذلك ما ورد أنه صلى الله عليه وسلم أمر أن يفرق بين الأولاد في المضاجع وأن لايترك الذكر ينام مع الأنثى في فراش واحد ، لأن ذلك قد يكون ذريعة إلى نسج الشيطان بينهما المواصلة المحرمة بواسطة اتحاد الفراش ولا سيا مع الطول . والرجل قد يعبث في نومه بالمرأة في نومها إلى جانبه وهو لا يشعر(١) .

قال ابن القيم — رحمه الله — بعد ذلك : وهذا أيضاً من ألطف سد الذرائع(٢) .

٤ - ومن ذلك ما ورد أنه صلى الله عليه وسلم . نهى عن التداوى بالحمر وإن كانت مصلحة التداوى راجحة على مفسدة ملابستها سداً لذريعة قربانها واقتنائها ، ومحبة النفوس لها ، فحسم عليها المادة حتى فى تناولها على وجه التداوى ، قال ابن القيم بعد ذلك : وهذا من أبلغ سد الذرائع (٣) .

 ومن ذلك أنه صلى الله عليه وسلم أمر المصلى بالليل إذا نعس أن يذهب ليرقد ، وقال : لعله يذهب ليستغفر فيسب نفسه ، فأمره بالنوم فلا تكون صلاته فى تلك الحال ذريعة إلى سبه لنفسه ، وهو لا يشعر لغلبة النـوم(٤) .

٦ - ومن ذلك أنه صلوات الله وسلامه عليه . نهى أن نحطب الرجل على خطبة أخيه أو يستام على سوم أخيه أو يبيع على بيع أخيه ، وما ذلك إلا أنه ذريعة إلى التباغض والتعادى فقياس هذا أنه لا يستأجر على إجارته ،

<sup>(</sup>١) أعلام الموقعين ص ١٥٠ ـ ٣ .

<sup>(</sup>٢) أعلام الموقعين ص ١٥٠ ٣ .

<sup>(</sup>٣) أعلام الموقعين ص ١٥١ ـ ٣ .

<sup>(1)</sup> المرجع السابق ص ١٤٦ . ٣ .

ولا يخطب ولاية ولا منصباً على خطبته ، وما ذلك إلا لأنه ذريعة إلى وقوع العداوة والبغضاء بينه وبنن أخيه(١) .

٧ ــ ومن ذلك أنه صلى الله عليه وسلم نهى أن تقطع الأيدى فى الغزو
 لئلا يكون ذريعة إلى لحاق المحدود بالكفار ، ولهذا لا تقام الحدود فى الغزو
 كما تقـــدم(٢) .

#### ١١ \_ الختساد:

عرفنا فيما سبق أن موضع الخلاف بين المـالـكية والحنابلة وبين غيرهم في شيئين هما :

١ - إذا كانت الذريعة تفضى إلى المفسدة غالباً كبيع السلاح لمل أهل الحرب ، وبيع العنب إلى الحمار ونحو ذلك .

٢ ــ إذا كانت الذريعة تفضى إلى المفسدة كثيراً لا غالباً ولا نادراً
 كبيوع الآجال .

وما عدا هذين القسمين فمحل وفاق بين الأئمة .

وبعد هذا نستطيع أن نقول : أن الراجع فى رأينا ما ذهب إليه الإمامان مالك وأحمد من حنبل .

فبالنسبة لسد ما أفضى إلى المفسدة ظناً غالباً يتعين سدها لأمـور :

١ ــ أن الظن في أبواب المعاملات جار مجرى العلم فالظاهر جريانه هنا .

٧ ــ أن المنصوص عليه من سد الذرائع داخل في هذا القسم .

٣ ــ أنه داخل في الثعاون على الإثم والعدوان المنهي عنه(٣) .

وأما بالنسبة لسد ما أفضى إلى المفسدة كثيراً فيجب لأسباب ثلاثة :

<sup>(</sup>١) المرجع السابق ص ١٤٦ . ٣ .

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق ص ١٤٣ . ٣ .

<sup>(</sup>٣) انظر الموافقات ص ٢٦٥ - ٢ .

أولا: أنه راعى كثرة وقوع القصد إلى الربا فى هذه البيوع أما القصد نفسه فلا ينضبط ، أما إنها مظنة الوقوع فقد تتخلف المفسدة فى حالة من الحالات وكثرة وقوع المفاسد مع قابليها للتخلف بجعلها قريبة الوقوع ويجب الاحتياط لها فى العمل ، إذ أن كثرة المفاسد فى باب الاحتياط تصل إلى درجة الأمور الظنية الغالبة . أو المعلومة علماً قطعياً فى مجارى العادات ، لأنها تشارك حال غلبة الظن وحال العلم فى كثرة الفساد المترتبة ودرء المفاسد مقدم على جلب المصالح ، وقد اعتبرت الكثرة فى حديث أم ولد زيد بن أرقم(١) .

نانياً: فى بيوع الآجال تعارض أصلان لأن البيع فى الأصل مأذون فيه ، وهناك أصل ثان : هو صيانة الإنسان عن إيقاع الضرر بغيره ، ويرجح الأصل الثانى لمكثرة المفاسد المترتبة ، فيجب المنع من هذه البيوع ، ويحرج بذلك الفعل عن أصله وهو الإذن ، إلى العمل بالأصل الثانى ، وهو المنع سداً لذرائع الفساد والشر .

ثالثاً: وردت نصوص كثيرة بتحريم أمور كانت في الأصل مأذوناً فيها ، لأنها تؤدى في كثير من الأحوال إلى مفاسد وإن لم تكن غالبة ولا مقطوعاً بها ، فنهى النبي صلى الله عليه وسلم عن الإنتباذ في الأوعية التي

<sup>(</sup>۱) هو زيد بن أرقم بن زيد بن قيس الأنصارى الخزرجى . قال : غزا رسول الله صلى الله عليه وسلم تسع عشرة غزوة . نزل الكوفة وسكها وبها كانت وفاته سنة ٦٨ هجرية شهد مع على رضى الله عنه صفين . وهو معدود من خاصة أصحابه وروى عنه خاعة مهم أبو إسحاق السبيمى ( الاستيعاب ٥٣٥ - ٢ ) — قال الحد في منتى الأخبار رواه الدارقطى . ولفظه عن ابن إسحاق السبيمى عن امرأته أنها دخلت على عائشة فدخلت معها أم ولد زيد بن أرقم ، فقالت : يا أم المؤمنين إنى بعت غلاماً من زيد بن أرقم بثما نمائة درهم نسيئة . وإنى ابتعته منه بسيانة نقداً ، فقالت لها عائشة : بئس ،ا اشتريت وبئس ما شربت ، إن جهاده مع رسول الله صلى الله عليه وسلم . قد بطل إلا أن يتوب قال الشوكانى بعدما ساق الحديث : الحديث فى إسناده الغالية بنت أيفع . وقد روى عن الشافىي أنه لايصح وقرر كلامه ابن كثير فى إرشاده — ص ٢٣٧ ـ ه منتى الأخبار بشرح الشوكانى .

لا يعلم بتخمر النبيذ فيها(١) وبين عليه الصلاة والسلام أنه إنما نهى عن بعض ذلك لئلا يتخذ ذريعة فقال: لو رخصت فى هذا لأوشك أن تجعلوها مثل هذه يعنى أن النفوس لا تقف عند حد المباح فى مثل هذا وحرم عليه الصلاة والسلام الحلوة بالأجنبية. وأن تسافر المرأة مع غير ذى رحم محرم(٢) ونهى عن بناء المساجد على القبور(٣) وعن الصلاة إليها(٤). وعن الجمع بين المرأة وعمها أو خالها ، وقال: إنكم إن فعلم ذلك قطعم أرحامكم ، وحرم خطبة المعتدة ونكاحها(٥) حتى لاتكذب فى العدة ، وحرم على المرأة فى عدة الوفاة الطيب والزينة وسائر دواعى النكاح(١) وكذلك الطيب وعقد النكاح للمحرم(٧) ، ونهى عن البيع والسلف(٨) ، وعن هدية المدين . ومر اث القاتل(١) وعن تقدم شهر رمضان بصوم يوم أو يومن(١٠)وحرم صوم يوم عيد الفطر(١١)وندب إلى تعجيل الفطر وتأخير السحور(١١)إلى

<sup>(</sup>۱) رواه البخاری ومسلم وأبو داود والرّمذی والنسائی من حدیث علی وابن عباس ، وعبد الله بن عمر ، وأب هریرة ص ۲۷۲ – ۲۷۹ ـ ه مختصر سنن أبی داود مع معالم السنن وتهذیب ابن القیم .

<sup>(</sup>٢) قال في المنتقى متفق عليه ص ٤٦٠ ـ ؛ نيل الأوطار .

<sup>(</sup>٣) قال فى المنتقى متفق عليه عن أبى هريرة ، ورواه الحسسة إلا ابن ماجة عن ابن عباس ص ١٠٢ ـ ٤ نيل الأوطار .

<sup>(</sup>٤) أخرجه الترمذى وابن حبان والحاكم فى المستدرك وقال أنه صحيح على شرط البخارى ومسلم ولم يخرجاه ص ٣٢٤ ـ ٢ نصب الراية .

<sup>(</sup>ه) جاء ذلك فى قوله تمالى : (ولا جناح عليكم فيها عرضتم به من خطبة النساء أو أكننتم...) الآية ٢٣٥ من سورة البقرة . وكما فى حديث فاطمة بنت قيس ، وقد قال فى جمع الفوائد من جامع الأصول ، ومجمع الزوائد ، رواه الستة إلا البخارى ص ٢٣٠ ـ ١ .

<sup>(</sup>٦) قال في المنتقى رواه البخارى ومسلم وأحد من حديث أم عطية ص ٣٣٢ ــ ٦ نيل الأوطار

<sup>(</sup>٧) رواه البخاري ومسلم عن أنس ويملي بن أمية ص ٣٨ ـ ٣ و ١٥ ـ ٢ اللؤلؤ والمرجان .

 <sup>(</sup>A) قال في المنتقى رواه الحمسة إلا ابن ماجة ص ٢٠٢ ـ ه نيل الأوطار .

<sup>(</sup>٩) قال فى المنتنى رواه أبو دارد ، ومالك فى الموطأ ، وأحد ، وابن ماجة من حديث صوو بن شميب ، ص ٨٤ ـ ٦ نيل الأوطار .

<sup>(</sup>١٠) قال في المنتتي رواه الجاعة عن أبي هريرة ص ٢٩٠ ـ ٤ نيل الأوطار .

<sup>(</sup>١١) قال في المنتقى متفق عليه من حديث أبي سعيد ص ٢٩٢ ـ ؛ نيل الأوطار .

<sup>(</sup>١٢) قال في المنتقى رواء أخد عن أبي ذر ص ٢٤٨ ـ ٤ نيل الأوطار .

غير ذلك مما هو ذريعة ، فقد كان النهى فى هذه الحالات خشية وقوع المفاسد التى قد تترتب عليها وإن لم يكن المترتب بغلبة الظن أو بالعلم القاطع ، والشريعة مبنية على الاحتياط والأخذ بالحزم والتحرز مما عسى أن يكون طريقاً إلى مفسدة(١) .

وأخيراً ، فإن سد الذرائع شيء فطرى فطر الله عليه الإنسانية فهو عمدتها في حفاظها على نظمها وقوانيها الاجتماعية والاقتصادية والسياسية والخلقية والصحية إلى غير ذلك .

وأيضاً : فإن عدم سد الذرائع يفضى إلى فتح باب المحرمات والفساد فتحصل الفوضى . كما يفتح باب الحيل التي حرمها الله سبحانه وتعالى .

لذا فإنه لاغنى لأمة تريد أن تحيا سعيدة آمنة مطمئنة يأتيها رزقها رغداً إلا بالحفاظ على سد الدرائع والوقوف عند حدود الله تعالى .

قال ابن القيم ــ رحمه الله ــ وباب سد الذرائع أحد أرباع التكليف ثم بين كيف كان ذلك بقوله: فإنه أمر ونهى ،

والأمر نوعان :

أحدهما: مقصود لنفسه.

والشانى : وسيلة إلى المقصود .

والنهي نوعان :

أحدهما : ما يكون المنهى عنه مفسدة في نفسه .

والشانى : ما يكون وسيلة إلى المفسدة . فصار سد الذرائع المفضية إلى الحرام أحد أرباع الدين . انتهى(٢) .

قلت : والذريعة المفضية إلى مقصود الأمر . الربع الآخر . فعليه تكون الذرائع نصف التكليف .

<sup>(</sup>۲) أعلام الموقعين ص ١٥٩ - ٣ .

### ١٧ ــ أمثلة لفتح الذرائع وسدها :

وفى ختام هذا الباب نذكر للقارىء الكريم أمثلة لكل من فتح الذرائع وسدها . ولعل القارىء الكريم . يذكر أننا سبق أن ذكرنا عن القرافي قوله : الذريعة كما يجب سدها بجب فتحها وتكره ، وتندب ، وتباح(١) .

### أمثلة لفتح الذرائع:

(أ) بجوز دفع المال للمحاربين الكفار للتوصل إلى فداء الأسارى المسلمين فإن دفع المال للمحاربين فى الأصل محرم لأنهم يتقورن به ويضرون به حماعة المسلمين ، ولكنه أجيز لدفع ضرر أكبر وهو تخليص أسارى المسلمين من رق العبودية ، وتقوية الجاعة الإسلامية بهم .

(ب) دفع شخص مالا لآخر على سبيل الرشوة أو نحوها ليتنى به معصية يريد أن يوقعها ، وضررها أشد من ضرر دفع المال إليه . وذلك إذا عجز عن دفعه إلا بالرشوة .

(ج) دفع مال لدولة محاربة لدفع أذاها ، إذا لم يكن لجاعة المسلمين قوة يستطيعون بها حماية الشوكة وحفظ الحوزة فنى هذه الصورة دفع المال فيها معصية إلا أنه أجيز منعاً لضرر أكبر أو جلباً لمصلحة أعظم(٢).

## أمثلة لسد الذرائع:

معظم الأدلة المتقدمة في حجية سد الذرائع تعتبر أمثلة للمطلوب .

#### ومن ذلك :

١ – تضمين حملة الطعام لئلا تمتد أيديهم إليه .

<sup>(</sup>١) شرح التنقيح ص ٤٤٩ .

<sup>(</sup>٢) الوسيط لله كتور وهبة الزحيلي ص ٦٦ه .

٢ حرم الإمامان مالك وأحمد بن حنبل بيع السلاح عند الفتنة وأبطل البيع لأنه إعانة على العدوان غالباً (١) .

٣ – قرر المالكية والحنابلة عدم قبول توبة الزنديق الذى ارتد وكان مشهوراً بالزندقة . فإن المقرر في الإسلام أن المرتد يستتاب ، فإن تاب عاد مسلماً وإن لم يتب قتل ، ولكن الزنادقة المرتدين استثنوا من ذلك لأنهم يتخذون عنوان الإسلام سبيلا للكيد له وإفساد العقيدة ونشر البدع وبث الدعاية الخفية لإفساد المسلمين ، فهم منافقون يجب قتلهم سداً لفريعة القساد والإيغال في الشر(١) .

<sup>(</sup>١) الوسيط للدكتور وهبة الزحيلي ص ٦٦ه



# الأصل التاسع العرف والعادة

وسأقتصرف بحثى إن شاء الله في هذا الموضوع على ما يأتي :

- (أ) تمهيد.
- (ب) تعريف العــرف.
- (ج) الفرق بنن العرف والعادة .
- (د) الفرق بين العرف والإحماع .
- (ه) أدلة ثبوت العرف واعتباره .
- (و) مكانة العرف الشرعية وموقف العلماء منه .
  - (ز) ابن تيمية والعرف:
    - (ك) أمثلة للعسرف.



## : عهيد (أ)

لقد جاء الإسلام لرفع الحرج والآصار والأغلال فجاءت شريعته باليسر والتسهيل الذي يضمن سعادة الإنسانية في حاضرها ومستقبلها ، ففصلت بين منازعاتهم وقضت على خصوماتهم على أساس من التفاهم والوفاق فلم تكن حرفية تقيد الأمة بالألفاظ فحسب ، بل أحياناً تعتبر الأعراف وتعامل الناس بمقتضى أعرافهم وعاداتهم التي لا تصادم حكمه وشرعه وتعتبر فلك شرعاً ملزماً لهم إذ أن المعلوم عوفاً سائداً بين الناس متى سكت عنه يكون في حكم المشروط فيكون هو الأصل وهو باق على حاله ، وإذا ريد غيره فلابد من التصريح بعدم اعتباره ، فالعرف أصل لابد من العمل بمقتضاه ، وإلا وقع الناس في الحرج والضيق والنزاع والاضطراب.

ولما كان ابن تيمية ــ رحمه الله ــ كثيراً ما يذكره فى أحكامه الفقهية معتبراً له كان من المناسب أن نعده أصلا من أصول ابن تيمية ويكاد يكون هذا الأصل موضع وفاق بين الفقهاء حيث إنك لا تكاد تجد فقها إلا وهو يعمل به فى فقهه فى الجملة وحيث كان كذلك فإننا نكتنى بإعطاء القارىء لمحة بسيطة عنه فحسب:

والله المستعان وعليه التكلان .

### (ب) تعريف العسرف:

فى اصطلاح علماء الأصول : هو ما تعارفه الناس وساروا عليه من قول أو ترك(١) .

وعرفه ابن تيمية : بأنه ما اعتاده الناس فى دنياهم مما يحتاجون إليه(٢) .

<sup>(</sup>١) أصول الفقه للأستاذ عبد الوهاب خلاف ص ٨٩ .

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوى ص ۱۹ ـ ۱۹ .

#### (ج) الفرق بين العرف والعبادة:

العرف: ما تعارفه حميع الناس أو أهل بلد معين .

والعادة : هي ما ألفه الإنسان أو اعتاده سواء كان ذلك عادة محتصة به وحده أو عادة شائعة بين حميع أهل بلده أو الناس .

فالعرف أخص من العادة . فالعرف يكون من الجهاعة ، والعادة قد تكون من الفردوقد تكون من الجهاعة .

#### (د) الفرق بن العرف والإحماع:

العرف : عبارة عن سير الناس على اختلاف طبقاتهم عامهم وخاصتهم على أمر من الأمور قولا كان أو فعلا .

أما الإحماع : فإنه يكون من انفاق المحتهدين خاصة(١) .

#### (ه) أدلة ثبوت العــرف:

لو تتبعنا أدلة الشرع لوجدناها تدل بوضوح على اعتبار الشارع للعرف والعادة كيف لا والإسلام دين الفطرة السمحة فلقد فطر الله عباده على الدين الحنيف فاجتالهم الشياطين عن ديهم ولقد جاء بإقرار كثير من هذه العادات والأعراف التي ألهمها الله الإنسانية واعتبرها شرعاً كمقدار الدية وحملان العاقلة الدية عن الجاني . وما أشبه ذلك من العادات السليمة التي جاء الإسلام بإقرارها واعتبارها شرعاً حكما من عنده .

ومما يدل على ثبوت العرف واعتبار الشارع له ما يلي :

١ حول الله تعالى فى كفارة اليمين : ( من أوسط ما تطعمون أهليكم)(٢).

<sup>(</sup>١) أصول الفقه للأسفاذ عبد الوهاب خلاف ص ٨٩ .

<sup>(</sup>٢) المائدة آية ٨٩ ،

حيث لم يقدر الله تعالى الوسط الواجب دفعه بل أطلقه ووكله إلى عرف الناس والناس متفاوتون فى طعامهم فى بلدانهم فكل بلد لها طعام خاص . بل البلد الواحد طعامهم متفاوت حسب غناهم وفقرهم فما اعتبر فى عرف الناس أنه وسط فهو الواجب وكل مكان له حكمه .

٢ – قول الله تعالى فى حق وصى اليتيم : (ومن كان فقيراً فليأكل بالمعروف)(١) فإن الله تعالى وكله فى إباحة الأكل من مال اليتيم إلى ما كان معروفاً وهذا اعتبار للعرف.

٣ حديث: « المؤمنون على شروطهم إلا شرطاً أحل حراماً أو حرم
 حلالا »(٢) .

وجه الدلالة أن الرسول صلى الله عليه وسلم اعتبر الشروط وجعلها أمراً لازماً للناس فى معاملاتهم فإذا كان هناك شروط مسكوت عنها ، جرى العرف باعتبارها وجب إلزام الناس بمقتضاها عند النزاع مثال ذلك : إذا كان عادة بلد من البلدان إذا باعوا عقاراً لا يدخل السطح مع البيع فإنه إذا باع أحدهم عقاراً أو سكت المتبايعان عن السطح عند العقد فإنا لا نلزم البائع بالسطح عند النزاع .

٤ - ومنها قول الرسول صلى الله عليه وسلم : « من ابتاع طعاماً فلا يبعه حتى يقبضه »(٣) .

ووجه ذلك أن الرسول صلى الله عليه وسلم لم يعين نوع القبض حيث أنه متفاوت حسب تفاوت المبيعات وتفاوت أعراف الناس وعاداتهم في قبضها ، بل وكل ذلك لأعرافهم وعاداتهم وهذا اعتبار من الشارع للعرف.

<sup>(</sup>١) النساء آية ٢ .

 <sup>(</sup>۲) قال فى المنتقى رواه الترمذي وقال حديث حسن صحيح ص ۲۸٦ ـ ه نيل الأوطار
 ورواه أبو داود ص ۲۱۶ ـ ه مختصر سنن أبي داود مع معالم السنن وتهذيب ابن القيم .

 <sup>(</sup>٣) قال في منتق الأخبار : رواه الجاعة إلا الترمذي من حديث ابن عمر ص ١٧٨ - ٥ فيل الأوطار .

قول الرسول صلى الله عليه وسلم لهند امرأة أبى سفيان لحا شكت إليه إمساك أبى سفيان وشحه: «خذى ما يكفيك وولدك بالمعروف »(١)فر دها الرسول صلى الله عليه وسلم إلى المعروف وهو ما عرف أنه يكفيها من الطعام وغيره عرفاً.

۳ – ومن ذلك قول الرسول صلى الله عليه وسلم: « من أحيا أرضاً ميتة فهى له »(۲).

ووجه الاستدلال أن الرسول عليه الصلاة والسلام لم يعين ما يكون به الإحياء إذ أن أنواع الإحياء متفاوت حسب تفاوت مقاصد الانتفاع بالأرض وتفاوت البلدان والمحتمعات في وسائل الإحياء . بل تركهم الرسول عليه الصلاة والسلام لأعرافهم التي جرت عاداتهم بها وهذا اعتبار من الشارع للعرف في ثبوت الأحكام .

هذه حلة من الأدلة على اعتبار الشارع للعرف ولو تتبعنا أدلة الشرع لما وسعنا حصرها ، ولكن نكتني بما ذكرنا ليعرف به القارئ الكريم ما شامه .

وحسبنا دليلا أن الإسلام لم يأت بما محرج الإنسانية ويعنها بل جاء باليسر والتسهيل . فكيف محرم أو يهى عن عادات أو أعراف تعارفها الناس ، وألفوها لا تتنافى مع مبادئه . وهو الدين الذي يعامل الناس بمقاصدهم ونياتهم ، فلا يكتنى بمجرد الألفاظ بل أحياناً لا يعتبر الألفاظ . وأحياناً يعامل الناس بالألفاظ التي تعارفوا عليها في بلادهم ولا يواخذهم بألفاظ لم يعرفوا معناها . وأحياناً يعتبر الشرط المسكوت عنه إذا كان معروفاً بيهم أنه لابد منه قال الشاطبي – رحمه الله تعالى : – العوائد الجارية ضرورية الاعتبار شرعاً ، كانت شرعية في أصلها أو غير شرعية أي سواء كانت

<sup>(</sup>١) قال في منتقى الأخبار : رَواه الجاعة إلا الترمذي من حديث عائشة ص ٣٦٢ – ٦ نيل الأوطار .

<sup>(</sup>٢) قال في المنتقى رواه أحمد وأبو داود والتر مذى ص ٣٤٠ ـ ه نيل الأوطار .

مقررة بالدليل شرعاً أمراً أم نهياً أو إذناً أم لا ، أما المقررة بالدليل فأمرها ظاهر وأما أمرها فلا يستقيم إقامة التكليف إلا بذلك ، فالعادة جرت بأن الزجر سبب الانكفاف عن المخالفة كقوله تعالى : (ولكم في القصاص حياة) فلو لم تعتبر العادة شرعاً لم يتحتم القصاص ولم يشرع إذ يكون شرعاً لغير فائدة وذلك مردود بقوله تعالى : «ولكم في القصاص حياة».

إلى أن قال: ووجه ثالث وهو أنه لما قطعنا بأن الشارع جاء باعتبار المصالح لزم القطع بأنه لابد من اعتباره العوائد، لأنه إذا كان التشريع على وزان واحد دل على جريان المصالح على ذلك لأن أصل التشريع سبب المصالح والتشريع دائم كما تقدم فالمصالح كذلك ، وهو معنى اعتباره للعادات فى التشريع.

ووجه رابع: وهو أن العوائد لو لم تعتبر لأدى إلى تكليف ما لا يطاق وهو غير جائز أو غير واقع ، وذلك أن الحطاب إما أن يعتبر فيه العلم والقدرة على المكلف به وما أشبه ذلك من العادات المعتبرة في توجه التكليف أولا ، فإن اعتبر فهو ما أردنا وإن لم يعتبر فمعنى ذلك أن التكليف متوجه على العالم والقادر وعلى غير العالم والقادر ، وعلى من له مانع ومن لا مانع له ، وذلك عين تكليف ما لا يطاق ، والأدلة على هذا المعنى وا ضحة كثيرة(1).

## (و) مكانة العرف الشرعية وموقف العلماء منه:

مما تقدم نعرف أن الإسلام اعتبر العرف وراعاه وعامل الناس ممقتضاه دنيا حيث حكم قيه بيهم بالعدل وعاملهم ممقتضاه أيضاً في الآخرة فجازاهم على حسبه فهو مرجع القاضى والمفي في تطبيق الأحكام المطلقة على الوقائع والحوادث كتقدير النفقات والكفارات ونوعها وما مخل بالمروءة الواجب محققها في الشاهد ليكون عدلا وما لا على بها، وفي تحديد ما يوجب التقرير وكذلك هو ملجاً لمعرفة ما يريد الناس بأقوالهم في العقود والألفاظ والتصرفات

<sup>(</sup>۱) الموافقسات ص ۲۱۲، ۲۱۲ ـ ۲

والشروط التي يشرطونها فيها . وكذلك الإيمان . والفقهاء كلهم فيها أظن يعملون بالعرف في الجملة . وكيف يتوقف أحد عن العمل بالعرف ؟ بل كيف ينكره أحد ، فلو أن أهل بلد تعارفوا فيها بينهم على إطلاق لفظ الدابة على الحار خاصة واعترف أحد الناس بثبوت دابة في ذمته لغيره لم نلزمه إلا مجار دون الفرس أو غيره . ولو تعارف أهل بلد على إطلاق الدابة على الفرس واعترف أحدهم في ذمته لغيره بدابة ألزمناه بفرس دون الحمار ولو أن ملكاً حلف لا يبني بيئاً له في مكان ما ثم بناه عماله له بعد ذلك لاعتبر حانثاً بيمينه عملا بالعرف . ولا أظن أحداً مخالف في ذلك . والفقهاء ميعاً مجيعاً مجيزون دخول الحمام من غير تعيين مدة المكث ، وكمية الماء المستعمل . وتقدير الأجرة وذلك لجرى العادة بالتسامح في مثل ذلك ، ومن قواعد وتقدير الأجرة وذلك لجرى العادة بالتسامح في مثل ذلك ، ومن قواعد الفقهاء المعتبرة عندهم : التعيين بالعرف كالتعيين بالنص — المعروف عرفاً كالمشروط شرطاً — العادة محكمة ، وقال السرخسي في المبسوط : الثابت بالعرف كالثابت بالنص (۱)

وقال الفقهاء كل ما ورد به الشرع مطلقاً ولا ضابط له فيه ولا في اللغة يرجع فيه إلى العرف كالحرز في السرقة ، والتفرق في البيع والقبض وقت الحيض وقدره وإحياء الموات والاستيلاء في الغصب ونحو ذلك(٢).

وقال الشيخ طه عبد الله الدسوقى : والعرف الذى لا مخالف دليلا من أدلة الشرع ولا ينافى قاعدة من قواعد ه الأساسية معتبر مصدراً من مصادر الأحكام وأساساً من أسس الاستنباط : مهذا صرح الفقهاء على اختلاف مذاهبهم .

ونقل عن القرافى قوله: أما العرف فمشترك بين المذاهب ومن استقرأها وجدهم يصرحون بذلك فها(٣) .

<sup>(</sup>۱) المبسوط ص ۱

<sup>(</sup>٢) الوسيط في أصول الفقه الإسلام للدكتور و هبة الزحيل ص ٢٣٥ .

<sup>(</sup>٣) أصول الفقه للشيخ طه عبد الله الدسوق ص ٣٠٨ .

وقد ذكر القراقى أن أدلة الشرع فى مشروعية التصرفات تسعة عشر وذكرها وعدمها العوائد(١) .

وقال الدكتور وهبة الزحيلي بعد ما ذكر حجية العرف وعلى أساسه اعتبر الفقهاء وخاصة الحنفية والمالكية العرف دليلا شرعياً وأصلا من أصول الاستنباط وقالوا: العادة محكمة ، والثابت بالعرف ثابت بدليل شرعي(٢).

وقد بنى الأثمة كثيراً من الأحكام على العرف فالإمام مالك بنى كثيراً من أحكام من أحكامه على عرف أهل المدينة . والإمام الشافعي بنى كثيراً من أحكام مذهبه الجديد على عرف أهل مصر ، وترك فيها ما بناه على عرف أهل العراق والحجاز من قبل . وذهب أبو يوسف – رحمه الله – إلى أن الحكم الشرعى الذي يثبت بالنص بناء على عرف الناس يتأثر بتغيير هذا العرف كوجوب الماثلة كيلا في بيع القمح بالقمح فإنه بنى على ما تعورف من تقدير القمح بالكيل فإذا تعورف تقديره بالوزن كان الواجب هو الماثلة .

قال ابن القيم: – رخمه الله تعالى – لا يجوز له أن يفتى فى الإقرار والأثمان والوصايا وغيرها مما يتعلق باللفظ بما اعتاده هو من فهم تلك الألفاظ دون أن يعرف عرف أهلها والمتكلمين بها فيحملها على ما اعتادوه وعرفوه وإن كان مخالفاً لحقائقها الأصلية فتى لا يفعل ذلك ضل وأضل.

فلفظ الدينار عند طائفة اسم لثمانية دراهم ، وعند طائفة اسم لاثنى عشر درهماً . والدرهم عند غالب البلاد اليوم اسم للمغشوش ، فإذا أقر له بدراهم أو حلف ليعطينه إياها ، أو أصدقها امرأة لم يجز للمفتى ولا للحاكم أن يلزمه بالحالصة ، فلو كان فى بلد إنما يعرفون الحالصة لم يجز له أن يلزم المستحق بالمغشوشة . وكذلك فى ألفاظ الطلاق والعتاق فلو جرى عرف أهل بلد

<sup>(</sup>١) شرح تنقيح الفصول في اختصار المحصول في الأصول من ٥٤٥ . ٤٤٨ .

<sup>(</sup>٢) الوسيط في أصول الفقه ص ٢٣ ه .

أو طائفة في استعالهم لفظ الحرية في العفة دون العتق فإذا قال أحدهم عن مملوكه : « أنه حر » أوعن جارية : « أنها حرة » وعادته استعمال ذلك في العفة لم مخطر بباله غيرها لم يعتق بذلك قطعاً ، وإن كان اللفظ صريحاً عند من ألف استعاله في العشق . وكذلك إذا جرى عرف طائفة في الطلاق بلفظ التسميح محيث لا يعرفون لهذا المعنى غيره فإذا قالت اسمح لى ، فقال (سمحت لك ) فهذا صريح في الطلاق عندهم .. إلى أن قال : وإنه لا يسوغ أن يقبل تفسير من قال : « لفلان على مال جليل أو عظيم » بدانق أو در هم ، ونحو ذلك ولا سما إن كان المقرمن الأغنياء المكثرين أو الملوك ، وكذلك لو أوصى له بقوسٌ في محلة لا يعرفون إلا أقواس البندق أو الأقواس العربية أو أقواس الرجل ، أو حلف لا يشم الريحان في محل لا يعرفون الريحان إلا هذا الفارسي أو حلف لا يركب دامة في موضع عرفهم بلفظ الدابة الحار أو الفرس ، أو حلف لا يأكل ثمراً في بلد عرفهم في النمار نوع واحد منها لا يعرفون غبره ، أو حلف لا يلبس ثوباً في بلد عرفهم في الثياب القمص وحدها دون الأردية والأزر والجباب ونحوها تقيدت يمينه بذلك وحده فى خميع هذه الصور واختصت بعرفه دون موضوع اللفظ لغة أو فى عرف غيره بل لو قالت المرأة لزوجها الذي لا يعرف التكلم بالعربية ولايفهمها : قل لى : أنت طالق ثلاثاً وهُو لا يعلم موضوع هذه الكلمة ، فقال لها . لم يطلق قطعاً في حكم الله تعالى ورسوله وكذلك لو قال الرجل لآخر : أنا عبدك ومملوكك على جهة الحضوع له كما يقوله الناس لم يستبح ملك رقبته بذلك ، ومن لم يراع المقاصد والنيات والعرف فى الكلام فإنه يلزمه أن بجوز له بيع هذا القائل و ملك رقبته بمجر د هذا اللفظ .

وهذا باب عظيم يقع فيه المفتى الجاهل فيغر الناس ، ويكذب على الله ورسوله ويغير دينه ، ويحرم ما لم يحرمه الله ، ويوجب مالم يوجبه الله ، والله المستعان(١) .

<sup>(</sup>١) أعلام الموقعين ص ٢٢٨ ـ ٤ .

### (ز) ان تيمية والعــرف:

ذلك موقف العلماء من العرف ، ومن البدهي أن يكون موقف ابن تيمية كذلك فإننا حيمًا نسرح الطرف في مؤلفاته نجدها طافحة في تطبيق العرف والتحاكم إليه إذ اعتبره الشارع الحكيم.

وإنى – إن شاء الله تعالى – سأ ذكر طرفاً من كلام ابن تيمية فى هذا الأصل ليتبين للقارئ الكريم مدى اعتبار ابن تيمية للعرف وتقيده به

عرف ابن تيمية العرف كما عرفه غيره بقوله : العرف : ما اعتاده الناس في دنياهم مما يحتاجون إليه(١) .

وقسم التصرفات من الأقوال والأفعال إلى نوعين :

١ - عبادات يصلح مها ديمهم .

٢ ــ عادات يحتاجون إليها فى دنياهم .

وذكر أنه بالاستقراء لأصول الشريعة علم أن العبادات التى أوجها الله أو أحبها لا يثبت الأمر بها إلا بالشرع . وأما العادات فالأصل فيها عدم الحظر فلا يحظر منه إلا ما حظره الله سبحانه وتعالى(١) .

واسمع إليه أيضاً وهو يقول: الأسماء التي علق الله بها الأحكام في الكتاب والسنة منها ما يعرف حده ومسماه بالشرع فقد بينه الله ورسوله كاسم الصلاة والزكاة ، والصيام ، والحج ، والإنمان والكفر والنفاق ، ومنه ما يعرف حده باللغة كالشمس والقمر ، والسماء والأرض ، والبر والبحر ، ومنه ما يرجع حده إلى عادة الناس وعرفهم فيتنوع نحسب عادتهم كاسم البيع والنكاح ، والقبض . والدرهم والدينار ونحو ذلك من الأسماء التي لم محدها الشارع بحد . ولا لها حد واحد يشترك فيه خميع أهل اللغة ، بل مختلف قدره وصفته باختلاف عادات الناس ، فما كان من النوع الأول بل مختلف قدره وصفته باختلاف عادات الناس ، فما كان من النوع الأول

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوی ص ۱۹ ، ۲۷ ـ ۲۹ .

فقد بينه الله ورسوله ، وما كان من الثانى والثالث فالصحابة والتابعون المخاطبون بالكتاب والسنة قد عرفوا المراد به لمعرفتهم بمسهاه المحدود في اللغة أو المطلق في عرف الناس وعادتهم من غير حد شرعى ولا لغوى ، ومهذا يحصل المتفقه في الكتاب والسنة . وقال : بعد ما بين أن الشارع لم محد السفر بمسافة ولا زمان قال : والمقصود أن السفر برجع فيه إلى مسهاه لغة وعرفا(۱) .

وقال أيضاً بعد بيان مقادر نصاب الزكاة بالنسبة للدراهم والدنانير التي جاءت عن الشارع ، وأن ذلك يرجع فيه إلى عرف الناس وعاداتهم حيث إن الشارع لم يقيده بدرهم أو دينار معين ، بل ليس ذلك في نصاب الزكاة فحسب بل في جميع ما جاء ذكره من الدراهم والدنانير عن الشارع .

واسمع إليه يقول معتداً بالعرف والعادة رافعاً من منزلته قال: وعلى هذا فالناس فى مقادىر الدراهم والدنانير على عاداتهم فما اصطلحوا عليه وجعلوه درهماً فهو درهم ، وما جعلوه ديناراً فهو دينار ، وخطاب الشارع يتناول ما اعتادوه سواء أكان صغيراً أم كبيراً فإذا كانت الدراهم المعتادة بينهم كباراً لا يعرفون غيرها لم بجب عليه الزكاة حتى بملك ماتنى درهم ، وإن كانت صغاراً لا يعرفون غيرها وجبت عليه إذا ملك منها مائنى درهم ، وإن كانت مختلطة فملك من المحموع ذلك وجبت عليه ، سواء أكانت بضرب واحد أم ضروب مختلفة ، وسواء كانت خالصة أو مغشوشة مادام يسمى درهما مطلقاً ، وهذا قول غير واحد من أهل العلم (٢) .

وقال فى موضع آخر: والمعقود من الناس من أوجب فيها الألفاظ وتعاقب الإنجاب والقبول ونحو ذلك ، وأهل المدينة جعلوا المرجع فى العقود إلى عرف الناس وعادتهم فما عده الناس بيعاً فهو بيع وما عدوه إجارة فهو إجارة ، وما عدوه هبة فهو هبة ، ثم قال فى هذا الرأى مؤيداً

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاري ص ۲۶۷ - ۱۹

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوى ص ۲۵۱ ـ ۱۹ .

له ، وهذا أشبه بالكتاب والسنة وأعدل فإن الأسماء منها ماله حد فى اللغة كالشمس والقمر ومنها ماله حد فى الشرع كالصلاة والحج ومنها ماليس له حد لا فى اللغة ولا فى الشرع بل يرجع إلى العرف كالقبض . ومعلوم أن اسم البيع والإجارة والهبة فى هذا الباب لم يحدها الشارع ولا لها حد فى اللغة بل تتنوع بحسب عادات الناس وعرفهم فما عدوه إجارة فهو إجارة (1) .

وقال أيضاً: فكل ما عده الناس بيعاً فهو بيع وكذلك الهبة مثل الهدية ومثل تجهيز الزوجة بمال محمل معها إلى بيت زوجها ، إذا كانت العادة جارية بأنه عطية لا عارية وكذلك الإجارات مثل ركوب سفينة الملاح المكارى وركوب دابة الجال أو الحار أو البغال المكارى على الوجه المعتاد أنه إجارة . وقال أيضاً: بعد ما ذكر الآيات المشروع فيها العقود وبين أنها إما أمر ، وإما إباحة ، والمنهى فيها عن بعضها كالربا .

قال: فإن الدلالة فيها من وجوه ثم ذكر الوجه الأول وقال بعد ذلك الوجه الثانى: إن هذه الأسماء جاءت فى كتاب الله وسنة رسوله معلقاً بها أحكاماً شرعية. وكل اسم فلا بد له من حد فمنه ما يعلم حده باللغة كالشمس والقمر، والبر والبحر، والسماء والأرض، ومنها ما يعلم بالشرع كالمؤمن والكافر، والمنافق وكالصلاة والزكاة، والصيام والحج وما لم يكن له حد فى اللغة ولا فى الشرع فالمرجع فيه إلى عرف الناس كالقبض المذكور فى قوله صلى الله عليه وسلم: «من ابتاع طعاماً فلا يبعه حتى يقبضه». ومعلوم أن البيع والإجارة والهبة ونحوها لم يحد الشارع لها حداً لا فى كتاب الله ولا سنة رسوله، ولا نقل عن أحد من الصحابة والتابعين أنه عين للعقود ولا سنة رسوله، ولا نقل عن أحد من الصحابة والتابعين أنه عين للعقود وأنه من البدع وليس لذلك حد فى لغة العرب يحيث يقال أن أهل اللغة يسمون وأنه من البدع وليس لذلك حد فى لغة العرب يحيث يقال أن أهل اللغة يسمون هذا بيعاً حتى يدخل أحدهما فى خطاب الله ولا يدخل هذا بيعاً ولا يسمون هذا بيعاً حتى يدخل أحدهما فى خطاب الله ولا يدخل الآخر. بل تسمية أهل العرف من العرب هذه المعاقدات بيعاً دليل على أنها الآخر. بل تسمية أهل العرف من العرب هذه المعاقدات بيعاً دليل على أنها الآخر. بل تسمية أهل العرف من العرب هذه المعاقدات بيعاً دليل على أنها الآخر. بل تسمية أهل العرف من العرب هذه المعاقدات بيعاً دليل على أنها

<sup>(</sup>١) المرجع السابق ٣٤٥ ـ ٢٠

فى لغتهم تسمى بيعاً ، والأصل بقاء اللغة وتقريرها لا نقلها وتغييرها فإذا لم يكن له حد فى الشرع ولا فى اللغة كان المرجع فيه إلى عرف الناس وعاداتهم فما سموه بيعاً فهو بيع وما سموه هبة فهو هبة .

ثم بعد ذلك ذكر الوجه الثالث وذكر أن تصرفات العباد من الأقوال والأفعال نوعان : عبادات يصلح بها ديبهم . وعادات يحتاجون إليها في دنياهم . فباستقراء أصول الشريعة نعلم أن العبادات التي أوجها الله أو أحها لا يثبت الأمر بها إلا بالشرع وأما العادات فهي ما اعتاده الناس في دنياهم مما محتاجون إليه والأصل فيه عدم الحظر فلا محظر منه إلا ما حظره الله سبحانه وتعالى .

وقال أيضاً والقبض ينقسم إلى صحيح وفاسد. كالعقد وتتعلق به أحكام شرعية كما تتعلق بالقبض فإذا كان المرجع فى القبض إلى عرف الناس وعاداتهم من غير حد يستوى فيه جميع الناس فى جميع الأحوال والأوقات ، فكذلك العقود . وإن حررت عبارته قلت : أحد نوعى التصرفات ، فكان المرجع فيه إلى عادة الناس كالنوع الآخر، ومما يلتحق مهذا أن الإذن العرفى فى الإباحة والتمليك أو التصرف بطريق الوكالة كالإذن الفظى(۱).

وقال أيضاً: بالنسبة للإجارة:

أما إجارة أرض تصلح للزراعة فجائز سواء كان قد شملها الرى أو لم يشملها إذا كانت الأرض مما جرت العادة بأن الرى يشملها ، كما تـكرى الأرض التى جرت عادتها أن تشرب من الماء قبل أن ينزل المطر عليها .

هذا مذهب أئمة المسلمين كمالك وأبى حنيفة والإمام أحمد وهو أيضاً مذهب الشافعي الصحيح في مذهبه(٢).

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ص ۸ – ۲۱ ـ ۲۹ .

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق ص ٣٠٣ ـ ٣٠ .

وقال بالنسبة للإطعام في كفارة اليمين في قوله تعالى :

« فكفارته إطعام عشرة مساكين من أوسط ما تطعمون أهليكم أوكسوتهم أو تحرير رقبة فهن لم يجد فصيام ثلاثة أيام . . . الآية »(١) .

قال: ومقدار ما يطعم مبى على أصل وهو أن إطعامه هل هو مقدر بالشرع أو بالعرف؟ فيه قولان للعلماء ، منهم من قال: هو مقدر بالشرع وهؤلاء على أقوال: منهم من قال: يطعم كل مسكن صاعاً من تمر أو صاعاً من شعير أو نصف صاع من بر كقول أبى حنيفة وطائفة .. والقول الثانى: أن ذلك مقدر بالعرف لا بالشرع فيطعم أهل كل بلد من أوسط ما يطعمون أهلهم قدراً ونوعاً ، وهذا معنى قول مالك قال إسماعيل بن إسحاق: كان مالك برى في كفارة اليمين أن المد بجزى بالمدينة ، قال مالك وأما البلدان فإن الهم عيشاً غير عيشنا فأرى أن يكفروا بالوسط من عيشهم لقول الله تعالى: هم أوسط ما تطعمون أهليكم أو كسوتهم » وهو مذهب داود وأصحابه مطلقاً والمنقول عن أكثر الصحابة والتابعين هذا القول ، ولهذا كانوا يقولون الأوسط خيز ولين ، خيز وسمن ، خيز وتمر ، والأعلى خيز ولحم.

وقد ذكر ابن تيمية أن الرجوع فى الوسط فى الإطعام إلى العرف هو الصواب والحق فى نظره . فيقول فى ذلك بعد ما ساق الكلام السابق : وقد بسطنا الآثار عنهم فى غير هذا الموضع وبينا أن هذا القول هو الصواب الذى يدل عليه الكتاب والسنة والاعتبار ، وهو قياس مذهب أحمد وأصوله فإن أصله أن ما لم يقدره له الشارع فإنه يرجع فيه إلى العرف وهذا لم يقدره الشارع فيرجع فيه إلى العرف وهذا لم يقدره الشارع فيرجع فيه إلى العرف كلا سيا مع قوله تعالى: « من أوسط ما تطعمون أهليكم »(٢) .

مما تقدم من النقول يتبين لنا مدى اعتبار ابن تيمية للعرف وتقيده به .

<sup>(</sup>١) المائدة آية ٨٩.

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوى ص ۳٤٩ – ۳۵۰ ــ ۳۵

## (ح) أمثلة للعـــرف:

سأعرض إن شاء الله تعالى فى هذا الفصل نماذج من الأمثلة التى كان مستندها فى الحكم : العرف العرف الصحيح وارتباطه محياة المحتمعات الإسلامية .

#### من ذلك:

- ١ ــ جواز البيع بالمعاطاة من غير صيغة لفظية .
- ٢ تعارفهم على إطلاق الولد على الذكر دون الأنثى .
- ٣ ــ تعارفهم على تقسيم المهر إلى مقدم ومؤخر فى بعض البلدان .
- ٤ جرى عرف بعض البلدان على تسليم المهر قبل الدخول فلو حصل نزاع بين الزوجين بعد الدخول فى تسليم المهر فالقول قول الزوج عملا بالعرف ، وإذا كان العرف عند بلد ما أن المهر لا يسلم إلا بعد الدخول وحصل نزاع بين الزوجين فإن القول مع عدم البينة قول الزوجة .
- ومن ذلك: إذا كان العرف جارياً على أن ما يقدمه الحاطب إلى خطيبته من حلى و ثياب هدية فإنه لا يعتبر من المهر فلا تلمز م رده عند النزاع.
- ٦ يتحمل المؤجر استهلاك الكهرباء والماء إذا كان العرف جارياً
   بذلك. ولم محصل شرط بن المتعاقدن.
- ٧ ــ إذا استأجر أجيراً حميع النهار فإنه لا يدخل فى ذلك أوقات الصلاة
   وقضاء الحاجة ، وأوقات الغداء حسب العرف(١) .
- ٨ كشف الرأس ، والأكل في الأسواق غير سائغ في بعض البلدان
   لذا فإنه يقدح في العدالة فتر د به الشهادة تمشيأ مع العرف(٢).
- ٩ ــ تضمین من سعی بغیره کذباً حتی أوقعه فی أذی فی المال أو الجسم(٣).

<sup>(</sup>١) قواعد الأحكام للعز بن عبد السلام ص ١٨٦ . ٢ .

<sup>(</sup>٢) المرافقات الشاطي ص ٢٠٩ ، ٢١٠ .

<sup>(</sup>٣) أصول الفقه لأبي زهرة ص ٢٧٥ .

١٠ ــ تضمين الأجير المشترك حيث شاع الفساد وعم وخان الأمناء
 فأصبح الاحتياط يوجب تضمينه ليحفظ ما تحت يده و لكيلا يغتاله بدعوى
 هلاكه(١) .

11 — أفتى المتأخرون من العلماء بجواز أخذ الأجرة على تعليم القرآن وقراءته والإمامة والأذان وسائر الطاعات من صلاة وصوم وحج فهذا حكم خولف فيه ما كان مقرراً عند كثير من العلماء ، ومهم أئمة الحنفية نظراً لتغير الزمان وانقطاع عطايا المعلمين وأرباب الشعائر الدينية من بيت المال فلو اشتغل هؤلاء بالاكتساب من زراعة أو تجارة أو صناعة للزم ضياع القرآن وإهمال تلك الشعائر (٢).

17 — عدم الاكتفاء بظاهر العدالة فى الشهادة فإن أبا يوسف ومحمداً قررا ذلك وأنه لابد من تزكية الشهود للمحافظة على حقوق الناس وعدم ضياعها وهذا مخالف لما قرره أبو حنيفة من أنه يكتفى بظاهر العدالة فيما عدا الحدود والقصاص ولم يشترط التزكية بناء على ماكان فى زمنه من غلبة العدالة، لأنه كان فى الزمن الذى شهد له رسول الله صلى الله عليه وسلم بالحيرية فنظرا لتغير الزمان وفشو الكذب أفتى الصاحبان عما يخالف رأى الإمام نرولا تحت وطأة العرف(٢).

17 - وفى الأبمان عند الفقهاء قالوا أنها تبنى أولا على اللغة ثم على العرف . العرف فمن حلف لا يأكل لحماً فأكل سمكاً لا يحنث بناء على العرف . ومن حلف لا يأكل الرءوس لا يحنث برءوس العصافير والحيتان لعدم إطلاقها عليه عرفاً .

<sup>(</sup>١) المرجع السابق ص ٢٧٦ .

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق ص ٢٧٦ والوسيط للدكتور وهبة الزحيل ص ٢٦٥ .

<sup>(</sup>٣) أصول الفقه لأبى زهرة ص ٢٧٦ ، الوسيط للدكتور وهبة الزحيل ص ٢٧٥ -

١٤ ــ أجاز محمد بن الحسن وقف المنقول مستقلا عن العقار إذا تعارفه
 الناس مع أنه مناف في رأى الحنفية لمقتضى الوقف في كونه مؤبدا .

10 — اعتبار الكفاءة فى الزواج روعى فيه عرف العرب مع أن الناس سواء ، وذلك للحفاظ على مستقبل الزوجية ، لأن الناس يزدرون من دوتهم وقد لا يكون ذلك معتبراً فى أكثر البلدان جرياً على أعرافهم .

17 - تحقق الإكراه من غير السلطان ، كان أبو حنيفة يفتى أنه لا يتحقق الإكراه من غير السلطان نظراً لما شاهده في عصره من أن المنعة والمقدرة لم تكن لغير السلطان ، ونظراً لفساد الزمان وتغير الحال وظهور الظلمة ، فإن الصاحبين أفتيا بتحقق الإكراه من غير السلطان بناء على ما شاهداه في زمانهما(۱).

١٧ ــ جرى عرف الناس من أقدم العصور على جواز الاستصناع .

١٨ – أجاز العلماء للإنسان ذبح شاة غيره متى أشرفت على الهلاك
 حفظاً لماليتها ، إذ أن العرف يأذن له بالتصرف فى مال الغير فى مثل هذه الحالة .

١٩ ــ إذا رأى مال غيره سيؤول إلى التلف ، فباعه وحفظ ثمنه
 لا شيء عليه ، لأن هذا كله مأذون فيه عرفاً من المالك(٢) .

٢٠ و نظير ذلك مريض عجز أصحابه فى السفر أو الحضر عن استئذانه
 فى إخراج شىء من ماله فى علاجه وخيف عليه ، فإنهم يخرجون من ماله
 ما هو مضطر إليه بدون استئذانه بناء على العرف فى ذلك(٢) .

قال الإمام جلال الدين عبد الرحمن السيوطى ــ رحمه الله تعالى ــ اعلم أن اعتبار العادة والعرف رجع إليه فى الفقه فى مسائل لا تعد كثرة .

فِن ذلك سن الحيض . البلوغ . الإنزال . أقل الحيض . النفاس . الطهر

<sup>(</sup>١) الوسيط في أصول الفقه للدكتور وهبه الزحيل ص ٢٧ه

<sup>(</sup>٢) مدارج الساليكين لابن القيم ص ٢١٨ مطبعة المناد .

وغالبها ، وأكثرها ، وضابط القلة ، والكثرة في الضبة ، والأفعال المنافية للصلاة والنجاسات المعفو عن قليلها وطول الزمان . وقصره في موالاة الوضوء ، في وجه ، والبناء على الصلاة في الجمع ، والخطبة ، والجمعة ، وبين الإيجاب والقبول والسلام ورده . والتأخير المانع من الرد بالعيب ، وفي الشرب وستى الدواب من الجداول والأنهار المملوكة . إقامة له مقام الإذن اللفظي ، وتناول النمار الساقطة وفي إحراز المال المسروق . وفي المعاطاة على ما اختاره النووى(١) ، وفي عمل الصناع على ما استحسنه الرافعي(٢) ، وفي وجوب السرج والإكاف في استئجار دابة للركوب . والحبر والحيط والمكحل على من جرت العادة بكونها عليه ، وفي الاستيلاء في الغصب وفي رد ظرف الهدية وعدمه وفي وزن أو كيل ، ما جهل حاله في عهد رسول رد ظرف الهدية وعدمه وفي وزن أو كيل ، ما جهل حاله في عهد رسول الله صلى الله عليه وسلم ، فإن الأصح أنه براعي فيه عادة بلد البيع ، وفي إرسال المواشي نهاراً وحفظها ليلا ، ولو اطردت عادة بلد بعكس ذلك ، اعتبرت العادة في الأصح .

وفى صوم يوم الشك لمن له عادة ، وفى قبول القاضى الهدية بمن له عادة وفى القبض . والإقباض ، و دخول الحام و دور القضاة ، والولاة ، والأكل من الطعام المقدم ضيافة بلا لفظ وفى المسابقة والمناضلة . إذا كانت الرماة عادة فى مسافة تنزل المطلق عليها ، وفيها إذا اطردت عادة المتبارزين بالأمان

<sup>(</sup>۱) هو يحيى بن شرف بن مرى بن حسن الفقيه الشافعي الحافظ الزاهد المكنى بأبي زكريا الملقب بمحيى الدين النووى المعروف بشيخ الإسلام ولد سنة ١٣٦ ه بنوى . وهي قرية من قرى حوران من بلاد سوريا مكث عشرين سنة يشتغل بالعلم ليلا و مهاراً مع الزهد والورع والأمر بالمعروف والمهى عن المنكر . له مصنفات عديدة منها رياض الصالحين في الحديث ، وكتاب الأصول والضوابط . توفي سنة ٢٧٦ ه ( الفتح المبين ٨١ ـ ٢ ) .

<sup>(</sup>۲) هو شیخ الإسلام إمام الدین أبو القاسم عبد الکریم بن محمد بن الفضل القزویی الشهیر بالإمام الرافعی صاحب العزیز الذی لم یصنف مثله بی المذهب کان إماماً بیالفقه و التفسیر و الحدیث منسوب إلی ( رافعان ) بلد من بلاد قزوین ، و الصحیح أنه منسوب إلی رافع بن خدیج رضی الله عنه کما قاله القاضی مظفر الدین القزویی مات رحمه الله سنة ۲۲۶ ه ( طبقات الشافعیة ۲۱۸ ) .

ولم يجر بينهما شرط ، فالأصح أنها تنزل منزلة الشرط ، وفى ألفاظ الواقف والموصى فى الإعان(١) .

هذه نبذة يسيرة من أمثلة العرف سقها وليس باستطاعة أحد من الناس أن يحصر أعراف الناس الموجودة والتي بمكن أن تجد ولكن حسبنا أن نعلم أن الشارع الحكيم راعي كثيراً من الأعراف في تشريعه وقبل الأعراف الصحيحة التي لاتصادم مبادئه، ولعلنا استفدنا مما تقدم أن الأحكام المبنية على العرف قد تتغير بتغيره وأن كثيراً من الأحكام تختلف باختلاف الزمان لتغير عرف أهله أو لحدوث ضرورة أو فساد أهل الزمان يحيث لو بتي الحكم على ما كان عليه أولا للزم منه المشقة أو الضرر بالناس ، ولحالف قواعد الشريعة المبنية على التخفيف والتيسير ودفع الضرر والفساد لبقاء العالم على أثم نظام وأحسن أحكام.

<sup>(</sup>١) الأشباه والنظائر في قواعد وفروع فقه الشافعية ص ٩٠ .

#### تنبيــه

إننا حياً نذكر العرف أصلا من أصول ان تيمية ليس معنى هذا أن العرف دليل شرعى يوجب أو يحرم أو يسن أو يبيح كالكتاب والسنة والإجماع مثلا ، كلا . بل هذا الكلام فيه تسامح . وإنما معنى ذلك : أن العرف الذي وجه كان منشأ للحكم الشرعى . أو بعبارة أوضح هو أن الواقع العرف له حكم في الأدلة الشرعية . فبالنظر للأدلة تبين لنا حكمه فعملنا عقتضاه حيث أن الشارع جاء به .

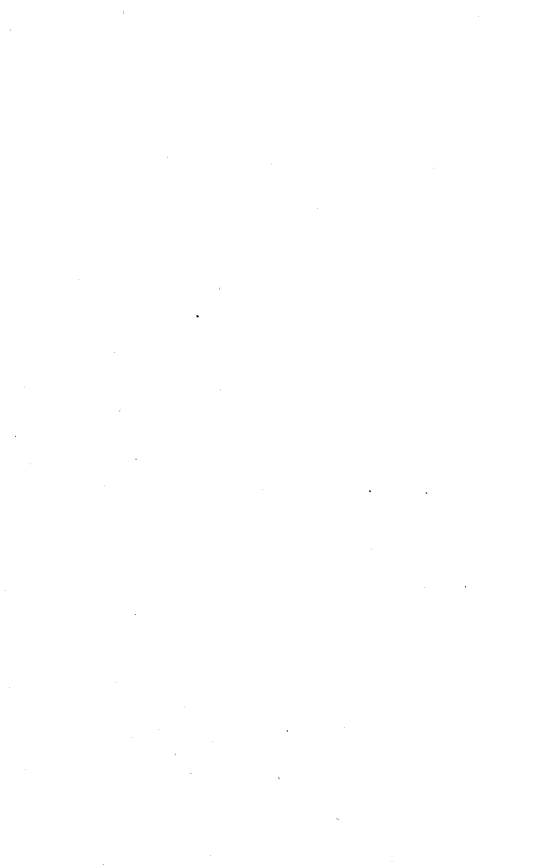
وحسبى أن أقتصر على هذا المقدار فى العرف إذ أن العرف يكاد يكون من الأمور الضرورية فى التشريع ، وبتطبيقه يتحقق كثير من المصالح التى تجلب لهم التيسير والتسهيل ويندفع عهم به كثير من الحرج والضيق . فلا تكاد تسمع أحداً من العلماء يعارض فى العرف فى الجملة ما دام لا يعارض الشريعة الإسلامية ، أما إذا كان يتعارض مع الشريعة الإسلامية فهو عرف باطل مردود كالأعراف التى توجد فى بعض البلدان من شرب الحمور فى الحفلات وغيرها ، ولعب الميسر . والقار ونحو ذلك . والنياحة على الأموات . والتعامل بالربا ، ونحو ذلك مما جاء الإسلام بمحاربتها ، عصمنا الله وإخواننا المسلمين مما يغضب وجهه . . وجعلنا عن لزم الفطرة السليمة ومات عليها .

وصلى ألله وسلم على نبينا محمد وعلى آ له وصحبه وسلم .



# اللصلالثاني

المسائل الأصولية إى خالف فيها ابنة جية بعض ليعلماء



#### من ذلك:

#### ١ - نسخ القرآن بالسنة :

ذهب ان تيمية – رحمه الله – كما قدمنا إلى أن السنة أياً كانت لا تنسخ القرآن لأن السنة ليست مثل القرآن فضلا عن أن تكون خبراً منه . وإلى هذا القول ذهب الإمام الشافعي والإمام أحمد من حنبل في إحدى الروايتين عنه ، وأكثر أهل الظاهر . وذهب الإمام أحمد في الرواية الثانية التي اختارها أبو الحطاب وان عقيل وأكبر الحنفية والمالكية وان حزم ، ونصر ذلك ان الحاجب ، وحكاه عن الجمهور إلى أن السنة المتواترة تنسخ القرآن . قال الشوكاني : بجوز نسخ القرآن بالسنة المتواترة عند الجمهور ، كما حكى قال الشوكاني : بجوز نسخ القرآن بالسنة المتواترة عند الجمهور ، كما حكى ذلك عهم أبو الطيب الطبري وان برهان وان الحاجب . قال ان فورك في شرح مقالات الأشعري : وإليه ذهب شيخنا أبو الحسن الأشعري ، وكان يقول : إن ذلك وجد في قوله تعالى : «كتب عليكم إذا حضر أحدكم الموت » الآية(١) فإنه منسوخ بالسنة المتواترة وهي قوله صلى الله عليه وسلم الموت » الآية(١) فإنه منسوخ بالسنة المتواترة وهي قوله صلى الله عليه وسلم لا وصية لوارث .(٢)لأنه لا يمكن أن بجمع بينهما ، قال ابن السمعاني : وهو مذهب أبي حنيفة وعامة المتكلمين . وقال سليم الرازي(٢) : وهو قول

<sup>(</sup>١) البقرة آية ١٨٠ .

<sup>(</sup>۲) رواه أبو داود عن أبى أمامة ولفظه : « أن الله أعطى كل ذى حق حقه ، فلا وصية لوارث » وأخرجه البرمذى والنسائى و ابن ماجة كلهم رووه من حديث عمرو بن خارجة عن رسول الله صلى الله عليه وسلم . وقال البرمذى : حسن صحيح ص ١٥٠ ـ ٤ محتصر سن أبى داود مع معالم السن وتهذيب ابن القيم .

<sup>(</sup>٣) هو أبو الفتح سليم بن أيوب بن سليم – بالتصغير فيهما – الرازى رحل إلى بغداد وتفقه على الشيخ أبى حامد ، ثم سافر إلى الشام . وأقام بصور على ساحل البحر الأبيض ينشر العلم ، ويخرج إليه الأثمة . وخرج حاجاً إلى مكه فى البحر فغرق عند ساحل جدة ولد سنة ٣٦٥ ه ومن تصانيفه : ضياء القلوب فى التفسير ، والتقريب فى الفقه ، وكتاب فى أصول الفقه طبقات الشافعية مع هامشه ص ١٤٧ .

أهل العراقي . قال : وهو مذهب الأشعرى والمعنزلة وسائر المتكلمين ه قال الدبوسى : وهو قول علمائنا ( يعنى الحنفية ) . قال الباجى : قال به عامة شيوخنا ، وحكاه ابن الفرج عن مالك (١)، قال : ولهذا لا تجوز عنده الوصية للوارث للحديث ، وهو ناسخ لقوله تعالى: « كتب عليكم إذا حضر أحدكم الموت » . الآية . انهى (٢) .

استدل ابن تيمية على مذهبه:

١ ــ بقوله تعالى : ( ما ننسخ من آية أو ننسها نأت بخير منها أو مثلها )» . (٣)

ووجه الاستدلال بها عنده ما یلی :

(أ) أن الله وعد أنه لابد للمنسوخ من بدل مماثل أو خبر ، ووعد بأن ما أنساه المؤمنين فهو كذلك ، وأن ما أخره فلم يأت وقت نزوله فهو كذلك ، وهذا كله يدل على أنه لا يزال عند المؤمن القرآن الذي رفع أو آخر مثله أو خبر منه ، ولو نسخ بالسنة فإن لم يأت قرآن مثله أو خبر منه فهو خلاف ما وعد الله . فإن قيل ، بل يأتى بعد نسخه بالسنة كان بين نسخه وبين الإتيان بالبدل مدة خالية عن ذلك وهو خلاف مقصود الآية ، فإن مقصودها أنه لابد من المرفوع أو مثله أو خبر منه .

وأيضاً فقوله: « نأت » لم رد بعد مدة ، فإن الذي نساه وهو ريد إن الله قد علم أنه ينزله بعد مدة ، فلم أخبر أن ما أخره يأتى بمثله أو خبر منه قبل نزوله علم أنه لا يؤخر الأمر بلا بدل ، فلو جاز أن يبقى – ( أى المنسوخ ) مدة بلا بدل لكان ما لم ينزل – أى المنسأ – أحق بألا يكون له بدل من المنسوخ ، فلما كان ذلك قد حصل له بدل قبل وقت نزوله لتكميل الأنعام

<sup>(</sup>۱) هو مسئد حمص أبو عتبة أحمد بن الفرح الحجازى الحمصى توفى سنة ۲۷۲ ه ( تذكرة الحفاظ الله هي ۲۸۲ - ۲ ) .

<sup>(</sup>٢) إرشاد الفحول ص ١٩١ .

<sup>(</sup>٣) البقسرة آية ١٠٦ .

فلأن يكون البدل لما نسخ من حين نسخه بعد أولى وأحرى ، ولأنه قد علم أن القرآن نزل شيئاً بعد شيء فلو كان ما ينزله بدلا من المنسوخ يؤخره لم يعرف أنه بدل ولم يتميز البدل من غيره ، ولم يكن لقوله ( نأت غير مها أو مثلها ) فائدة إلا كالفائدة المعلومة لو لم ينسخه شيء.

(ب) ومنها أنه إذا كان قد ضمن لهم الإتيان بالبدل عن المنسوخ علم أن مقصوده أنه لا ينقصهم شيء مما أنزله ، بل لابد من مثل المرفوع أو خبر منه ولو بقوا مدة بلا بدل لنقصوا .

(ج) أن هذا وعد معلق بشرط والوعد المعلق بشرط يلزم عقبه ، فإنه من جنس المعاوضة ، وذلك مما يلزم فيه أداء العوض على الفور إذا قبض المعوض كما إذا قال : ما ألقيت من متاعك فى البحر فعلى بدله ، وليس هذا وعداً مطلقاً كقوله : (لتدخلن المسجد الحرام) (١) ولهذا يفرق بين قوله : والله لا آخذ منك شيئاً إلا أعطيتك بدله . فإن هذا واجب على الفور .

(د)وأيضاً فإن الناسخ مهيمن على المنسوخ قاض عليه مقدم عليه فينبغى أن يكون مثله أو خيراً منه . كما أخبر بذلك القرآن ولهذا لما كان القرآن مهيمناً على ما بين يديه من الكتاب بتصديق ما فيه من حق ، وإقرار ما أقره ، ونسخ ما نسخه كان أفضل منه ، فلو كانت السنة ناسخة للكتاب لزم أن تكون مثله أو أفضل منه .

Y - واستدل ابن تيمية أيضاً على مذهبه: بأن الصحابة والتابعين الذين أخذ عهم علم الناسخ والمنسوخ إنما يذكرون نسخ القرآن بقرآن ، لا يذكرون نسخه بلا قرآن بل بسنة ، وهذه كتب الناسخ والمنسوخ المأخوذة عهم إنما تتضمن هذا ، وكذلك قول على رضى الله عنه - للقاضى: هل تعرف الناسخ من المنسوخ في القرآن ؟ فلو كان ناسخ القرآن غير القرآن لوجب أن يذكر أيضاً.

<sup>(</sup>١) الفتح آية ٢٧ .

٣ ــ وأيضاً الذين جوزوا نسخ القرآن بلا قرآن من أهل الكلام والرأى إنما عمدتهم أنه ليس فى العقل ما يحيل ذلك ، وعدم المانع الذي يعلم بالعقل لا يقتضى الجواز الشرعى فإن الشرع قد علم نخبره ما لا يعلم للعقل به وقد يعلم من حكمة الشارع التى علمت بالشرع ما لا يعلم بمجرد العقل ، ولهذا كان الذين جوزوا ذلك عقلا مختلفين فى وقوعه شرعاً ، وإذا كان كذلك فهذا الحبر الذي فى الآية دليل على امتناعها شرعاً .

3 - وأيضاً فلا يعرف فى شىء من آيات القرآن أنه نسخه إلا قرآن والوصية للوالدين والأقربين منسوخة بآية المواريث كما اتفق على ذلك السلف قال تعالى : ( ثلك حدود الله ومن يطع الله ورسوله يدخله جنات تجرى من تحتها الأنهار خالدين فيها وذلك الفوز العظيم ، ومن يعص الله ورسوله ويتعد حدوده يدخله ناراً خالداً فيها وله عذاب مهين)(١) والفرائض المقدرة من حدود الله ، ولهذا ذكر ذلك عقب ذكر الفرائض ، فمن أعطى صاحب الفرائض أكثر من فرضه فقد تعدى حدود الله بأن نقص هذا حقه ، وزاد هذا على حقه ، فدل القرآن على تحريم ذلك وهو الناسخ(٢).

واستدل غير ابن تيمية على عدم حواز نسخ القرآن بالسنة بالنقل والعقل . أما الأدلة النقلية فهي ما يلي :

١ - قوله تعالى : (قل ما يكون لى أن أبدله من تلقاء نفسى (٣))
 وفى هذا تنصيص على أنه كان متبعاً لـكل ما يوحى إليه ، ولم يكن مبدلا
 لشىء ، والنسخ تبديل(٤).

٢ ــ قوله تعالى : (ما ننسخ من آية أو ننسها نأت نخبر منها أو مثلها ألم تعلم أن الله على كل شيء قدير(٥)).

<sup>(</sup>١) النساء آية ١٣، ١٤٠ .

۲) مجموع الفتاوى ص ۱۸۲ – ۱۹۸ – ۱۷ .

<sup>(</sup>٣) يونس آية ١٥ .

<sup>(</sup>٤) أصول الأحكام لابن حزم ٧٧٤ .

<sup>(</sup>٠) البقرة آية ١٠٦.

و ذلك يدل على أن الآية لا تنسخ إلا بآية وبيانه من وجوه :

(أ) أنه قال تعالى : (نأت بخير منها أو مثلها) والسنة ليست خيراً من القرآن ولا مثله .

(ب) أن الله تعالى وصف نفسه بأنه الذى يأتى بخير منها وذلك لا يكون إلا والناسخ قرآناً لا سنة .

(ج) وصف البدل بأنه خير أو مثل وكل واحد من الوصفين يدل على أن البدل من جنس المبدل أما المثل فظاهر وأما ماهو خير فلأنه لوقال القائل لغيره: « لا آخذ منك درهماً إلا وآتيك بخير منه فإنه يفيد أنه يأتيه بدرهم خير من الأول.

(د) قوله تعالى : (ألم تعلم أن الله على كل شيء قدير) . دل على أن الذى يأتى به هو المختص بالقدرة عليه و ذلك هو القرآن دون غير ه(١) .

٣ ــ قوله تعالى : ( يمحو الله ما يشاء ويثبت وعنده أم الكتاب(٢) )
 أسند ذلك إلى نفسه تعالى دون الرسول . وهذا لا يكون إلا للقرآن وحده(٣) .

٤ – قوله تعالى : (لتبين للناس ما نزل إليهم ، ولعلهم يتفكرون )(١) قالوا : والمبين لا يكون ناسخاً – وأيضاً أخبر أنه بين لما هو المنزل حيى يعمل الناس بالمنزل بعد ما تبين لهم ببيانه ، وفي تجويز نسخ الكتاب بالسنة رفع هذا الحكم لأن العمل بالناسخ يكون ، فإذا كان الناسخ من السنة لا يكون العمل به عملا بالمنزل . وقوله : ولعلهم يتفكرون ، أي يتفكرون في المنزل ليعملوا به بعد بيانه ، وفي الناسخ مع المنسوخ التفكر في التاريخ بينهما ليجعل المتقدم منسوخاً بالمتأخر لا في المنزل ليعمل به(٥) .

<sup>(</sup>۱) الأحكام للآمدي ص ١٥٣ . ٣ .

<sup>(</sup>٢) الرعد آية ٣٩.

<sup>(</sup>٣) أصول الأحكام لابن حزم ص ٧٩ .

<sup>(</sup>٤) النحل آية ٤٤ .

<sup>(</sup>٥) أصول السرخسي ص ٧٧ ـ ٢ ، وأصول الأحكام لابن حرم ص ٤٧٩

ه ــ قوله تعالى جل شأنه: «وإذا بدلنا آية مكان آية والله أعلم
 عاينزل »(۱) فأخبر أنه يبدل الآيه بآية لا بالسنة(۲).

٦ ـ قوله تعالى : «ولا تعجل بالقرآن من قبل أن يقضى إليك وحيه »(٣)
 قالوا : إذا منعه الله تعالى من أن يبين القرآن من قبل أن يقضى إليه
 وحيه فهو من نسخه أشد منعاً .

٧ ــ قوله تعالى : « قل نزله روح القدس من ربك »(١) وهذا لا يطلق إلا على القرآن(٥) .

٨ ــ ما رواه جابر مرفوعاً ــ القرآن ينسخ حديثي ، وحديثي لا ينسخ القرآن .

و أما أدلتهم العقلية فمن وجهين :

الأول: أن السنة إنما وجب اتباعها بالقرآن في قوله تعالى: «وما آتاكم الرسول فخذوه »(٦) وقوله: فاتبعوه – وذلك يدل على أن السنة فرع القرآن والفرع لا يرجع إلى أصله بالإبطال والإسقاط كما لا ينسخ القرآن والسنة بالفرع المستنبط مهما وهو القياس.

الثانى : أن القرآن أقوى من السنة و دليله من ثلاثة أوجه :

الأول: قول النبى صلى الله عليه وسلم لمعاذ: بم تحكم ؟ قال: بكتاب الله قال: فإن لم تجد ؟ قال: بكتاب الله قال: فإن لم تجد ؟ قال: سنة رسول الله. قدمه فى العمل به على السنة والنبى صلى الله عليه وسلم أقره على ذلك. وذلك دليل قوته.

الثاني : أنه أقوى من جهة لفظه ، لأنه معجز ، والسنة ليست معجزة .

<sup>(</sup>١) النحل آية ١٠ .

<sup>(</sup>٢) أصول الأحكام لابن حزم ص ٤٧٩ .

<sup>(</sup>٣) طبه آية ١١٤.

<sup>(</sup>٤) النحمل آية ١٠٢ .

<sup>(</sup>٥) أصول الأحكام لابن حزم س ٤٨٠ .

<sup>(</sup>٦) الحشر آية ٧ .

الثالث: أنه أقوى من جهة حكمه ، حيث اعتبرت الطهارة فى تلاوته من الجنابة والحيض ، وفى مس سطوره مطلقاً ، والأقوى لا بجوز رفعه بالأضعف .

واستدل المحوزون بما يلي :

١ ــ أن القرآن والسنة وحى من الله ، وقد قال تعالى : (وما ينطق عن الهوى ، إن هو إلا وحى يوحى )(١) ــ غير أن الـكتاب متلو ، والسنة غير متلوة ، ونسخ حكم أحد الوجهين بالآخر غير ممتنع عقلا .

٢ ــ نسخ آیة الوصیة و هی قوله تعالی : ( کتب علیکم إذاحضر أحد كم الموت إن ترك خبر آ الوصیة للوالدین والاقربین (۲)نسخت بقوله صلی الله علیه و سلم : « إن الله أعطى كل ذى حق حقه ، فلاو صیة لوارث »(۳)

٣ - نسخ الحبس في البيوت للزانية ، والأذى باللسان في حق الزانى ، في قوله تعالى (واللاتى يأتين الفاحشة من نسائكم فاستشهدو اعلمهن أربعة منكم، فإن شهدوا فامسكوهن في البيوت حتى يتوفاهن الموت أو بجعل الله لهن سبيلا (؛) ، واللذان يأتيانها منكم فآذوهما )(ه) . . الآية نسخت بقوله صلى الله عليه وسلم : خذوا عنى . خذوا عنى . قد جعل الله لهن سبيلا ، البكر بالبكر (١) ، جلد مائة وتغريب عام . والثيب بالثيب جلد مائة ورجم بالحجارة »(٧) .

وأجابوا على أدلة مخالفهم بما يلى :

<sup>(</sup>١) النجم آية ٣ ، ٤ .

<sup>(</sup>٢) البقرة آية ١٨٠ .

 <sup>(</sup>٣) تقدم تخریجه نی س ۹۳ .

<sup>(</sup>٤) النساء آية ١٥. (٠) النار آية ١٠.

<sup>(</sup>٥) النساء آية ١٦ .

 <sup>(</sup>٦) قال في المنتق رواه الجاعة إلا البخاري والنسائي ص ٩٨ - ٧ نيل الأوطار .
 (٧) إرشاد الفحول للشوكاني ص ١٩١ - ١٩٢ وأصول السرخسي ص ٦٩ - ٢ و الأحكام

ف أصول الأسكام لابن حزم ص ٤٨١ ، ٤٨٣ .

١ – أما استدلالهم بقوله تعالى : (قل ما يكون لى أن أبدله من تلقاء نفسى . . . ) الآية(١) .

قال ابن حزم: إننا لا نقول: إن رسول الله صلى الله عليه وسلم يبدل القرآن من تلقاء نفسه ، وقائل ذلك كافر . ولكننا نقول: إنه صلى الله عليه وسلم يبدله بوحى من عند الله فالآية ذكرت أنه يبدل القرآن بوحى من عند الله فجاز نسخ القرآن بها(٢).

وأجاب الآمدى عن الآية بوجهين :

الأول: أن قوله: إن أتبع إلا ما يوحى إلى — أى فى تبديل آية مكان آية . وليس فيه ما يدل على امتناع تبديل حكم الآية .

الثانى : أن النسخ إن كان بالسنة فهى من الوحى على ما تقدم فلم يكن متبعاً إلا ما يوحى إليه به .

٢ – وأما استدلالهم بقوله تعالى : (ما ننسخ من آية أو ننسها نأت بخير منها) .. الآية . فقد أجابو عنه بثلاثة أوجه :

الوجه الأول: لا نسلم دلالها على امتناع نسخ حكم الآية بغير الآية . وقولهم فى الوجه الأول أن السنة ليست خيراً من القرآن ولا مثله . قلنا قوله : (ما ننسخ من آية أو ننسها) إما أن يراد به رسمها أو نسخ حكمها ، فإن كان الأول فهو ممتنع فإنه وصف البدل بكونه خيراً منها والقرآن خير كله . ولا يفضل بعضه على بعضه . وإذا كان الثانى فذلك يدل على أن الحكم الناسخ يكون خيراً من الحكم المنسوخ أو مثله ونحن نقول به ، فإنه لا يمتنع أن يكون الحكم الناسخ أصلح فى التكليف وأنفع للمكلف .

وأما الوجه الثانى: فلا دلالة فيه ، لأن السنة إذا كانت ناسخة فالآتى عام الوجه الثانى : فلا دلالة فيه ، ولا يدل ذلك على أن الناسخ لا يكون إلا قرآناً بل الإتيان بما هو خير أعم من ذلك .

<sup>(</sup>١) يونس: ١٥.

<sup>(</sup>٢) الأحكام لابن حزم ص ٤٧٧ .

وأما الوجه الثالث: فلا دلالة فيه على لزوم المحانسة بين الآية المنسوخ حكمها وبين ناسخه لأنه وصفه بكونه خبراً والقرآن لا تفاوت فيه على على ما سبق فعلم أن المفاضلة والماثلة إنما هي راجعة إلى الحكم المنسوخ والحكم الناسخ على ما سبق . وعلى هذا فلا نسلم أنه إذا قال له : ( ما آخذ منك درهماً إلا وآتيتك نخير منه ) أنه يدل على المحانسة فإن ما هو خير منه أعم من الجنس . فكأنه قال : ( آتيك بشيء هو خير ما أخذت منك ) . والمذكور أولا . وإن كان هو الآية والضمير في قوله : غير منها وإن كان عائداً إليها فلا يلزم منه المحانسة بين المضمر والمظهر .

وأما الوجه الرابع: فنحن قائلون بموجبه. فإن المتمكن من إزالة الحكم بما هو خير منه إنما هو الله عز وجل.

الوجه الثانى : أن الآية تدل على أنه لابد فى نسخ كل آية من الإتيان بآية هى خير منها أو مثلها ضرورة الإخبار ولكن ليس فى ذلك دلالة أن الآية المأتى بها هى الناسخة . لإ مكان أن يكون بدلا عن الآية الأولى وإن كان الناسخ غيرها .

الوجه الثالث: أن ظاهر الآية يتناول نسخ رسم الآية ، والأصل تنزيل اللفظ على حقيقته ، وفى حمله على نسخ الحكم صرفه إلى جهة المحاز وهو خلاف الأصل ، والنزاع إنما وقع فى نسخ الحكم لا فى نسخ الرسم (١) وأجابوا عن الآية الثالثة: بأن كل ما جاء عن النبى صلى الله عليه وسلم ، فالله عز وجل هو المثبت له ، وهو تعالى الماحى به لما شاء أن يمحو من أوامره ، وكل من عند الله ، وهذه الآية حجة لنا عليهم فى أنه تعالى يمحو ما شاء على العموم ويدخل فى ذلك السنة والقرآن(٢).

وأما استدلالهم بقوله تعالى : (وأنزلنا إليك الذكر لتبين للناس ما نزل إليهم )(٣).

<sup>(</sup>۱) الأحكام للآمدي ص ۱۵۹ ـ ۳ .

<sup>(</sup>٢) الأحكام في أصول الأحكام لابن حزم ص ٤٧٩ .

<sup>(</sup>٣) النحسل آية ٤٤ .

فأجاب ابن حزم عنه من وجهين : أحدهما أن النسخ نوع من أنواع البيان ، لأنه بيان ارتفاع الأمر المنسوخ .

وبيان إثبات الأمر الناسخ .

الثانى : أن قولهم : إن المبين لا يكون ناسخاً ، دعوى لا دليل عليها وكل دعوى تعرت من برهان ، فهي فاسدة ساقطة(١) .

وأجاب الآمدى عن استدلالهم بهذه الآية من ثلاثة أوجه: الأول: أنه بجب حمل قوله (لتبين للناس) على معنى لتظهر للناس لكونه أعم من بيان المجمل والعموم لأنه يتناول إظهار كل شيء حيى المنسوخ، وإظهار المنسوخ أعم من إظهاره بالقرآن.

الثانى : أن نسخ حكم الآية بيان لها فيدخل فى قوله (لتبين للناس) وتبين القرآن أعم من تبيينه بالقرآن(٢).

الثالث : أنه وإن لم يكن النسخ بياناً غير أن وصف النبي صلى الله عليه وسلم بكونه مبيناً لا يخرجه عن اتصافه بكونه ناسخاً (٣) .

وقال السرخسى: إن المراد بيان حكم غير متلو فى الكتاب مكان حكم آخر ، وهو متلو على وجه يتبين به مدة بقاء الحكم الأول وثبوت حكم الثانى ، والنسخ ليس إلا هذا ، والدليل على أن المراد هذا لا ما توهمه الحصم فى بيان الحكم المنزل فى الكتاب ، وأنه قال تعالى: (ما نزل إليم) ولو كان المراد الكتاب لقال ما نزل إليك كما قال تعالى: ( بلغ ما أنزل إليك من ربك)(؛) والمنزل إلى الناس الحكم الذى أمروا باعتقاده والعمل به

<sup>(</sup>١) الأحكام في أصول الأحكام لابن حزم ص ٤٧٩ .

 <sup>(</sup>۲) قلت : ومما يؤيد هذا أن الله لم يقل : لنبين الناس .. الآية – بل قال : لتبين الناس ما نزل إليه عنه القرآن كله فتى نسخ القرآن بسنة فقد بين لنا ما نزل إليها حيث بين لنا الحكم الذى يدمل به من المنسوخ الذى لا يعمل به وهذا من أعظم البيان .

٣ - ١٥٧ س ١٥٧ - ٣ .

<sup>(</sup>٤) المائدة آية ٧٧ .

و ذلك يكون تارة بوحي متلو و تارة بوحي غبر متلو ، و هو ما يكون مسموعاً من رسول الله صلى الله عليه وسلم مما يقال أنه سنة ، فقد ثبت بالنص أنه كان لا يقول ذلك إلا بالوحى قال تعالى : ﴿ وَمَا يَنْطَقَ عَنِ الْهُوَى ، إِنْ هُو إلا وحى يوحى )(١) ومعنى قوله : لعلهم يتفكرون ــ أى يتفكرون في حجج الشرع ليقفوا بتفكرهم على الحكمة البالغة فى كل حجة أو ليعرفوا الناسخ من المنسوخ ، ووجه الحكمة فى تبديل المنسوخ بالناسخ ما يتر تب عليه من المنافع للمخاطبين في الدنيا والآخرة ، أو يتبين لهم إرادة اليسر والتوسعة للأمر عليهم أو ما يكون لهم فيه من عظيم الثواب وفى هذا كله لا فرق بين ما يكون ثبوته بوحي متلو ، وبين ما يكون ثبوته بوحي غبر متلو وفيما تلا من الآية إشارة إلى ما قلنا فإنه قال تعالى: (قل ما يكون لى أن أبدله من تلقاء نفسني ، إن أتبع إلا ما يوحي إلى ﴿(٢) فعرفنا أن المراد بيان أنه لا يبدل شيئاً من تلقاء نفسه بناء على متابعة الهوى . وإنما يوحى إليه فيتبع ما يوحى إليه ويبينه للناس فيما ليس عمرل في القرآن ، ولكن العبارة فيه مفوض إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم فيبينه بعبارته وهو حكم ثابت من الله تعالى بدليل مقطوع به نمنز لة الحكم المتلو في القرآن ، و دليل كونه مقطوعاً به ، ما قال : إن تصديقنا إياه فرض علينا من الله تعالى ، وكذلك اتباعه لازم بقرله تعالى : « وما آتاكم الرسول فخذوه ،وما نهاكم عنه فانتهوا »(٣)وقال تعالى : « قل إن كنتم تحبون الله فاتبعونى يحببكم الله »(؛) فهذا التقدير يتبين أن بالوحى الذي هو غير متلو بجوز أن يتبن مدة بقاء الحكم المتلو كما يجوز أن يتبين ذلك بالوحى الذي هو متلو والنسخ ليس إلا هذا ، ألا ترى أنا لوسمعنا رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول لحكم هو ثابت بوحي متلو: قد كان هذا الحكم ثابتاً إلى الآن ، وقد انهى وقته ، فلا تعملوا به بعده . يلزمنا

<sup>(</sup>١) النجم آية ٣ .

<sup>(</sup>۲) يونس آية ۱۵

<sup>(</sup>٣) الحشر آية ٧ .

<sup>(</sup>٤) آل عمر ان آية ٣١

تصديقه فى ذلك والكف عن العمل به وتكفير من يكذبه فى ذلك فكذلك إذا ثبت ذلك عندنا بالنقل المتواتر عنه(١) .

وأما استدلالهم : بقوله تعالى : (وإذا بدلنا آية مكان آية . . ) الآية فأجاب عنه ابن حزم بقوله : وهذا لا حجة لهم فيه لأنه لم يقل تعالى : « إنى لا أبدل آية إلا مكان آية ، وإنما قال لنا : إنه يبدل آية مكان آية – ونحن لا ننكر ذلك بل أثبتناه وقلنا : إنه يبدل آية مكان آية ويفعل أيضاً غير ذلك وهو تبديل وحى غير متلو مكان آية ببر اهين أخر (٢) .

قلت : إن هذه الآية حكاية حال وإخبار عن واقع المشركين حيث إنهم يقولون ذلك للرسول صلى الله عليه وسلم حيماً يسمعون تبديل بعض القرآن ببعض فجاءت الآية الكريمة تحكى هذا الواقع ، وتبرئ ساحة الرسول صلى الله عليه وسلم مما نسبوه إليه ، وتشنع عليهم ، ولا يلزم من ذلك أنه لا يبدل الآية بالسنة .

وأما استدلالهم بقوله تعالى : (ولا تعجل بالقرآن من قبل أن يقضى إليك وحيه . . . ) الآية

فأجاب عنه ان حزم بقوله: إننا لم نقل إن الرسول صلى الله عليه وسلم ينسخ الآيات من القرآن قبل أن يقضى إليه وحى نسخها ، وقائل ذلك عندنا كافر ، وإنما قلنا إنه عليه الصلاة والسلام إذا قضى إليه ربه تعالى وحياً غير متاو بنسخ آية أبداه رسول الله صلى الله عايه وسلم إلى الناس حينئذ بكلامه فكان سنة مبلغة وشريعة لازمة ووحياً منقولا ولا يضره أن لا يسمى قرآناً ولا يكتب في المصحف كما لا يضر سائر الشرائع التي تثبت بالسنة ولا بيان لها في القرآن من عدد ركوع الصلوات ووجوب الزكوات وما حرم من البيوع وسائر الأحكام وكل ذلك من عند الله(٣).

<sup>(</sup>١) أصول البرخسي ص ٧٧ : ٧٣ - ٢

<sup>(</sup>٣) أصول الأحكام لابن حزم ص ٢٧٩ .

أما استدلالهم بحديث جابر المرفوع :

فأجاب عنه ابن بدران بقوله : وأما الحديث , فالجواب عنه أن الحجة لا تقوم بمثله ههنا ، لأن ما ههنا أصل كبير ومثله لا يحتى فى العادة لتوفر الدواعى على نقل ما كان كذلك عادة ، فلو ثبت لاشهر ثم لم مخالفه أحد من العلماء لشهرته و دلالته(١) .

وأجابو عن أدلة مخالفيه العقلية بما يلي :

فأجابوا عن المعارضة الأولى من ثلاثة أوجه ;

الأول: إن ذلك إنما يمتنع أن لو كانت السنة رافعة لما هي فرع عليه من القرآن ، وليس كذلك ، بل ما هي فرع عليه غير مرفوع بها ، وما هو مرفوع بها ليست فرعاً عليه .

الثانى: أن ما ذكروه حجة عليهم فإن القرآن قد دل على وجوب الأخذ بما يأتى به الرسول صلى الله عليه وسلم ووجوب اتباعه . فإذا أتى بنسخ حكم الآية ولم يتبع كان على خلاف ما ذكروه .

الثالث: أن السنة ليست رافعة للقرآن ، وإنما هي رافعة لحكمه . وحكمه ليس أصلا لها ، فإذا المرتفع ليس هو الأصل ، وما هو الأصل غير مرتفع .

وأجابوا عن المعارضة الثانية : أن القرآن وإن كان معجزاً في نظمه وبلاغته ومتلوا ومحترماً ، فليس فيه ما يدل على أن دلالة كل آية منه أقوى من دلالة غيره من الأدلة . ولهذا فإنه لو تعارض عام من الكتاب وخاص من السنة كانت مقدمة عليه . وكذلك أيضاً لو تعارضت آية و دليل عقلى ، فإن الدليل العقلى يكون حاكماً علها(٢) .

وكذلك الإحماع ، وكثير من الأدلة على ما يأتى في الترجيحات وعلى

<sup>(</sup>١) حاشية ابن بدران على الروضة ص ٢٢٦ ـ ١ .

 <sup>(</sup>۲) قلت : قول الآمدى فإن الدليل الدقل يكون حاكاً على الآية خطأ فإن هذا خلاف
 ما طيه الساف فالعقل لا يحكم على الآية بل الآية تحكم على العقل .

هذا فلا يمتنع رفع حكم الآية بدليل السنة ، كيف وإن السنة الناسخة ليست معارضة ولا نافية لمقتضى الآية . بل مبنية ومخصصة على ما سبق(١) .

وأجاب المانعون لنسخ القرآن بالسنة على أدلة مخالفيهم بما يلي :

أجابوا على استدلالهم بنسخ السنة لآية الوصية : بأن هذا غير صحيح فالناسخ لها آية المواريث كما جاء عن السلف . والرسول صلى الله عليه وسلم أشار إلى ذلك بقوله : « إن الله قد أعطى كل ذى حق حقه » .. الحديث(٢) .

فأجاب المحوزون على هذا الاعتراض : لانسلم ما قلتم بل الناسخ له الحديث ، ذلك أن آية المواريث بينت أن لهم حقاً وهو الإرث ، ولم تنف وجوب الوصية لهم ، فقد تدل الأولى على الوصية للوالدين والأقارب والثانية على إعطاء الإرث المقدر لهم شرعاً ، فيكون الوالدان والأقارب بجمعون حقين : الوصية والإرث ، فجاءت السنة ونسخت الوصية لهم ، واكتفت بالإرث المقدر لهم شرعاً . وقالت : إن الله أعطى كل ذى حق حقه ، فليس له بعد ذلك في الوصية حق ما دام أخد الميراث (٣) .

واعترضوا أيضاً: \_ بأنه ربما يكون ناسخه مما أنزل فى القرآن ولـكن لم يبلغنا لانتساخ تلاوته مع بقاء حكمه(٣).

أجاب المخالفون على هذا الاعتراض بأجوبة منها :

١ - بأن الأصل عدم النسخ إلا بدليل .

٢ - لو فتح هذا الباب لأفضى إلى فساد كبير وشر مستطير حيث إنه يودى إلى القول بالوقف فى حيع أحكام الشرع . فإنه يقال : ما من حكم إلا ويتوهم فيه أن يكون ناسخه قد نزل ثم لم يبلغنا لانتساخ تلاوته .

<sup>(</sup>۱) الأحكام للآمدي ص ٩ ه ١ - ٣ .

 <sup>(</sup>۲) تقدم تخریجه نی س ۹۳ .

<sup>(</sup>٣) أصول البرخبي ص ٦٩ .

وأجاب المانعون على استدلال المحوزين بنسخ الحبس للزانية . . . إلخ : بأن الآية ليس فيها نسخ بل فيها غاية فإن الله أمر بإمساكهن إلى غاية بجعل الله لهن سبيلا فبين النبي صلى الله عليه وسلم أن الله جعل لهن السبيل وليس ذلك بنسخ .

ومنهم من أجاب بجواب آخـر هو أن الناسخ لها آية النور وقيل أن الناسخ لهـا آية النور وقيل أن الناسخ لهـا آية نسخ لفظها وبتى حكمها وهو ما صح عن عمر أنه قال : كان فيما أنزل الله : الشيخ والشيخة إذا زنيا فارجموهما البتة نكالا من الله ورسوله(١) .

### القول المختار:

وبعد هذا كله نستطيع أن نعرف الراجح من الرأيين . ولعل القارىء الكريم عرف رأى شيخ الإسلام ابن تيمية فى هذا الموضوع وأنه وافق الذين يمنعون نسخ القرآن بالسنة أيا كانت . وعرف أدلته وضمها إلى أدلة من وافقهم كما عرف أدلة المجوزين وأجوبتهم على أدلة مخالفهم .

بعد هذا نستطيع أن نخلص إلى القول بأن الصحيح ــ و الله أعلم ــ جواز نسخ القرآن بالسنة لمـا يأتى :

١ ــ أن القرآن والسنة وحي من الله تعالى : وقد قال الله تعالى : ـــ

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد و الطبر انى فى الكبير من حديث أبى أمامة بن سهل عن خالته العجاء بلفظ : « إن فيها أنزل الله من القرآن : الشيخ والشيخة إذا زنيا فارجموهما البتة بما قضيا من اللذة » .

وأخرجه ابن حبان في صحيحه من حديث أبى بن كعب بلفظ «كانت سورة الأحزاب توازى سورة الأحزاب المقرة ، وكان فيها آية الرجم الشيخ والشيخة . . . » الحديث . ص ١٠٢ - ٧ نيل الأوطار .

ورواه البخارى ومسلم وأبو داود والترمذى والنسائى مختصراً ومطولا عن عمر بن الحطاب يغير هذا اللفظ بل بلفظ :

<sup>«</sup> إن الله قد بعث محمداً صلى الله عليه وسلم بالحق وأنزل عليه الكتاب . فكان نما أنزل عليه آية الرجم قرأناها ووعيناها وعقلناها . فرجم رسول الله صلى الله عليه وسلم ورجمنا يعده . . . » الحديث ص ٢٤٧ ـ ٤ محتصر سنن أبي داوود مع معالم السن وتهذيب ابن القيم .

( وما ينطق عن الهوى ، إن هو إلا وحي يوحي )(١) غير أن الكتاب متلو ومعجز ، والسنة غير متلوة ولا معجزة ، فما المانع بالقول بنسخ كل منهما للآخر ما دام الجميع وحي من الله .

٧ - وقوع ذلك شرعاً ، فقد نسخ الحبس للزانية ، والأذى للزائى المارواه أحمد عن عبادة بن الصامت(٢) : قال ؛ كان رسول الله صلى الله عليه وسلم إذا نزل عليه الوحى أثر عليه ، وكرب لذلك ، وتغير وجهه ، فأنزل الله عز وجل عليه ذات يوم ، فلما سرى عنه . قال : خذوا عنى . قد جعل الله لهن سبيلا ، الثيب بالثيب والبكر بالبكر ، الثيب : جلد مائة ورجم بالحجارة والبكر جلد مائة ثم ننى سنة ، وقد رواه مسلم وأصحاب السنن من طرق عن قتادة عن الحسن عن حطان عن عبادة بن الصامت عن النبى صلى الله عليه وسلم ، ولفظه : « خذوا عنى . خذوا عنى قد جعل الله لهن سبيلا ، البكر بالبكر جلد مائة وتغريب عام ، والثيب بالثيب جلد مائة والرجم » قال الترمذى هذا حديث حسن صحيح (٣) .

وقد ذكر ابن كثير (؛) اتفاق السلف على أن هذه الآية منسوخة ولا ناسخ لهـا إلا السنة ، ذلك أن الله سبحانه وتعالى قال : « أو يجعل الله

<sup>(</sup>١) النجم آية ٣ ، ٤ .

<sup>(</sup>۲) هو عبادة بن الصامت بن قيس بن أصرم الأنصارى الحزرجي أبو الوليد شهد العقبة الأولى والثانية و بدراً وأحداً والحندق والمشاهد كلها مع رسول الله صلى الله عليه وسلم على بعض الصدقات . كان يعلم أهل الصفة القرآن . أرسله عمر بن الحطاب إلى الشام ليعلم الناس القرآن ويفقههم في الدين . وكان أول من ولى قضاء فلسطين . توفي رحمه الله سنة ٣٤ ه وقيل سنة ٤٥ ه والأول أصح . (أسد الغابة ١٦٠ – ١٦) .

<sup>(</sup>٣) تفسير ابن كثير ص ٤٦٢ . .

<sup>(</sup>٤) هو الإ.ام المحدث الحافظ ذو الفضائل عماد الدين أبو الفداء إسماعيل بن عمر بن كثير القيسى البصروى . ولد سنة ٧٠٠ ه وتخرج بالمزى ولازمه له التفسير الذى لم يؤلف على نمطه اثله ، والتاريخ ورتب مسند أحمد على الحروف وضم إليه زوائد الطبرانى وأبي يعلى وله طبقات الشافعية وغير ذلك مات سنة ٧٧٤ ه وقد سارت تصانيفه فى البلاذ فى حياته وانتفع بها الناس بعد وفاته (طبقات الحفاظ ٢٩٥).

فمن سبيلا »(١) ثم أنزل السبيل الذي ينسخ الحكم السابق على لسان رسوله صلى الله عليه وسلم : « خذوا عنى . خذوا عنى . . . . » الحديث ، ولا يصح أن يقال أن الناسخ آية نسخ لفظها وبتى حكمها ، وهي ما صح عن عمر أنه قال : كان فيما أنزل الله : الشيخ والشيخة إذا زنيا فارخموهما البتة نكالا من الله ورسوله ، فإن حديث عبادة الن الصامت أصرح في الدلالة على النسخ من هذا النص . وأسبق منه ، إذ لو كان النص الأخير هو السابق لكلام الرسول صلى الله عليه وسلم : خذوا عنى . خذوا عنى . قد جعل الله لهن سبيلا . . . الحديث . لكان عبثاً ، والرسول صلى الله عليه وسلم والرسول صلى الله عليه وسلم .

ولا يصح أن يقال: إن الآية مغيأة فليست منسوخة مثل قوله تعالى:

«ثم اتموا الصيام إلى الليل »(٢)إذ أن بينهما فرقا ، فهذه عبادة دائمة مستمر حكمها متكررة معلوم لهم حيما يبدءون بها أن الصيام مستمر إلى الليل ، وقد عقدوا النية على ذلك ، بينا آية الحبس والأذى أفادت حكماً لايعلمون متى ينسخ فعملوا به كله في حميع الزمن الذى نزل عليهم فيه ليله ونهاره من عباد النص بإلغائه كله وإبداله يحكم آخر ليس فى آية النور مثله ، لكن لم جاء النص بإلغائه كله وإبداله يحكم آخر ليس فى آية النور مثله ، لكن لو سلمنا ما قيل من أنه غاية ، أليس النسخ هو رفع الحكم الشرعي الثابت منظاب متقدم نخطاب مراخ عنه ، وأليس الحكم الأول فى الآية واحباً العمل به ما لم يأت ما برفعه وإذا جاء نص برفعه و زيله وجب المصبر إليه و ترك الأول . . وإذا كان الأمر كذلك فإن حكم الحبس والأذى قد رفع وأزيل بنص قول الرسول عليه الصلاة والسلام . خذوا عنى . خذوا عنى . خذوا عنى . .

٣ – والنسخ تخصيص بعض الأزمان بالحكم الوارد دون سائر الأزمان
 وهم يجيزون بالسنة تخصيص بعض الأعيان مثل قوله عليه الصلاة والسلام

<sup>(</sup>١) النساء آية ١٥.

<sup>(</sup>٢) البقسرة آية ١٨٧ .

لا قطع إلا فى ربع دينار فصاعداً وما أشبه ذلك . فما الفرق بين جواز تخصيص بعض الأزمان بها . ؟ تخصيص بعض الأزمان بها . ؟ وما الذى أوجب أن يكون هذا ممنوعاً ، وذلك موجوداً ؟ فإن قالوا ليس التخصيص كالنسخ لأن التخصيص لا يرفع النص . والنسخ يرفعه كله . قيل لهم : إذا جاز رفع بعض النص بالسنة ، وبعض النص نص ، فلا فرق بين رفع بعض نص آخر بها وكل ذلك سواء ، ولا فرق بين شيء منه(١).

على جواز نسخ القرآن بالسنة ، قوله تعالى : «وأنزلنا إليك الذكر لتبين للناس ما نزل إليهم »(٢) وهذا يتناول النسخ وغيره لأنه من أنواع البيان .

• – وأما استدلالهم بالحديث الذى رواه جابر مرفوعاً : فلا تقوم عمثله هاهنا حجة ، لأن ما هاهنا أصل كبير ومثله لايخنى فى العادة لتوفر الدواعى على نقل ماكان كذلك عادة ، فلو ثبت لاشهر ثم لم نخالفه أحد من العلماء لشهرته و دلالته . وعلى فرض صحته فإنه لايدل على محل النزاع ، فالحديث محمول على أن لفظ القرآن لاينسخه سنة ، ومحل النزاع نسخ حكمه فلا مانع أن تنسخ السنة حكم القرآن دون لفظه .

٦ - أن الناسخ فى الحقيقة إنما جاء رافعاً لاستمرار حكم المنسوخ
 و دوامه . و ذلك ظنى وإن كان دليله قطعياً فالمنسوخ إنما هو الظنى لا ذلك القطعى .

# الجواب على الوجوه التي ذكرها ابن تيمية في الآية :

وأما الوجوه التي ذكر ابن تيمية ــ رحمه الله ــ في آية : (ما ننسخ من آية أو ننسها) والأدلة الأخرى فالجواب عنها ما يلي :

(أ) وأما قوله ــ رحمه الله ــ : أن الله وعد أنه لابد للمنسوخ من

<sup>(</sup>١) الأحكام في أصول الأحكام لابن حزم ص ٤٨٢ .

<sup>(</sup>٢) النحـــل آية ٤٤ .

بدل مماثل أو خير ووعد بأن ما أنساه المومنين فهو كذلك . . . إلخ ما جاء في الوجه الأول من استدلاله بالآية .

فالجواب: نقول: إنما يأتى ما ذكر ابن تيمية إذا حصرنا الخيرية والمثلية بالقرآن وحده أما إذا لم نحصر ذلك بالقرآن بل أردنا به التشريع من حيث هو مع قطع النظر عن التفاضل والتماثل بين الآيات بعضها مع بعض فإنه لا يتأتى شيء من ذلك.

روى على بن أبى طلحة عن عبد الله بن عباس – رضى الله عنهما – أنه قال فى قوله تعالى : – ( نأت بخير منها أو مثلها ) خير لكم فى المنفعة وأرفق بكم(١) .

ثم ما المانع أن يكون الناسخ من السنة ثم يأتى بعده قرآن مصداق لقوله تعالى : — نأت مخير منها أو مثلها — ويكون ذلك قرآناً كما قال ابن تيمية وغيره . أما قول ابن تيمية بأنه يلزم أن يكون بين الناسخ التي هي السنة و نزول القرآن البدل الذي هو خير أو مثل — مدة خالية عن نزول الحير أو المثل من القرآن الذي وعد الله به .

فالجواب: ـــ لايلزم ذلك ، فقد تنسخ السنة القرآن ثم تأتى الآية الموعود بها مباشرة ، والفترة الواقعة بين الآيتين ــ الآية المنسوخة والآية الموعود بها ـــ لا تضر ولا تعتبر شيئاً .

(ب) وأما قوله: إنه إذا كان قد ضمن لهم الإتيان بالبدل عن المنسوخ علم أن مقصوده أن لاينقصهم شيئاً مما أنزل بل لابد من مثل المرفوع أو خير منه ولو بقوا مدة بلا بدل لنقصوا .

فالجواب : ــ نعم ضمن الله لهم البدل عن المنسوخ ولا بد من تحقيق وعده بمثل المنسوخ أو خير منه ، ولكن لا يلزم أن يكون ذلك مانعاً من

<sup>(</sup>۱) تفسير ابن كثير ص ١٥٠ ـ ١ .

نسخ السنة للقرآن ، فالله سبحانه وتعالى : لم يقل لاينسخ القرآن إلا بقرآن ، بل قال : 

بل قال : 

ما ننسخ من آية أو ننسها نأت نحير منها أو مثلها ، فجائز أن يكون الناسخ لهذه الآية السنة ثم يأتى بقرآن بدل الآية المنسوخة 

خير منها أو مثلها 

ويكون ذلك مباشرة بدون أن يكون هناك مدة كما قلنا قبل .

(ج) وأما قوله \_ رحمه الله \_ : إن هذا وعد معلق بشرط والوعد المعلق بشرط يلزم عقبه . . . إلخ .

فالجواب: — لا يلزم من القول بأن الوعد المعلق بشرط يكون على الفور أن لاتكون السنة ناسخة للقرآن ، ويكون القرآن البدل الموعود به عقب السنة مباشرة ، فلو قال لإنسان: ما ألقيت من متاعك فى البحر فعلى بدله ثم ألقاه وأعطاه على الفور عشرين جنيها ثم بعد ذلك على الفور أعطاه متاعاً عبراً من متاعه أو مثله . فهل أحد يقول: إن تنفيذ و عده لم يكن على الفور، وهل يضر الفورية ذلك الزمن الذى استغله فى إعطائه الجنيات ، أظن الجواب: لا أحد يقول ذلك .

(د) وأما قوله: - فإن الناسخ مهيمن على المنسوخ قاض عليه مقدم عليه . . . إلخ .

فالجواب: لا يلزم من كون السنة ناسخة للقرآن أن تكون أفضل منه أو مثله. فالقرآن من الله وكلامه والسنة من الله تعالى أيضاً وهي كلام الرسول عليه الصلاة والسلام. وقد قال الله تعالى: — ( وما ينطق عن الهوى، إن هو إلا وحي يوحي ) (١) فإذا كان كذلك فالناسخ في الحقيقة للآيات هو الله تعالى. تارة يكون بكلامه وتارة بكلام رسوله صلى الله عليه وسلم وإذا كان هناك هيمنة وفضل فإنما هي في الأحكام والتشريع ، فالحكم الناسخ مهيمن على المنسوخ وأفضل منه . إذ الكل من الله تعالى مع قطع النظر عن المتكلم .

<sup>(</sup>١) النجم آية ٣ ، ٤ .

### وأما أدلة ان تيمية الأخرى فالجواب عنها ما يلي :

وأما قوله ــ رحمه الله تعالى ــ : إن الصحابة والتابعين الذين أخذ عهم علم الناسخ والمنسوخ إنما يذكرون نسخه القرآن بقرآن لايذكرون نسخه بدون قرآن .

فالجواب : عدم ذكر الصحابة والتابعين لنسخ القرآن بالسنة لايدل على عدم جواز ذلك ووقوعه .

وقول على رضى الله عنه: للقاضى: هل تعرف الناسخ من المنسوخ في القرآن ، لا يدل على عدم جواز نسخ القرآن بالسنة ، ولو جاز أن نفهم ذلك من قول على لقلنا أن السنة ليست ناسخة للسنة ، إذ لو كانت ناسخة لوجب أن يذكرها على للقاضى .

وأما قوله ــ رحمه الله ــ : إن الذين جوزوا نسخ القرآن بالسنة من أهل الكلام والرأى عمدتهم العقل . . . إلخ .

فالجواب: أن هذا القول ليس مختصاً بأهل الكلام والرأى ، بل هو رواية عن أحمد واختيار أبى الحطاب وابن عقيل ، وأكثر المالكية ، كما هو مذهب أكثر الحنفية . ولم يكن عمدتهم العقل بل العقل وافق ما جاءت به الآثار . فقد نسخت آية الحبس للزانية والأذى للزانى . بقول الرسول صلى الله عليه وسلم : خذوا عنى . خذوا عنى . فقد جعل الله لهن سبيلا . البكر بالبكر جلد مائة و تغريب عام والثيب بالثيب جلد مائة والرجم (۱) .

وأما قوله : فلا يعرف شيء من آيات القرآن أنه نِسَجْه إلا قرآناً … إلخ.

فالجواب: لقد ذكر العالماء نماذج من نسخ القرآن بالسنة فقد نسخ الحبس للمرأة الزانية والأذى للزاني بما رواه أحمد عن عبادة بن الصامت قال: كان رسول الله صلى الله عليه وسلم إذا نزل عليه الوحى أثر عليه وكرب لذلك، وتغير وجهه. فأنزل الله عز وجل عليه ذات يوم فلما سرى

<sup>(</sup>١) قال في المنتق رواه الجاعة إلا البخاري والنسائي ص ٩٨ ـ ٧ نيل الأوطار .

عنه قال : خذوا عنى . خذوا عنى قد جعل الله لهن سبيلا ، الثيب بالثيب . والبكر بالبكر ، الثيب جلد مائة ورجم بالحجارة . والبكر جلد مائة ثم نفي سنة . وقد رواه مسلم وأصحاب السنن من طرق عن قتادة (۱) عن الحسن عن حطان عن عبادة ن الصامت عن النبي صلى الله عليه وسلم : ولفظه : خذوا عنى . خذوا عنى قد جعل الله لهن سبيلا ، البكر بالبكر ، جلد مائة وتغريب عام والثيب بالثيب جلد مائة والرجم — قال الترمذى : هذا حديث حسن صحيح . وقد ذكر ابن كثير اتفاق السلف على أن هذه الآية منسوخة (۲) ولا ناسخ لها إلا السنة و ذلك أن الله سبحانه و تعالى قال : أو بجعل الله لهن سبيلا ، ثم أنزل السبيل الذي ينسخ الحكم السابق على لسان رسوله صلى الله عليه وسلم ، فقال الرسول صلى الله عليه وسلم : خذوا عنى . خذوا عنى . الحديث ولا يصح أن يقال : إن الناسخ له آية النور ، لأن في الحديث التغريب والرجم. وليس ذلك في آية النور . وإن قيل أن الناسخ آية نسخ لفظها وبتي حكمها وهي ما صح عن عمر أنه قال : كان فيا أنزل الله الشيخ والشيخة إذا زنيا فار حموهما البتة نكالا من الله ورسوله (۲) :

فالجواب: أن الحديث الذى سقناه أصرح بالنسخ من هذا النص، وأسبق منه . فلو كان حديث عمر هو السابق لكان كلام الرسول صلى الله عليه وسلم . «خذوا عنى . . خذوا عنى قد جعل الله لهن سبيلا » . . الحديث عبثاً . والرسول صلى الله عليه وسلم مشرع لا يقول عبثاً .

وإن قيل إن الآية ليست منسوخة بل هي مغيأة مثل قوله تعالى : ـــ (ثم أتموا الصيام إلى الليل) فالجواب : ليس الأمر كذلك . . فبينهما فرق .

<sup>(</sup>۱) هو قتادة بن دعامة بن قتادة السدوسي أبو الحطاب البصري الأكه . أحد الأعلام . روى عن أنس وسعيد بن المسيب والحسن وخلق . وروى عنه أبو حنيفة وشعبة والأوزاعي و خلق قال أحمد : كان قتادة أحفظ أهل البصرة لم يسمع شيئاً إلا حفظه . ولد سنة ١٠ ه و مات سنة ١١٧ ه . (طبقات الحفاظ ٤٧) .

<sup>(</sup>٢) تفسير ابن كثير ص ٤٦٢ ـ ١ ـ

<sup>(</sup>٣) سِبق تخريجه .

فهذه عبادة دائمة مستمر حكمها ، متكررة معلوم لهم حينها يبدءون بها أن الصيام مستمر إلى الليل وقد عقدوا النية على ذلك ، بينها آية الحبس والأذى أفادت حكماً لايعلمون متى ينسخ ، فعملوا به كله فى حميع الزمن الذى أنز ل عليهم فيه ليلا ونهاراً . ثم جاء النص بإلغائه كله و إبداله بحكم آخر ليس في آية النور مثله .

لـكن لو سلمنا ما قيل من أنه غاية . أليس النسخ هو رفع الحكم الشرعى الثابت بخطاب متقدم بخطاب متراخ عنه ؟ وأليس الحكم الأول فى الآية واجب العمل به ما لم يأت ما يرفعه ، وإذا جاء نص يرفعه و يزيله وجب المصير إليه و ترك الأول . وإذا كان الأمر كذلك فإن حكم الحبس والأذى قد رفع وأزيل بنص قول الرسول صلى الله عليه وسلم : خذوا عنى . . خذوا عنى . . . الحديث ، فأنتم تسمونه غاية ونحن نسميه نسخاً . والحقيقة واحدة .

وأما بالنسبة لآية الوصية للوالدين والأقربين :

فالصحيح أنها منسوخة بآية المواريث كما ذكر ابن تيمية ـــ رحمه الله ـــ وغيره . ومما يؤيد ذلك أمور : ـــ منها :

١ – قول السلف من الصحابة و التابعين بذلك و هم أعلم بالناسخ و المنسوخ
 من غير هم .

٢ - قوله تعالى عقب ذكر الفرائض : « تلك حدود الله ومن يطع الله ورسوله يدخله جنات تجرى من تحتها الأنهار خالدين فيها وذلك الفوز العظيم . ومن يعص الله ورسوله ويتعد حدوده يدخله ناراً خالداً فيها وله عذاب مهن (١) » .

فلو أوصى لوارث بشىء أو نقص بعض الورثة شيئاً اعتبر متعدياً لحدود الله تعالى كما دلت عليه الآية فدل على أن الناسخ الآية . وأما حديث : لا وصية لوارث فإنه يعتبر بياناً للآية لا أنه ناسخ لها ، بل هو يشير إلى أن

<sup>(</sup>۱) النساءآية ۱۳، ۱۶،

الناسخ للآية آية المواريث ، لأن ترتيبه عليه الصلاة والسلام نبي الوصية للوارث (بالفاء) على إعطاء كل ذى حق حقه في قوله صلى الله عليه وسلم : إن الله أعطى كل ذى حق حقه فلا وصية لوارث ـ يدل على ذلك . والله أعلم .

# ٢ - خلاف العلماء فيما يفيده خبر الآحاد:

ومن المسائل التي خالف فيها ابن تيمية كثيراً من العلماء : ـــرأيه في أن خبر الآحاد يفيد العلم . ذهب ابن تيمية إلى أن خبر العدل عن مثله يفيد العلم كما سبق بيانه(١) .

وإلى هذا ذهب الإمام أحمد بن حنبل فى رواية عنه ، وقد نصرها القاضى فى الكفاية ــ والإمام مالك فيا ذكره عنه ابن خويز منداد والحسن بن على الكرابيسى . والحارث المحاسبى وابن حزم .

وذهب الإمام أحمد بن حنبل فى الرواية الأخرى وحمهور الحنابلة والشافعية والحنفية والمالكية وحميع المعتزلة . والحوارج إلى أنه لايفيد العلم(٢).

واستدل من قال بأنه لايفيد العلم بما يلي :

١ - لو أفاد خبر كل واحد العلم لما تعارض خبران ، لأن العلمين
 لا يتعارضان ، لكنا رأينا التعارض كثيراً في أخبار الآحاد فدل على أنها
 لا تفييد .

٢ – لو أفاد خبر كل واحد العلم لصدقنا كل خبر نسمعه .

٣ لو أفاد خبر الآحاد العلم لجاز نسخ القرآن ومتواتر السنة به لكونه
 منزلتهما فى إفادة العلم .

<sup>(</sup>۱) انظر ص ۲۹۹ .

 <sup>(</sup>۲) الأحكام لابن حزم ص ۱۰۷ – والبلبل في أصول الفقه للطوقي ص ۹۳ ، ومسودة آل تيمية ص ۲٤٠ .

٤ لو أفاد خبر الآحاد العلم لجاز الحكم بشاهد واحد ولم محتج معه إلى شاهد ولا إلى ممن عند عدمه ولا إلى الزيادة على الواحد فى الشهادة فى الزنا واللواط لأن العلم بشهادة الواحد حاصل وليس بعد حصول العلم مطلوب(١).

واستدل القائلون بإفادته العلم . بالنص والمعقول والآثر :

أما النص: فقوله تعالى: (ولا تقف ما ليس لك به علم) مبى عن اتباع غير العلم ــ وقد أحمعنا على جواز اتباع خبر الواحد فى أحكام الشرع ولزوم العمل به فلو لم يكن خبر الواحد مفيداً للعلم لكان الإحماع منعقداً على محالفة النص. وهو ممتنع. وأيضاً فإن الله تعالى قد ذم على اتباع الظن بقوله تعالى: - (إن يتبعون إلا الظن (٢)) وقوله تعالى: (وما يتبع أكثرهم إلا ظناً إن الظن لكنا لا يغنى من الحق شيئاً (٣)) فلو لم يكن خبر الواحد مقيداً للعلم بل للظن لكنا مذمومين على اتباعه وهو خلاف الإحماع (٤).

قال ابن تيمية – رحمه الله تعالى : – الفرق بين الشاهد الذي يشهد بقضية معينة وبين المخبر عن الرسول بشرع بجب على حميع الأمة العمل به بين . هذا لو قدر أنه كذب على الرسول ولم يظهر ما يدل على كذبه للزم من ذلك إضلال الحلق ، والكلام إنما هو فى الحبر الذي بجب قبوله شرعاً ، وما بجب قبوله شرعاً لا يكون باطلا فى نفس الأمر ، يبقى الكلام فى كون المخبر المعين ، هل بجب قبول قوله ؟ وذاك بحث آخر وهكذا بجب أن يقال فى القياس والعموم : أن كل دليل بجب اتباعه شرعاً لا يكون إلا حقاً ويكون مدلوله ثابتاً فى نفس الأمر ، والله تعالى لم يأمرنا باتباع ما ليس محق ، مدلوله ثابتاً فى نفس الأمر ، والله تعالى لم يأمرنا باتباع ما ليس محق ، والحتمد عليه أن يعمل بأقوى الدليلين ، وهذا عمل بالعلم ، فإن رجحان الدليل

<sup>(</sup>١) روضة الناظر لابن قدامة ص ٢٦١ .

<sup>(</sup>٢) الأنعام آية ١١٦، ويونس آية ٦٦، النجر آية ٢٣.

<sup>(</sup>٣) يونس آية ٣٦ .

<sup>(</sup>٤) الأحكام لابن حزم ص ١٠٧ ، البلبل في أصول الفقه للطوفي ص ٥٣ ، ومسودة آل تيمية ص ٢٤٠ .

مما يمكن العمل به ، ولا بجوز أن يتكافأ دليل الحق والباطل ، فأما إذا اعتقد ما ليس براجح راجحاً فهذا خطأ منه ، وبهذا يتبن أن الفقه الذي أمر الله به من باب العلم لا من باب الظن ، وأن الدليل ينقسم إلى ما يستلزم مدلوله . وإلى ما بجوز تخلف مدلوله عنه لمعارض راجح ، كما أن العلة تنقسم إلى موجبة ومقتضية ، فأما تقسم الأدلة إلى قطعي وظنى فليس هو تقسيماً باعتبار صفتها في أنفسها بل باعتبار اعتقاد المعتقدين فيها .

وهذا مما نختلف باختلاف المستدلين ، فقد يكون قطعياً عند هذا ما ايس قطعيًا عند هذا وبالعكس . وأما كون الدليل مستلزماً لمدلوله . أو مرجحاً لمدلوله فهو صفة له في نفسه ، مثل كون العلة قد تكون تامة موجبة للمعلول ، وقد تكون مقتضية يتخلف عنها المعلول لفوات شرط أو وجود مانع ، فخبر العدل ( مرجح لمخبره ) ليس هو مستلزماً لمخبره . وكذلك الغيم الرطب في الشتاء وأمثال ذلك فالحاكم عليه أن يحكم بما ظهر من الحجج وقد يكون أحد الخصمين ألحن محجته من خصمه . فإذا قضى له بشيء فلا يأخذه فإنما يقطع له قطعة من النار(١) . ثبت ذلك عن النبي صلى الله عليه وسلم و (لا يُكلف الله نفساً إلا وسعها) ، وكذلك العالم : عليه أن يتبع ما ظهر من أدلة الشرع ، ويتبع أقوى الأدلة وهذا كله يمكن أن يعلمه فيكُون عاملا بعلمه ، ويمكن أن يعجز عن العلم فيتبع ما يظنه ، وحينئذ فعمله بما يمكن أن يعلمه عمل بعلم ، وخطأ المحتهد تارة يكون لعدوله عن أرجح الأدلة كعدوله في غير ذَلَك عن الدليل المستلزم لمدلوله إلى ما ليس كذلك . وقد يكون عملا بأرجعهما ، لكن اختلف عليه فهذا يقع في الحكم . والحاكم معذور بأن لاينصب له دليل على صدق الصادق في نفس الأمر ، وأما الأحكام العامة الكلية فهل مجوز أن لا ينصب الله عليها دليلا ، بل يكون الذي جعله

<sup>(</sup>۱) قال فى المنتقى رواه الجماعة عن أم سلمة بلفظ أن الذي صلى الله عليه وسلم قال : « إنما أنا بشر وإنكم تختصمون إلى ، ولعل بعضكم أن يكون ألحن بحجته من بعض فأقضى بنحو مما أسمع ، فن قضيت له من حق أخيه شيئاً فلا يأخذه فإنما أقطع له قطعة من النار » ص ٢١٤ - ٨ نيل الأوطار .

راجحاً من الأدلة ليس مدلوله ثابتاً فى نفس الأمر ولم يقم دليل على أنه مرجوح ؟ هذا موضع تنازع الناس فيه فيدخل فى هذا الواحد العدل(١) الذى أوجب الله على المسلمين العمل به ، هل بجوز أن يكون فى نفس الأمر كاذباً أو مخطئاً ولا ينصب الله دليلا يوجب العدول عن العمل به ؟

فهذا ، ومن قال : أنه يوجب العلم يقول : لا يجوز ذلك ، بل متى ثبتت الشروط الموجبة للعمل به وجب ثبوت مخبره فى نفس الأمر .

إلى أن قال: ومما يحقق أن خبر الواحد الواجب قبوله يوجب العلم قيام الحجة القوية على جواز نسخ المقطوع به كما فى رجوع أهل قباء عن القبلة التى كانوا يعلمونها ضرورة. من لدن الرسول بخبر واحد. وكذلك فى إراقة الحمر، وغبر ذلك.

وإذا قيل: الخبر هناك أفادهم العلم بقرائن احتفت به ، قيل: فقد سلمتم المسألة فإن النزاع ليس فى مجرد خبر واحد بل فى أنه قد يفيد العلم ، والباجى – مع تغليظه على من ادعى حصول العلم به ، جوز النسخ به فى عهد الرسول صلى الله عليه وسلم(٢).

## وأما استدلالهم بالمعقول فمن وجهين :

الأول: أنه لو لم يكن خبر الواحد مفيداً للعلم لما أوجبه. وإن كثر العدد إلى حد التواتر ، لأن ما جاز على الأول جاز على من بعده.

الثانى: أنه لو لم يكن خبره موجباً للعلم لما أبيح قتل المقر بالقتل على نفسه ولا بشهادة اثنين عليه ، ولما وجبت الحدود بأخبار الآحاد لكون ذلك قاضياً على دليل العقل و براءة الذمة .

<sup>(</sup>١) هكذا في الأصل المنقول عنه و لعله ( خبر الواحد العدل ) .

۲ مسردة آل تيمية ص ع ٢ - ٢٤٧ .

## وأما من جهة الآثر :

فهو أن عليا رضى الله عنه قال : ـــ ما حدثنى أحد محديث إلا استحلفته سوى أبى بكر . صدق أبا بكر وقطع بصدقه وهو واحد(١) .

# وأجابوا على أدلة مخالفيهم بما يلى :

بأن خبر الواحد يفيد العلم ولكن لا لذاته بل بالقرائن فعلى هذا لايلزم من ذلك تصديقنا بكل خبر نسمعه(٢).

وأما استدلالهم : ــ بأنه لو أفاد خبر كل واحد العلم لما تعارض خبر ان . . . إلخ .

فالجواب عليه: ــ أن هذا مجرد فرض فإن العادة قد تمنع من أخبار عدل آخر بضد ما أخبر به الثقة الأول إلا فى مثل الناسخ والمنسوخ . . وإن جاز ذلك عقلا(٣) .

وأجابوا عن الثالث: بأنه لم يجز نسخ القرآن ومتواتر السنة بالآحاد لا لأنه لايفيد العلم بل لتفاوتهما في العلم فيقدم القرآن والمتواتر لزيادتهما في العلم على الآحاد().

وأجابوا عن الرابع: ــ بأن ما ذكرتم غير لازم فإن الحاكم لايحكم بعلمه وإنما يحكم بالبينة التي هي مظنة الصدق(ه).

<sup>(</sup>۱) الأحكام للآمدي ص ٣٥ ـ ٢ .

<sup>(</sup>٢) هذا الجواب إنما هو لمن يرى أن أخبار الآحاد لا تفيد العلم إلا بقرينة ، أما من يرى أنه يفيد العلم بنفسه ولو لم توجد قرينة ، ي كان الراوى له عدلا عن مثله حتى يصل إلى الرسول صلى الله عليه وسلم فيمكن أن يكون جوابه على استدلالهم بما يلى : – لا يلزم من قولنا بإفادة الآحاد العلم تصديقنا كل خبر نسمعه فالقول شيء والتصديق شيء آخر فهما غير متلازمين فنحن لانصدق إلا خبر العدل عن مثلة .

<sup>(</sup>٣) حاثية شيخنا الأستاذ عبد الرزاق عفيني على الأحكام للآمدي ص ٣٣ ، ٣٤ - ٢ .

<sup>(</sup>٤) المرجم السابق ٣٥ ـ ٢ .

<sup>(</sup>٥) روضة الناظر ص ٢٦٣ - ١ .

وأجاب المانعون لإفادته العلم على أدلة مخالفيهم بما يلى :

أما الآيات ، فالجواب عنها من وجهين :

الأول: أن وجوب العمل نخبر الواحد واتباعه الشرعيات إنما كان بناء على انعقاد الإحماع على ذلك والإحماع قاطع ، فاتباعه لايكون اتباعاً لما ليس بعلم ولا اتباعاً للظن .

الثانى: أنه محتمل أن يكون المراد من الآيات إنما هو المنع من اتباع غير العلم ، فالمطلوب منه العلم كالاعتقادات فى أصول الدين من اعتقاد وجود الله تعالى ، وما مجوز عليه ومالا مجوز . ومجب الحمل على ذلك عملا بما ذكرناه من الأدلة .

وأما ما ذكروه من الوجه الأول من جهة المعقول : - فغير لازم لأن حكم الجملة قد يغاير حكم الآحاد .

وأما الوجه الثانى : فمبنى على أن أحكام الشرع لاتبنى على غير العـــلم وهو غير مسلم . وعلى خلاف إحماع السلف قبل وجود المحالفين .

وما ذكروه من الأثر: فغايته أن يدل على أن عليا صدق أبا بكر رضى الله عنهما من غير بمين لحصول ظنه نخبره من غير بمين دون خبر غيره لكون ما اختص به من زيادة الرتبة وعلو الشأن فى العدالة والثقة فى مقابلة بمين غيره والتصديق بناء على غلبة الظن ، جائز فى باب الظنون ، وإن لم يكن الصدق معلوماً (١).

#### القول الخنسار:

والذى يظهر لى والله أعلم: أن خبر الواحد العدل عن مثله يفيد العلم ولو لم يكن هناك قرائن كما ذهب إليه الإمام مالك فيما ذكره عنه ابن خويز

<sup>(</sup>١) الأحكام للآملي ص ٣٦ . ٢

منداد ، والإمام ألحمد فى رواية وان حزم . وهو اختيار شيخ الإسلام كما قلنا وذلك لما يأتى :

فأدلة العلماء التي يستدلون بها على وجوب العمل بخبر الآحاد تدل على إفادته العلم : إذ العمل بموجبها فرع ثبوت العلم بها . ولنذكر أمثلة لذلك :

إحماع الصحابة على قبول خبر الواحد ، فقد اشهر ذلك عهم فى وقائع لا تنحصر إن لم يتواتر آحادها حصل العلم بمجموعها : 

رضى الله عنه لما جاءته الجدة تطلب ميراتها نشد الناس من يعلم قضاء رسول الله صلى الله عليه وسلم فيها فشهد له محمد بن مسلمة(١) ، والمغيرة ابن شعبة(٣) أن النبى صلى الله عليه وسلم أعطاها السدس فرجع إلى قولها(٣) وعمل به عمر بعده وخبرها آحاد . فأبو بكر حيما سمع خبرها أفاده علماً ثم عمل بموجب خبرهما بعد ذلك .

وروى عن عمر فى وقائع كثيرة : منها : قصة الجنين حين قال : أذكر الله امرءًا سمع من رسول الله صلى الله عليه وسلم فى الجنين فقام حمل

<sup>(</sup>۱) هو محمد بن مسلمة الأنصارى الحارث ، يكنى أبا عبد الرحن أو أبا عبد الله شهد بدراً والمشاهد كلها ومات بالمدينة وكانت وفاته بها سنة ٤٣ ه في أحد الأقوال . وكان من فضلاء الصحابة ، استخلفه رسول الله صلى الله عليه وسلم على المدينة في إحدى غزواته، واعتزل الفتنة فلم يشهد الجمل ولا صفين ، وأقام بالربذة ويقال إنه كان له من الولد عشرة ذكور وست بنات . (الاستيماب ١٣٧٧ ـ ٣).

<sup>(</sup>٢) هو المنيرة بن شعبة بن أبى عامر بن مسعود الثقنى . يكنى أبا عبد الله ، وقيل أبو عيسى . أسلم عام الخندق . وشهد الحديبية وكان موصوفاً بالدهاء . قال الشعبى : دهاة الدرب أربعة : معاوية ابن أبى سفيان ، وعمرو بن العاص ، والمنيرة بن شعبة ، وزياد ولى البصرة ، ثم الدكوفة وشهد اليحامة وفتوح الشام وذهبت حينه باليرموك ، واستعمله معاوية على الكوفة بعد أن كان عنها في عهد عثمان ومات بها سنة ، ه ه . (أسد الغابة ٢٤٨ ـ ٣٢) .

 <sup>(</sup>۳) ذكر ابن بدران فى حاشية الروضة ۲۶۹ ـ ۱ أنه رواه أبو داود والنسائ وابن ماجة والترمذى وقال: حسن صحيح وذكر الحديث بتمامه . وذكر الحجد فى المنتقى أنه رواه الحبسة إلا النسائ
 وصححه الترمذى ص ۲۷ ـ ۲ فيل الأوطار .

ابن مالك بن النابغة (١) وقال: كنت بين جارتين لى فضربت إحداه الأخرى مسطح فقتلها وجنيها فقضى النبى صلى الله عليه وسلم فى الجنين بغرة . فقال عمر: لو لم نسمع هذا لقضينا بغيره (٢) وكان عمر لا يورث المرأة من دية زوجها حتى أخبره الضحاك (٣) أن رسول الله صلى الله عليه وسلم كتب إليه أن يورث امرأة أشيم الضبابى من دية زوجها (٤) ورجع عمر إلى حديث عبد الرحمن بن عوف (٥) عن النبى صلى الله عليه وسلم فى المحوس: سنوا بهم عبد الرحمن بن عوف (٥) عن النبى صلى الله عليه وسلم فى المحوس: سنوا بهم سنة أهل الكتاب (١).

<sup>(</sup>۱) حمل بن مالك بن النابغة الهذلى ، نزل البصرة وله بها دار ، يكنى أبا نضلة كانت عنده امرأتان إحداهما الأخرى بحجر أو مسطح أو عمود فسطاط فأصابت بطنها فألقت جنيناً فقضى رسول الله صلى الله عليه وسلم فيه بغرة عبد أو أمة (الاستيماب ٣٧٦ ـ ١).

 <sup>(</sup>۲) روضة الناظر ص ۲۹۹ ـ ۱ . وذكر ابن بدران في حاشيته على الروضة أن معنى
 هذه القصة مشهور في الصحيح وسنن النسائي وغيرهما .

<sup>(</sup>٣) الضحاك بن سفيان بن عوف بن كعب الكلى ، يكى أبا سعيد ، معدود من أهل المدينة ، ولاه وسول الله صلى الله عليه وسلم من أسلم من قومه ، وكتب إليه أن يورث امرأة أشيم الضبابى من دية زوجها وكان قتل أشيم خطأ ، وشهد بذلك الضحاك عند عمر بن الحطاب . فقضى به وترك وأيه . وكان أحد الأبطال وكان يقوم على رأس رسول الله صلى الله عليه وسلم متوشحاً سيفه ، وكان وحده يعد بمائة فارس . كان بنو سليم في تسمائة ، فقال لهم رسول الله صلى الله عليه وسلم : هل لكم في رجل يعدل مائة يوفيكم ألفاً ؟ فوافاهم بالضحاك وكان ذلك عند فتح مكة . روى عنه سعيد بن المسيب والحسن البصرى (الاستيعاب ٢٤٣ - ٢) ولم يذكر تاريخ وفاته .

 <sup>(</sup>٤) ووضة الناظر ص ۲۷۰ ـ ۱ ـ قال ابن بدران في حاشيته ، رواه أبو داود و النسائي
 وابن ماجة والترمذي وصححه .

<sup>(</sup>ه) عبد الرحمن بن عوف بن عبد عو ف بن عبد القرشى الزهرى ، يكنى أبا محمد ، ولد بعد الفيل بعشر سنين . وأسلم قبل أن يدخل رسول الله صلى الله عليه وسلم دار الأرقم وكان من المهاجرين الأولين ، جمع الهجرين ، شهد بدراً والمشاهد كلها مع رسول الله صلى الله عليه وسلم إلى دومة الجندل إلى كلب وعمه بيده . كان أحد العشرة الذين شهد لهم رسول الله صلى الله عليه وسلم بالجنة ، وأحد الستة الذين جمل عمر الشورى فيهم . صلى رسول الله صلى الله عليه وسلم خلفه في سفرة . وكان أدين رسول الله الشورى فيهم . صلى رسول الله صلى الله عليه وسلم خلفه في سفرة . وكان أدين رسول الله عليه وسلم عليه عليه وسلم على نسائه وكان تاجراً مجدوداً في التجارة . روى أنه أعتى في يوم و احد ثلاثين عبداً توفى سنة ٣١ هو دفن بالبقيع وصلى عليه عبان ( الاستيماب ١٨٤٤ - ٢ ) .

<sup>(</sup>٦) ووضة المناظر ٢٧٠ ـ ١ دواه البخارى وأبو داود والنسائى والترمذي وصححه .

وأحد عيمان : مخبر فريعة بنت مالك(١) فى السكنى بعد أن أرسل إليها وسألها(٢).

وعلى يقول: كنت إذا سمعت من النبى صلى الله عليه وسلم حديثاً نفعنى الله بما شاء منه أن ينفعنى ، وإذا حدثنى عنه غيره استحلفته فإذا حلف لى صدقته . وحدثنى أبو بكر وصدق أن النبى صلى الله عليه وسلم قال: ما من عبد يذنب فيتوضأ ثم يصلى ركعتين ويستغفر الله إلا غفر الله له(٣) .

ولما اختلف المهاجرون والأنصار فى الغسل من المحامعة أرسلوا أبا موسى إلى عائشة فروت لهم عن النبى صلى الله عليه وسلم : إذا مس الحتان الحتان وجب الغسل ، فرجعوا إلى قولها(٤) واشتهر رجوع أهل قباء إلى خبر الواحد فى التحول إلى المكعبة(٥).

وروى أنس(٦) : - قال كنت أســـقى أبا عبيــــدة (٧)

<sup>(</sup>۱) فريعة بنت مالك بن سنان ، أخت أبي سعيد الحدرى ، شهدت بيعة الرضوان و لمساقتل وُوجها أمر دا رسول الله صلى الله عليه وسلم أن تمكث في بيتها حتى يبلغ الكتاب أجله فانتدت فيه أربعة أشهر وعشرا ، وأخبرت عثمان بن عفان بذلك فاتبعه وقضى به . (أسد الغابة ٢٣٥–٤٨) .

<sup>(</sup>۲) روضة الناذار ۲۷۰ ـ ۱ قال ابن بدران رواه النسائى و ابن ماجة و الترمذى .

<sup>(</sup>٣) روضة الناظر ٢٧١ ـ ١ قال ابن بدران رواه أبو داو د والنسائى والترمذى و ابن ماجه

 <sup>(</sup>٤) روضة الناظر ص ٢٧١ ـ ١ قال ابن بدران في حاشيته على الروضة والحديث مروى
 في الصحاح .

 <sup>(</sup>٥) روضة الناظر ص ٢٧١ ـ ١ قال ابن بدران في حاشيته على الروضة رواه البخارى
 ومسلم والترشق والنسائى .

<sup>(</sup>٦) أنس بن مالك بن النضر بن ضمضم الأنصارى الخزرجى خادم رسول الله صلى الله عليه وسلم يكى أبا حزة . ولد قبل الهجرة بعثر سنين وخرج مع رسول الله صلى الله عليه وسلم حين توجه إلى بدر ودو غلام يخدمه . ومات في قصره بالطف على فرسمين من البصرة سنة إحدى وتسمين (الاستيماب ١٠٩ ـ ١).

<sup>(</sup>٧) دو أبو عبيدة بن الجراح ، قيل اسمه عامر بن الجراح والصحيح أن اسمه عامر بن عبد أنه عامر بن عبد أنه بنائج القرشي الفهرى شهد بدراً وما بعدها من المشادد كلها بعد أن هاجر الهجرة الثانية إلى الحبشة . انتزع من وجه رسول الله صلى الله عليه وسلم حلقى الدرع يوم أحد فسقطت تنيتاه . وكان لذلك أثرم ، وهو أحد العشرة المشهود لهم بالجنة ، وكان من كبار الصحابة =

وأبا طلحة(١) وأنى بن كعب(٢) شراباً من فضيخ إذ أتانا آت فقال إن الحمرة قد حرمت . فقال أبو طلحة : يا أنس قم إلى هذه الجرار فاكسرها فكسرتها(٣) إلى غير ذلك من الأخبار . وكلها آحاد تجرد معظمها عن القرائن . أفادت الصحابة رضوان الله عليهم علماً لاتردد فيه . لذلك صاروا إليها وعملوا ممقتضاها بدون توقف فيها حيث كان رواتها عدولا في نظرهم .

والقول بأن أخبار الآحاد العدول لا تفيد علماً إلا بالقرائن مما بجعلها موضعاً للطعن فها كما حصل من المعتزلة والحوارج والشيعة وكثير من المتكلمين ، ومما يدل على إفادته العلم والعمل معاً أن أكثر أهل الفقه والنظر والأثر يروون خبر الواحد العدل في الاعتقادات ويعادون ويوالون علما وبجعلونها شرعاً وحكماً وديناً في معتقداتهم وعلى ذلك حماعة أهل السنة.

أما أدلتهم التي استدلوا بها على عدم إفادته العلم فغير متجهة :

فبالنسبة للأول: لا يلزم من إفادته العلم تصديق كل خبر نسمعه ذلك أن الحبر الذى نستفيد منه العلم هو خبر العدل عن مثله كما تقدم أو الحبر الذى الحتف بالقرائن، أو الحبر الذى تلقته الأمة بالقبول أو ما أشبه ذلك.

ونضلائهم . وهو أمين هذه الأمة . قال أبو بكر يوم السقيفة قد رضيت لكم أحد هذين الرجلين
 يعي عمر وأبا عبيدة . وقال عمر إذ دخل عليه الشام وهو أمير ها : كانا غيرته الدنيا غيرك
 يا أبا عبيدة . توفى رضى الله عنه سنة ثمان عشرة بالأردن من الشام وبها قبره . ( ص ١٧١٠ - ٤
 الاستياب) .

<sup>(</sup>۱) هو أبو طلحة الأنصارى ، اسمه زيد بن سهل بن الأسود . . . بن النجار الأنصارى النجارى المنجاري النجارى المنجارى المنجارى المنجارى المنجارى المنجارى المنجارى المنجارى المنجارى المنجارى المنجاري المنجاري من المنجاري من المنجاري والمنجاري المنجاري المنجار

<sup>(</sup>۲) هو أبى بن كعب . . . بن النجار . . . بن الخزرج الأكبر الأنصارى شهد العقبة الثانية وبايع النبى صلى الله عليه وسلم فيها ، ثم شهد بدراً وكان أحد فقهاء الصحاية وأقرأهم لكتاب الله قال صلى الله عليه وسلم أقرأ أمتى أبى . كتب لرسول الله صلى الله عليه وسلم الوحى قبل زيد بن ثابت ومعه أيضاً . مات فى خلافة عمر رضى الله عنهما . ( ص ٢٥ - ١ الاستيماب ) .

<sup>(</sup>٣) الموجع السابق، قال ابن بدر ان في حاشيته على الروضة ؛ رواه مسلم من طرق والنساني وغيره .

وبالنسبة لقولهم يلزم من ذلك تعارض العلمين . . . إلخ :

نقول: لا يلزم تعارض العلمين ، لأنا قلنا لا يفيد الحبر العلم إلا إذا كان خبر العدل عن مثله أو احتف به قرائن أو تلقته الأمة بالقبول. وإذا كان كذلك فوجود معارضة لانحلو أن يكون خبراً مقبولا أولا. فإن كان كل منهما مقبولا جمعنا بينهما إن أمكن. وإلا نظرنا إلى التاريخ فالمتأخر ناسخ للمتقدم منهما ، وإذا لم يمكن محننا عن المرجحات في السند أو المتن. فا رجح على الآخر قدمناه وإلا توقفنا.

وبالنسبة لقولهم : لو أفاد العلم لجاز نسخ القرآن ومتواتر السنة :

فالجواب: نعم وما المانع من أن ينسخ الآحاد القرآن ومتواتر السنة، وقد قدمنا خلاف العلماء في ذلك ، ورجحنا الجواز وذكرنا الأدلة على ذلك فارجع إليه(١).

وأما قولهم : لو أفاد خبر الواحد العلم لجاز الحكم بشاهد واحد . . . إلخ .

فالحواب : نقول : إن الحاكم لا محكم بعلمه ، وإنما محكم بأمر مضبوط مرسوم له حتى لو رأى ذلك بنفسه وتيقنه لم يكن له أن محكم بما تيقن بل لابد من البينة .

قال ابن قدامة فى الروضة : – ولا يصح قياسه على الشهادة فإن الرواية تخالف الشهادة فى أشياء كثيرة – وكذلك لاتعتبر فى الرواية بالزنا أربعة كما يعتبر ذلك فى الشهادة فيه(٢) .

وقال ابن بدران فى تعليقه على الروضة: ولا يصح قياسه . . . إلخ أى أن قياس خبر الواحد على الشهادة غير صحيح لأنه قياس مع الفـــارق من وجهين:

أحدهما : أن الشهادة دخلها التعبد حتى لايقبل فها النساء ليس معهر

<sup>(</sup>١) أرجع إلى ص ٢٤٧ – ٢٥٢ من هذه اارسالة .

<sup>(</sup>٢) روضة الناظر لابن قدامة ص ٢٨٠ بـ ١

رجل فى باقة بقل إلا فى موضع مخصوص للضرورة وهو مالا يطلع عليه الرجال .

ثانيهما : أن الشهادة على معين فاحتيط له مخلاف الرواية فإنها فى حملة أحكام الناس ، وينبنى عليها القواعد الكلية فالمسلم العاقل لايتجرأ فى مثلها على الكذب لعظم الخطر فيها ولذلك اعتبر فى الشهادة بالزنا أربعة دون الرواية فيه .

وأما اعتر اضاتهم على أدلة القائلين بإفادته العلم .

فالجواب علمها كالآتى :

١ - قولهم أن وجوب العمل بخبر الواحد واتباعه في الشرعيات إنما
 كان بناء على انعقاد الإحماع على ذلك والإحماع قاطع . . . إلخ .

فالجواب عن الوجه الأول: — نقول: نعم إن اتباع الإجماع لا يكون اتباعه اتباعاً لما ليس بعلم ولا اتباعاً للظن وإنما اتباع لما أفاد العلم سواء أكان بالقرائن أو غيرها مما تقدم ذكره، كما كان أصحاب الرسول صلى الله عليه وسلم يستفيدون منه العلم ويعملون بموجبه ومازال الناس إلى يومنا يعملون نخبر الواحد العدل، ويعملون بموجبه.

والجواب عن الوجه الثانى: \_ قولهم يحتمل أن يكون المراد من الآيات إنما هو المنع من اتباع غير العلم فيما المطلوب منه العلم كالاعتقادات في أصول الدين . . . إلخ .

نقول: نعم إن الآية تمنع من اتباع غير العلم فيما المطلوب منه العلم. والعلم مطلوب في حميع الشريعة أصولها وفروعها ، وذلك بحصل محبر المعدل كما كان أصحاب رسول الله ، صلى الله عليه وسلم ، يستفيدونه ويعدلون بموجبه كما يحصل بالقرائن ونحوها مما تقدم ذكره .

وأما استدلال القائلين بإفادة خبر الآحاد العلم من جهة المعقول فليس بقوى فى نظرى ولذا كان اعتراض الحصم على الوجه الأول قوياً . وأما الوجه الثانى : – فللخصم أن يقول كيف أجزتم هنا الاستدلال بقتل المقر على نفسه بالقتل بشهادة الشاهدين بينما سبق أن قلتم فى حوابكم لنا أن خبر الآحاد لايصح قياسه على الشهادة فإن الرواية تخالف الشهادة في أشياء كثيرة إلى آخر ما قلتم فبطل استدلالكم هنا حيث أبطلتموه أنتم بأنفسكم(١).

# وأمَّا اعتراضهم على الأثر:

فالجواب: هو أن عليا إنما صدق أبا بكر لكون خبره صار معاوماً له باخباره لعدالته وصدقه وكذلك حيما يستحلف غبره ويصدقه بعد الحلف لكونه صار معلوماً عنده لعدالة قائله وهو خبر آحاد سواء كان من أبى بكر أو من غبره بعد الحلف والقول بأنه صدق أبا بكر أو غبره بعد الحلف بأن ذلك من باب الظنون وإن لم يكن الصدق معلوماً - دعوى لا دليل علما - فكل خبر رواه عدل عن مثله فهو يفيد العلم . وكذا إذا وجدت قرائن تحتف به أو تلقته الأمة بالقبول ، فأصحاب الرسول صلى الله عليه وسلم حيما عملوا بأخبار الرسول الآحادية إنما عملوا بها لأنها أفادتهم علماً ولذلك لم يتر ددوا في العمل عقتضاها .

ولذا إذا وجدت أشياء تبعد الخبر عما يتوقعونه أو يعتقدونه من نصوص القرآن تثبتوا أكبر في قبوله بطاب شاهد على ما يرونه عن الرسول صلى الله عليه وسلم كما حصل من أبي بكر وعمر

قال ابن تيمية : — ولهذا كان علماء الحديث الجهابذة فيه المتبحرون في معرفته قد محصل لهم اليقين بأخبار وإن كان غيرهم من العلماء قد لا يظن صدقها فضلا عن العلم بصدقها وبني هذا على أن الحبر المفيد للعلم يفيده عن كثرة المخبرين تارة ، ومن صفات الخبرين أخرى ، ومن نفس الإخبار به أخرى . ومن نفس إدراك المخبر له أخرى ، ومن الأثر المخبر به أخرى .

<sup>(</sup>١) تقدم ذكر إبطالم له في هذه الرسالة . ص ٦٣٦ .

فرب عدد قليل أفاد خبرهم العلم لما هم عليه من الديانة والحفظ الذي يومن معه كذبهم أو خطوءهم .

وأضعاف ذلك العدد من غيرهم قد لايفيد العلم، هذا هوالحق الذي لاريب فيه و هو قول حمهور الفقهاء والمحدثين وطوائف من التكلمين(١).

### خلاف العلماء في مستند الإحماع:

سبق أن ذكرنا أن مذهب حمهور العلماء ، ومن بينهم شيخنا شيخ الإسلام ابن تيمية ــ رحمه الله تعالى ــ أن الإحماع لاينعقد إلا عن مستند يستند إليه ــ لكن هؤلاء العلماء الذين اشترطوا في انعقاد الإحماع أن يكون مستنداً إلى دليل اختلفوا في نوع هذا الدليل . فذهب الجمهور منهم إلى أن سند الإحماع إما الكتاب أو السنة متواترة أو أخبار آحاد أو اجماد أو قياس .

ومنهم من ذهب إلى أنه لايجوز أن يستند إلى أخبار آحاد أو اجتهاد أو قياس .

وهؤلاء هم الشيعة وان جرير الطبرى ، وداود الظاهرى ، والظاهرية في عدا خبر الآحاد فإن الظاهرية ، فحسب ، يقولون بجواز انعقاد الإحماع مستنداً إليه(٢) .

استدل الجمهور على الجواز بالوقوع ، وذلك دليل الجواز فقد أحمعوا على :

(أ) توریث الجدة ، وسنده ما بروی أن الجدة جاءت إلى أبی بکر فطلبت میرانها ، فقال لها : لا أجد لك فی كتاب الله شیئاً ، ولا أعلم أن رسول الله صلی الله علیه وسلم قضی لك بشیء فقام محمد بن مسلمة وروی

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي ص ۸۵٪ ـ ۲۰ .

<sup>(</sup>۲) الأحكام في أصول الأحكام للآمدي ص ۲۹۶ ـ ۱ . والأحكام في أصول الأحكام لابن حزم ص ۳۰۱ ، والمستصفى ص ۲۲۲ وإرشاد الفحول ۷۹ وحاشية الفرى على التلويح ص ۳٤۷ ، ۳٤۷ ـ ۲ ن كتاب شرح التوضيح على التنقيح وما معه من الحواشي .

أن الرسول صلى الله عليه وسلم قضى لهـا بالسدس فأنفذه لهـا أبو بكر ، وانعقد الإحماع على ذلك مستنداً إلى هذا الخبر وهو آحاد(١) .

- (ب) حرمة بيع الطعام قبل قبضه . وسنده ما روى ابن عمر أن النبي صلى الله عليه وسلم قال : من ابتاع طعاماً فلا يبعه حتى يستو فيه(١) .
- (ج) إمامة أبي بكر الصديق وسنده ما روى أن الصحابة قالوا : رضيه رسول الله صلى الله عليه وسلم لديننا أفلا نرضاه لدنيانا ؟ وهو اجتهاد بالقياس(٢).
- ( د ) أن حد الشرب ثمانون جلدة وسنده قياس الشرب على القذف لاشتراكهما في الافتراء . روى عن على أنه قال : إذا شرب سكر ، وإذا سكر هذى وإذا هذى افترى ، فأرى أنَّ يقام عليه حد المفتر بن في كتاب الله ، ثمانون جلدة(٣)
- ( ه ) وأحمعوا بطريق الاجتهاد على جزاء الصيد ومقدار نفقة القريب ونحو ذلك(٤).
- (و) اتفقوا على قتال مانعي الزكاة بطريق الاجتهاد حتى قال أبو بكر: والله لافرقت بن ما حمع الله ، قال الله تعالى : «وأقيموا الصلاة وآتوا الزكاة(٥)».
  - (ز) أجمعوا على تحريم شحم الخنزير قياساً على تحريم لحمه(اً) .
- (ح) أحمعوا على إراقة الشيرج والدبس السيال إذا وقعت فيه فأرة وماتت قياساً على فأرة السمن(٦) .

<sup>(</sup>١) أصول النقه لطه الدسوق ص ٢٤٤ .

<sup>(</sup>٢) الأحكام للآمدي ص ٢٦٤ - ١ - نهاية السول ص ٢٦٥ - ١ . (٣) أصول السيت من ٢٦٥ - ١ . (٣)

<sup>(</sup>٣) أصول السرخسي ص ٣٠١ - ١ ، والأمدى ص ٢٦٤

<sup>(</sup>٤) المستصلى ص ٢٢٢ ، والآمدي ص ٢٦٥ .

<sup>(</sup>ه) الْبَقَرَةُ : ٣٤ ،١١٠ والنورُ : ٥٦ ، وَٱلْمُزْمَلُ ٢٠ .

<sup>(1)</sup> الآملى ص ٢٦٤ ـ ١ وشرح البكوكب الماير ص ٢٣٧.

### واستدل المانعون بأدلة منها :

١ – أنه ما من عصر إلا وفيه حماعة من نفاة القياس وذلك مما بمنع من انعقاد الإحماع مستنداً إلى القياس.

٢ ــ أن القياس أمر ظنى . وقوى الناس وأفهامهم مختلفة فى إدراك الوقوف عليه ، وذلك مما يحيل اتفاقهم على إثبات الحكم به عادة كما يستحيل اتفاقهم على أكل طعام واحد فى وقت واحد لاختلاف أمزجتهم .

إن الإحماع دليل مقطوع به ، حتى إن محالفه يبدع ويفسق والدليل
 المظنون الثابت بالاجتهاد على ضده و ذلك مما يمنع إسناد الإحماع إليه .

إلى الإحماع أصل من أصول الأدلة ، وهو معصوم عن الخطأ ، والقياس فرع وعرضة للخطأ ، واستناد الأصل وما هو معصوم عن الخطأ إلى الفرع . وما هو عرضة للخطأ ممتنع .

هـ أن الإحماع منعقد على جواز محالفة المحتهد ، فلو انعقد الإحماع
 عن اجتهاد أو قياس لحرمت المحالفة الجائزة بالإحماع و ذلك تناقض(١) .

# جواب المانعين على أدلة المحوزين :

قالوا: وأما ما ذكرتموه من دليل الوقوع ، فلا نسلم أن إجماعهم فى حميع صور الإحماع كان عن القياس والاجهاد ، بل إنما كان ذلك عن نصوص ظهرت للمجمعين مها ما ظهر لنا ، وذلك كتمسك أبى بكر فى قتال ما نعى الزكاة بقوله تعالى: (وأقيموا الصلاة وآتوا الزكاة)(٢) . .

وباستثناء النبي صلى الله عليه وسلم وهو قوله : ( إلا بحقها ) من قوله :

<sup>(</sup>۱) ارجع إلى هذه الأدلة فى الآمدى ص ٢٦٥ ـ ١ ومهاج الأصول وشرحه نهاية السول ص ٩٢٣ ـ ٢ وأصول السرخسى ص ٣٠٣ ـ ٢ - وشرح ( طلعت الشمس ) على الألفية المسهاة بشمس الأصول لناظمها أبي محمد عبد الله بن حميد السلمى ( الأباضى ) ص ٨٥ ـ ٢ .

<sup>(</sup>٢) البقرة آية ٣٤ ، ١١٠ والنور ٥٦ ، والمزمل ٢٠ .

« أمرت أن أقاتل الناس حتى يقولوا : لا إله إلا الله(١) » وكاستدلال الصحابة على تقديم أبى بكر بفعل النبى صلى الله عليه وسلم حيث قالوا : « أيكم يطيب نفساً أن يتقدم قدمين قدمهما رسول الله صلى الله عليه و سلم » .

ومنها ما لم يظهر لنا كالاكتفاء بالإحماع عن نقله(٢) .

# جواب المجيزين على أدلة المانعين :

أجاب المحبرون على أدلة المانعين السابقين بما يلي :

## ١ – عن الوجــه الأول :

إنا لا نسلم وقوع الحلاف فى القياس فى العصر الأول ليصح ما ذكروه ، ووجود الحلاف بعده فى القياس غايته المنع من وقوع انعقاد الإحماع على القياس بعد ظهور الحلاف فيه ، ولا يمنع من ذلك مطلقاً كيف وهو منقوض نخبر الواحد ، فإنه مختلف فيه وفى أسباب تزكيته ومع ذلك فقد وافقوا على انعقاد الإحماع بناء عليه .

#### ٢ – وعن الثاني :

إن القياس إذا ظهر وعدم الميل والهوى فلا يبعد اتفاق العقلاء عليه ويكون داعياً إلى الحكم به وإذا تعذر ذلك فى وقت معين لتفاوت أفهامهم وجدهم فى النظر والاجهاد فلا يتعذر ذلك فى أزمنة متطاولة كما لا يتعذر اتفاقهم على العمل مخبر الواحد. مع أن عدالته مظنونة بما يظهر من الأمارات المدالة علما والأسباب الموجبة لتزكيته.

وهذا نخلاف اتفاق الكافة على أكل طعام واحد ، فإن اختلاف أمز جهم موجب لاختلاف أغراضهم وشهواتهم ، ولا داعى لهم إلى الاجماع عليه ، كما وجد الداعى لهم عند ظهور القياس إلى الحكم بمقتضاه .

<sup>(</sup>۱) سبق تخریجه .

<sup>(</sup>٢) الأحكام للآمدي ص ٢٦٥، ٢٦٦ . ١ .

### ٣ ــ وعن الثالث من وجهن :

الأول: أن الأمة إذا اتفقت على ثبوت حكم القياس فإحماعهم على ذلك يسبقه إحماعهم على صحة ذلك القياس ، وبذلك نحرج عن كونه ظنياً ، فإذ الستناد الإحماع القطعى إنما هو إلى قطعى لا إلى ظنى .

الثانى: أن ما ذكروه ينتقض بما وافقوا عليه من انعقاد الإحماع بناء على خبر الواحد مع كونه ظنياً ، والإحماع المستند إليه قطعى ، فما هو الجواب في صورة الإلزام يكون جواباً في محل النزاع .

### ٤ – وعن الرابع :

إن القياس الذي هو مستند الإحماع ليس هو فرعاً للإحماع بل لغيره من الكتاب والسنة ، وذلك لا يتحقق معه بناء الإحماع على فرعه .

#### ٥ -- وعن الخامس :

أن الإحماع إنما انعقد على جواز مخالفة المجتهد المنفرد باجتهاده كالواحد والاثنين دون اجتهاد الأمة .

قولهم . الأمة في الصورة المذكورة ، إنما أحمعت على نصوص .

قلنا: وإن أمكن التثبت بما أورده من النصوص فى بعض الصور ، فما العذر بما لم يظهر فيه نص مع تصريحهم بالقياس وإلحاق صورة بصورة فيما ذكرناه واو كان لهم فيها نص ، لما عدلوا عنه إلى التصريح بالقياس(١).

<sup>(</sup>١) ارجع إلى الأدلة المتقدمة وهذا الجواب في الآمدي ص ٢٦٤ ، ٢٦٧ \_ ١

# موقف ابن تيمية من استناد الإجماع إلى حبر الآحاد والقياس والاجماد :

ذلك موقف العلماء من استناد الإحماع إلى خبر الواحد والقياس والاجماد .

# فما موقف ابن تيمية من ذلك إذا ؟

إن ابن تيمية ــرحمه الله تعالى ــ برى أنه لا يصح إحماع إلا إذا كان مستنداً إلى نص فحسب من كتاب أو سنة . وسواء أكانت السنة متواترة أو آحاداً . وهذا مذهب داود الظاهرى وأصحابه وابن حزم . ويعتقد أنه لا يمكن أن يوجد إحماع منعقد عن السلف دون أن يستند إلى نص . وما ذكروه من الإحماعات المزعومة المستندة إلى غير نص فى زعمهم لا نحلو واقعها عن أحد أمرين : إما أن لا تكون إحماعاً . وإما أن يكون هناك نص لم يعلموه ، وزعموا أن مستنده القياس أو الاجهاد . والواقع خلاف ذلك .

ويعضد رأيه ــ رحمه الله ــ بالاستقراء بموارد الإجماع فها هو يقول في ذلك :

فلا يوجد قط مسألة مجمع علمها إلا وفيها نص أو بيان من الرسول صلى الله عليه وسلم . ولكن قد يخيى ذلك على بعض الناس ويعلم الإحماع فيستدل به كما أنه يستدل بالنص من لم يعرف دلالة النص إلى أن قال : ولا يوجد مسألة يتفق الإحماع عليها إلا وفيها نص ثم رد بعد ذلك قول من يقول : إن بعض المسائل أحمع عليها بدون نص كالمضاربة . ونبى أن يكون ذلك صحيحاً فى أى مسألة يذكرونها . فالإحماع على المضاربة إنما هو مستند إلى نص عن الرسول صلى الله عليه وسلم فها هو يقول فى ذلك : وقد كان بعض الناس يذكر مسائل فيها إحماع بلا نص كالمضاربة وليس كذلك بل المضاربة كانت مشهورة بينهم فى الجاهلية لا سيا قريش ، فإن الأغلب كان عليهم التجارة وكان أصحاب الأموال يدفعونها إلى العال ورسول الله صلى الله عليه التجارة وكان أصحاب الأموال يدفعونها إلى العال ورسول الله صلى الله عليه

وسلم قد سافر بمال غيره قبل النبوة كما سافر بمال خديجة . والعبر التي كان فيها أبو سفيان كان أكثرها مضاربة مع أبي سفيان وغيره . فلما جاء الإسلام أقرها رسول الله صلى الله عليه وسلم ، وكان أصحابه يسافرون بمال غير هم مضاربة ولم ينه عن ذلك ، والسنة قوله ، وفعله ، وإقراره . . فلما أقرها كانت ثابتة بالسنة ، والأثر المشهور فيها عن عمر الذي رواه مالك في الموطأ ، ويعتمد عليه الفقهاء للما أرسل أبو موسى بمال أقرضه لابنيه وانجرا فيه وريحا وطلب عمر أن يأخذ الربح كله للمسلمين لكونه خصهما بذلك . دون سائر الجيش ، فقال له أحدهما : لو خسر المال كان علينا فكيف يكون لك الربح وعلينا الضهان ؟ فقال له بعض الصحابة : اجعله مضاربة فجعله مضاربة () .

وإنما قال: ذلك لأن المضاربة كانت معروفة بينهم. والعهد بالرسول قريب لم يحدث بعده. فعلم أنها كانت معروفة بينهم على عهد الرسول كما كانت الفلاحة وغيرها من الصناعات كالخياطة والجزارة.

ثم قال : وعلى هذا فالمسائل المجمع عليها قد تكون طائفة من المحتهدين لم يعرفوا فيها نصاً ، فقالوا فيها باجتهاد الرأى الموافق للنص لكن كان النص عند غير هم .

ثم بين أن ابن جرير وطائفة يقولون لا ينعقد الإجماع إلا عن نص نقلوه عن الرسول صلى الله عليه وسلم مع قولهم بصحة القياس .

وهو إذ يروى لنا رحمه الله رأى ابن جرير يذكر لنا أنه لا يشترط كما يشترط ابن جرير أن يكون كلهم علموا النص ، فنقلوه بالمعنى كما تنقل الأخبار .

ويقول : لمكن استقرأنا موارد الإحماع فوجدناها كلها منصوصة وكثير

<sup>(</sup>١) رواه الإمام مالك في الموطأ في كتاب القراض ص ٢٢٧.

من العلماء لم يعلم النص ، وقد وافق الجاعة ، كما أنه محتج بقياس وفيها إحماع لم يعلمه فيوافق الإحماع .(١) انتهى المقصود .

وابن تيمية : رحمه الله حيثما برى ذُلك لا نفهم منه أنه برى أنه لا يجوز أن يقع الإحماع عن قياس بل يظهر لى من فحوى كلامه أنه برى جواز ذلك لكنه رحمه الله برى أنه لم يقع بتة إحماع من السلف عن غير نص يستند إليه ، ذلك موقف ابن تيمية – رحمه الله من سند الإحماع .

# المحسار

وبعد هذا نستطيع أن نقول: إن الحق هو أن الإحماع لابد له من مستند وأن سنده نص من الكتاب أو السنة أو قياس جلى ، إذ هو فى معنى النص كما ذهب إلى ذلك شيخ الإسلام ابن تيمية أما إذا كانت علة القياس خفية لا تعلم إلا بالنظر والاستنباط والسبر والتقسم ، والترديد بين الأوصاف وأوجه تأثيرها واستخراج أقواها تأثيراً وأوثقها اتصالا بالحكم فإن الاتفاق يندر بل يتعذر أن محصل بذلك . فيتفق عليه الفقهاء في جيل من الأجيال في كل الأقاليم والأمصار .

وباستعراض الأمثلة التي ذكرها المحيزون أدلة لهم على وقوع الإحماع مستنداً إلى القياس والاجتهاد . وجدناها لا محلو واقعها من أحد أمرين : إما أن لا يكون فيها إحماع أصلا بل فيها خلاف وإما أن يكون فيها إحماع لحكنه مستند إلى نص لم يعلموه وعدم علمهم بالنص لا يدل على عدمه ، إذ أن السلف قد يكونون تركوا التصريح بالنص استغناء عنه بالاحماع . ولشهرة الإحماع جهل الكثير الذي هو مستند الإحماع .

فثلا بالنسبة لإحماعهم على أولوية أبى بكر بالحلافة ليس كما زعموا استنادهم الاجتهاد بالقياس كلا بل استندوا إلى عدة أدلة أفاد مجموعها أولوية أبى بكر بالحلافة:

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ص ۱۹۵ – ۱۹۳ – ۱۹

من ذلك:

١ ــ ما روته عائشة قالت : قال لى رسول الله صلى الله عليه وسلم فى مرضه : ادعى لى أبا بكر ــ أباك وأخاك ــ حتى أكتب كتاباً فإنى أخاف أن يتمنى متمن ، ويقول قائل أنا أولى ويأبى الله والمؤمنون إلا أبا بـكر (١).

٢ ــ ومن ذلك : ما رواه ابن عباس أن النبى صلى الله عليه وسلم قال :
 « سدوا الأبواب إلا باب أنى بكر »(٣) .

قال ابن حجر فى الفتح: قال الخطابى و ابن بطال وغيرهما فى هذا الحديث اختصاص ظاهر لأبى بكر ، وفيه إشارة قوية إلى استحقاقه للخلافة ولا سيا وقد ثبت أن ذلك كان فى آخر حياة النبى صلى الله عليه وسلم فى الوقت الذى أمرهم فيه أن لا يومهم إلا أبو بكر (٣).

٣ ــ وسئلت عائشة من كان رسول الله صلى الله عليه وسلم مستخلفاً
 لو استخلف ؟ . قالت : أبو بكر(٤) . .

٤ -- ومن ذلك ما رواه محمد بن جبير بن مطعم(٥) عن أبيه قال : أنت النبى صلى الله عليه وسلم امرأة فكلمته فى شىء فأورها أن ترجع إليه ، قالت : يا رسول الله أرأيت إن جنت ولم أجدك ؟ كأنها تريد الوت. قال : إن لم تجدينى فأتى أبا بكر(١) ؟

 <sup>(</sup>۱) رواه مسلم ۲۶۸ ـ ۵ شرح النووی على مسلم . ورواه البخاری بلفظ قریب منه
 ۲۰۰ ـ ۱۳ ـ فتح الباری .

<sup>(</sup>۲) رواه البخاری ص ۱۵ ـ ۷ من فتح الباری .

<sup>(</sup>٣) فتح البارى ص ١٥ - ٧ .

<sup>(1)</sup> رواه مسلم ص ۲٤٧ ـ و – النووی .

<sup>(</sup>ه) هو جبير بن مطعم بن عدى بن نوفل القرشى النوفل يكى أبا محمد وقيل أبا عدى ، كان من حلماء قريش وساداتهم ، وكان يو خذ عنه النسب ، أسلم يوم الفتح ، وقيل عام خيبر ، وكان أتى النبى صلى الله عليه وسلم في فداء أسارى بدر فقال له الرسول صلى الله عليه وسلم « لو كان الشيخ أبوك حياً فأتانا فيهم شفعناه » ومطعم هو الذى كان أجار رسول الله صلى الله عليه وسلم حين قدم من الطائف وكان أحد الذين قاموا في شأن الصحوفة التى كتبتها قريش على بنى هاشم . مات جبير صفة ٥ و بالمدينة – الاستيماب ص ٢٣٢ ـ ١ .

<sup>(</sup>۲) دواه البخاری ص ۲۰۲ - ۱۲ من فتح الباری .

٥ – ومن ذلك ما رواه أبو هريرة رضى الله عنه قال: سمعت النبى صلى الله عليه وسلم يقول: بيما أنا نائم رأيتنى على قليب عليها دلو فنزعت مها ما شاء الله ثم أخذها ان أبى قحافة فنزع بها ذنوباً أو ذنوبين وفي نزعه ضعف والله يغفر له ضعفه ثم استحالت غرباً فأخذها ان الحطاب فلم أر عبقرياً من الناس ينزع نزع عمر حتى ضرب الناس بعطن(١).

٦ – ما رواه ابن مسعود قال : لما قبض النبي صلى الله عليه وسلم ، قال الأنصار : منا أمير ومنكم أمير ، فأتاهم عمر فقال : ألسم تعلمون أن رسول الله صلى الله عليه وسلم أمر أبا بكر أن يصلى بالناس فأيكم تطيب نفسه أن يتقدم أبا بكر ؟ فقالوا : نعوذ بالله أن نتقدم أبا بكر .

٧ - ومن ذلك ما روى عن على بن أبى طالب رضى الله عنه . قال له قائل : حدثنا عن أبى بكر . قال : ذلك رجل سماه الله الصديق على لسان جبر يل خليفة رسول الله . رضيه لديننا فنر ضاه لدنيانا(٢) .

قال الأستاذ العلامة الشيخ نحيت المطيعي – رحمه الله – بعد ما ساق حديث ابن مسعود ، وعلى بن أبي طالب المتقدمين : وأيضاً الذي قدم أبا بكر للصلاة ، وجعله خليفة له فيها ، هو رسول الله صلى الله عليه وسلم : فدل ذلك على صلوح الصديق الأكبر للإمامة ، وكان ذلك ثابتاً عندهم قطعاً . وإنما كان محهم في الأولوية من الصالحين للإمامة ، ولا شك أن من جعله رسول الله صلى الله عليه وسلم أولى بإمامة الصلاة . وهي من الأهمية على ما علمت يكون أفضل الجميع ومن هو أفضل يكون أولى بالإمامة ، ولا شك أن الأمر بالتقديم فيا كان أهم وموجباً للصفات الكاملة الفاضلة يفهم منه عرفاً أنه أولى في أمر فيه مدخل لتلك الصفات .

<sup>(</sup>۱) رواه البخاری ص ۱۹ ـ ۷ فتح الباری .

 <sup>(</sup>۲) ذكر الأستاذ الشيخ بخيت المطيعى في حاشيته على نهاية السول ص ٩٢٤ - ٩٢٥ - ٣ - ٩٠٥ أنه رواهما أحمد والدارقطني .

على أنه لا إجماع هنا على ما هو الراجح لمخالفة واحد من أجلاء الصحابة وهو سعد بن عبادة رضى الله عنه . وإن كان خلافه لا بمنع كون ما اتفق الأكثر عليه حجة لكون المخالف واحدا وهو نادر ، ولكنه بمنع كون ذلك الاتفاق إحماعاً . وانعقاد الإمامة لا يتوقف على الإحماع ، لأن المبايعة من فروض الكفاية ، كما لا يحتى ، فالتمثيل به غير صحيح على كل حال . انهى المقصود (۱) .

وقال ابن تيمية – رحمه الله – والتحقيق فى خلافة أبى بكر وهو الذى يدل عليه كلام أحمد أنها انعقدت باختيار الصحابة ومبايعتهم له . وأن النبى صلى الله عليه وسلم أخبر بوقوعها على سبيل الحمد لها والرضى بها ، وأنه أمر بطاعته وتفويض الأمر إليه . وأنه دل الأمة وأرشدهم إلى بيعته . فهذه الأوجه الثلاثة : الحمر . والأمر . والإرشاد ، ثابت عن النبى صلى الله عليه وسلم إلى آخر كلامه(٢) .

وأما دعواهم الإجماع على حد شارب الحمر ثمانين فغير صحيحة: فا زال الخلاف موجوداً فيه من عهد الصحابة رضوان الله عليهم إلى يومنا هذا ، فقد اختلف العلماء هل للخمر حد؟ أو فيها التعزير فحسب . فقد نقل الشوكاني – رحمه الله تعالى – عن ابن المنذر (٣) والطبرى وغيرهما عن طائفة من أهل العلم أن الحمر لا حد فيها وإنما فيها التعزير . وذكر أدلتهم ثم قال : وذهب أحمد وداود وأبو ثور والشافعي في المشهور عنه إلى أنه أربعون لأنها هي التي كانت في زمنه صلى الله عليه وسلم . وزمن أبي بكر وفعلها على في زمن عيان كما سلف (٤) .

<sup>(</sup>١) حاشية نهاية السول المعروفة بسلم الوصول ص ٩٢٤ – ٩٢٥ \_ ٣ .

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوي ص ٤٨ ــ ٥٠ .

<sup>(</sup>٣) الحافظ العلامة الفقيه الأوحد أبو بكر محمد بن إبراهيم بن المنذر النيسابوري شيخ الحرم ، وصاحب الكتب التي لم يصنف مثلها ككتاب المبسوط في الفقه ، وكتاب الإشراف في اختلاف العلماء ، وكتاب الإجماع ، وغير ذلك . وكان مجتهداً لا يقلد أحداً . مات بمكة سنة تسع أو عشر وثلثمانة والأصح أنه مات سنة ٣١٨ هجرية (تذكرة الحفاظ ٧٨٧ ـ ٣) .

 <sup>(</sup>٤) نيل الأوطار ص ١٦٠ – ١٦١ - ٧ ..

وقال ابن قدامة : والرواية الثانية (أى عن أحمد) أن الحد أربعون وهو اختيار أبى بكر ومذهب الشافعى لأن علياً جلد الوليد بن عقبة أربعين ثم قال : جلد النبى صلى الله عليه وسلم أربعين . وأبو بكر أربعين . وعمر ثمانين . وكل سنة . وهذا أحب إلى »(١) .

وأما إحماعهم على جزاء الصيد فليس مستنداً إلى الاجتهاد بل هو مستند إلى النص كقوله تعالى : « يا أيها الذين آمنوا لاتقتلوا الصيد وأنتم حرم ، ومن قتله منكم متعمداً فجزاء مثل ماقتل من النعم ، يحكم به ذوا عدل منكم هدياً بالغ الكعبة » ... الآية(٢) .

وأما نفقة القريب: فإن الإحماع انعقد على وجوب نفقة الأبوين فحسب كما حكى ذلك الشوكانى عن صاحب البحر وسند ذلك النص من الكتاب والسنة ، قال الشوكانى : واعلم أنه قد وقع الإحماع على أنه بجب على الولد الموسر مؤونة الأبوين المعسرين كما حكى ذلك فى البحر ، واستدل له بقوله تعالى : « وبالوالدين إحساناً (٣) »ثم قال : ولو كانا كافرين ، لقوله تالى : « وإن جاهداك »(١٠) — « وأنت ومالك لأبيك »(٠) .

ثم حكى بعد حكاية الإجماع المتقدم عن العترة والفريقين أن الأم المعسرة كالأب فى وجوب نفقتها . واستدل له بقوله صلى الله عليه وسلم : « أمك ثم أمك » . . الحديث(٦) .

<sup>(</sup>۱) رواه مسلم ص ۲۹۰ ـ ٤ شرح النووى .

<sup>(</sup>٢) المائدة آية ه٩.

<sup>(</sup>٣) الإسراء آية ٢٣.

<sup>(</sup>٤) لقمان آية ١٥.

<sup>(</sup>ه) من حديث عبد الله بن عمرو بن العاصى . رواه أبو داود ص ٤١٧ - ١ من كتاب جم الفوائد من جامع الأصول ، ومجمع الزوائد .

 <sup>(</sup>٦) رواه البخارى ومسلم ص ٣٢١ – ٣ – الترغيب والترهيب ، ص ٤١٧ – ١
 جم الفوائد .

وحكى عن مالك الحلاف فى الجد لعدم الدليل : إلى أن قال : ثم حكى عن عمر وابن أبي ليلي(١) .

والحسن بن صالح(٢) والعترة وأحمد بن حنبل وأبى ثور أنها تجب النفقة لمكل معسر على موسر إذا كانت ملهما واحدة وكانا يتوارثان واستدل لذلك بقوله تعالى : (وعلى الوارث مثل ذلك(٣)). واللام للحنس وحكى عن أبى حنيفة وأصحابه أنها إنما تلزم للرحم المحرم فقط . وعن الشافعي وأصحابه لاتجب إلا للأصول والفصول فقط وعن مالك لا تجب إلا للوالد والولد فقط (٤).

فإذا كان هذا موقف العلماء من نفقة القريب . فكيف يقال بعد ذلك أنهم أحمعوا على وجوب نفقة القريب بالاجتهاد . وأما إحماعهم على قتال ما نعى الزكاة فهو في الواقع مستند إلى النص . فإن الرسول صلى الله عليه وسلم : قال : أمرت أن أقاتل الناس حتى يشهدوا أن لا إله إلا الله وأن محمداً رسول الله ، ويقيموا الصلاة ويوتوا الزكاة ، فإذا فعلوا ذلك فقد عصموا منى دماءهم وأموالهم إلا محق الإسلام . وحسابهم على الله . (ه) وقال الله تعالى (وأقيموا الصلاة وآتوا الزكاة (فإن تابوا وأقاموا الصلاة وآتوا الزكاة الزكاة فإخوانكم في الدين ) (فإن تابوا وأقاموا الصلاة وآتوا الزكاة فخلوا سبيلهم (٧)) .

<sup>(</sup>١) عبد الرحمن بن أبى ليل هو الإمام أبو عيسى الأنصارى الكوفى الفقيه ولد فى أثناء خلافة عمر بالمدينة ، استعمله الحجاج على القضاء ثم عزله ثم ضربه ليسب عليا رضى الله عنه وكان يورى ولا يصرح مات سنة ٨٢ أوسنة ٨٣ هـ ( تذكرة الحفاظ ٥٨ ــ ١ ) .

 <sup>(</sup>۲) الحسن بن صالح بن حى و دو الإمام القدوة أبو عبد الله الهيدانى الكوفى الفقيه العابد وله سنة ١٠٠ هـ. قال أبو زرعة اجتمع فى الحسن بن حى اتقان وفقه وعبادة وزهد مات ١٦٧ هجرية (تذكرة المفاظ ٢١٦ ـ ١).

<sup>(</sup>٣) البقسرة آية ٢٣٣.

٤) نيل الأوطار ص ٣٦١ . ٦ .

<sup>(</sup>ه) رواه البخاري ومسلم ١٠٤ ـ ٤ نيل الأوطار . والأربعين النووية الحديث الثامن .

<sup>(</sup>٦) البقرة آية ٤٣ ، ١١٠ ، النور ٩٦ ، المزمل ٢٠ .

<sup>(</sup>٧) التوبة آية ١١، a .

و لذلك قال أبو بكر الصديق : والله لأقاتلن من فرق بين الصلاة والزكاة .

قد يقول قائل: إن الحديث الذي استدل به أبو بكر في مناظرته لعمر في وقتال مانعي الزكاة لم يذكر فيه الزكاة والصلاة فإن موافقة عمر لأبي بكر جاءت نتيجة عن اجتهاد في القياس فحصل الإجماع على ذلك.

وإليك الحديث الذى استدل به أبو بكر: روى أبو هر برة رضى الله عنه لما توفى رسول الله صلى الله عليه وسلم وكان أبو بكر وكفر من كفر من العرب ، فقال عمر: كيف نقاتل الناس وقد قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: أمرت أن أقاتل الناس حتى يقولوا ، لا إله إلا الله ، فمن قالها فقد عصم منى ماله ونفسه إلا محقه وحسابه على الله تعالى . فقال : والله لأقاتلن من فرق بن الصلاة والزكاة . فإن الزكاة حتى المال والله لو منعونى عناقاً كانوا يؤدونها الله رسول الله صلى الله عليه وسلم لقاتلهم على منعها ، قال عمر : فو الله ما هو إلا أن قد شرح الله صدر أبى بكر للقتال فعرفت أنه الحق(1).

قال الشوكانى : وفى أمر هؤلاء عرض الحلاف ووقعت الشهة لعمر ال الخطاب . فراجع أبا بكر وناظره واحتج عليه بقول النبى صلى الله عليه وسلم : « أمرت أن أقاتل الناس . . » الحديث .

وكان هدا من عمر تعلقاً بظاهر الكلام قبل أن ينظر فى آخره ويتأمل شرائطه فقال له أبو بكر : إن الزكاة حق المال ، يريد أن القضية قد تضمنت عصمة دم ومال متعلقة بأطراف شرائطها والحكم المعلق بشرطين لا يحصل لأحدهما والآخر معدوم ، ثم قايسه بالصلاة ورد الزكاة إليها فكان فى ذلك من قوله دليل على أن قتال الممتنع من الصلاة كان إجماعاً

<sup>(</sup>۱) رواه البخارى ص ۲۷۵ ـ ۱۲ من فقح البارى – وقال صاحب المنتق رواه الجاعة إلا ابن ماجة ص ۱۳۵ ـ ٤ نيل الأوطار .

من الصحابة . وكذلك رد المختلف فيه إلى المتفق عليه ، وقد اجتمع في هذه القضية الاحتجاج من عمر بالعموم ومن أبى بكر بالقياس(١) .

فجوابنا على هذا السوال المفروض: أن ذلك الاتفاق حصل بين عمر وأبى بكر بموجب ما ذكرت ، وأما بالنسبة لإحماع الصحابة على قتال مانعى الزكاة مع أبى بكر وعمر كان مستندهم ليس القياس فحسب بل ما رواه عبد الله بن عمر قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: أمرت أن أقاتل الناس حتى يشهدوا أن لا إله إلا الله ، وأن مجمداً رسول الله ويقيموا الصلاة ويؤتوا الزكاة . فإذا فعلوا ذلك فقد عصموا منى دماءهم وأموالهم إلا بحق الإسلام وحسامهم على الله(٢).

#### وقوله تعالى :

« فإن تابوا وأقاموا الصـلاة « فإن تابوا وأقاموا الصلاة وآتوا « وأقيموا الصلاة وآتوا الزكاة » وآتوا الزكاة فإخوانكم فى الدين »(٣) الزكاة فخلوا سبيلهم(٤) » .

## إشكال وجوابه:

لماذا بجيب أبو بكر عمر بن الخطاب بالجواب السابق بيما حديث عبد الله ابن عمر السابق أصرح في الدلالة من جواب أبى بكر . ؟

بجيب على ذلك القاضي (٠) عياض رحمه الله تعالى حيث يروى عنه

<sup>(</sup>١) نيل الأوطار ص ١٣٥ ـ ٤ .

<sup>(</sup>٢) تقدم تخريجه .

<sup>(</sup>٣) التوبة آية ١١ .

<sup>(</sup>٤) التوبة آية ه .

<sup>(</sup>ه) هو القاضى عياض بن موسى بن عياض بن عرو بن موسى عالم المغرب أبو الفضل اليحصبى السبتى الحافظ و لد سنة ٤٧٦ ه. تفقه وصدنت التصانيف التي سارت بها الركبان كالشفاء وطبقات الممالكية وشرح مسلم والمشارق فى الغريب وشرح حديث أم زرع والتاريخ وغير ذلك . وكان إمام أهل الحديث فى وقته وأعلم الناس بعلومه وبالنحو واللغة وكلام العرب وأيامهم وأنسابهم ولى قضاء سبتة ثم غرناطة . وتوفى سنة ٤٤ه هجرية بمراكش (طبقات الحفاظ ٢٩٩) .

ان حجر فى فتح البارى قوله: حديث ان عمر نص فى قتال من لم يصل ولم يزك كمن لم يقر بالشهادتين واحتجاج عمر على أبى بكر ، وجواب أبى بكر دل على أنهما لم يسمعا فى الحديث الصلاة والزكاة ، إذ لو سمعه عمر لم يحتج على أبى بكر ، ولو سمعه أبو بكر لرد به على عمر ، ولم يحتج إلى الاحتجاج بعموم قوله: إلا يحقه ، وقال بعد ذلك ان حجر: قلت: إن كان الضمر فى قوله ( محقه ) للإسلام فهما ثبت أنه من حق الإسلام نتاوله ، ولذلك اتفق الصحابة على قتال من حموالزكاة (١) انهى .

ثم هذا الاجتهاد الذي زعموا أنه سند الإحماع إنما هو اجتهاد في النصوص التي تدل على هذه الأحكام ، إذاً فالمرجع في الحقيقة هو النص .

وأما تحريم شحم الخنزير فليس بالقياس على تحريم لحمه بل ذلك مأخوذ من النص . قال الله تعالى :

> ( حرمت عليكم الميتة والدم ولحم الخنزير ) . . الآية (٢) . ( إنما حرم عليكم الميتة والدم ولحم الخنزير وما أهل به لغير الله (٣)) .

ومن ذلك قول النبى صلى الله عليه وسلم: إن الله حرم الميتة والخنزير والأصنام. قالوا: يا رسول الله شحوم الميتة تطلى بها السفن ويدهن بها الجلود ويستصبح بها الناس؟. قال: لا ، هي حرام(؛).

فلما عمم الرسول صلى الله عليه وسلم التحريم فى الخنزير والشحوم فهموا من كلام الرسول صلى الله عليه وسلم حرمة التحريم فى كل أجزاء الخنزير والميتة إلا أن هناك بعض مصالح وفوائد هم فى حاجة إليها من الميتة فسألوا الرسول صلى الله عليه وسلم لعله يرخص لهم فى ذلك للحاجة ، وذلك شحم الميتة . خاصة دون شحم الحنزير . إذ أنهم يطلون بها السفن ويدهن بها الجلود

<sup>(</sup>١) فتح الباري ص ٢٧٧ ـ ١٢ .

<sup>(</sup>٢) المائدة آية ٣.

<sup>(</sup>٣) البقسرة آية ١٧٣ .

 <sup>(4)</sup> قال في المنتق رواه الجاعة ١٦٠ ـ ه نيل الأوطار .

ويستصبح الناس بها ، ولكن الرسول صلى الله عليه وسلم منعهم من ذلك . وقال : إنه حرام ، ولو كان تحريم الرسول الله صلى الله عليه وسلم الخيز ر والميتة لا يتناول الشحوم لما سألوا الرسول صلى الله عليه وسلم الترخيص فى شحوم الميتة ولا يتصور أحد أن الصحابة إنما فهموا من كلام الرسول صلى الله عليه وسلم تحريم اللحم خاصة والشحم فهموه بطريق القياس هذا لا يعقل بل فهموا من نص الرسول صلى الله عليه وسلم تحريم حميع أجزاء الخيز ر . وأما بالنسبة للآية فقد ذكرت اللحم والشحم داخل بالتبع إذ معلوم أن الله حيمًا بحرم علينا الخيز بر لا يقصد من ذلك ذات اللحم بل كله لما فيه من الحبث ، فهو فى معنى المنصوص عليه .

قال القرطبي ــ رحمه الله تعالى : خص الله تعالى ذكر اللحم من الخنزير ليدل على تحريم عينه ذكى أو لم يذك وليعلم الشحم . وما هنالك من الغضاريف وغير ها(١) .

# وقال القرطبي أيضاً : `

وقد استدل مالك وأصحابه على أن من حلف لا يأكل شحماً فأكل لحماً لم يحنث بأكل اللحم ، فإن حلف ألا يأكل لحماً فأكل شحماً حنث لأن اللحم مع الشحم يقع عليه اسم اللحم ، فقد دخل الشحم فى اسم اللحم ولا يدخل اللحم فى اسم الشحم . وقد حرم الله تعالى لحم الحنزير فناب ذكر لحمه عن شحمه لأنه داخل تحت اسم اللحم ، وحرم الله تعالى على بنى إسر ائيل الشحوم بقوله : (وحرمنا عليهم شحومهما )فلم يقع بهذا عليهم تحريم اللحم ولم يدخل فى اسم الشحم . انهى المقصود (٢) .

قلت ومما يدل على أن إطلاق اللحم يتناول الشحم أن الشحم متصل باللحم قل أن تجد لحمة إلا والشحم متصل بها .

<sup>(</sup>۱) تفسير القرطبي ص٢٢٢ ـ ٢ .

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق ص ٢٢٢ ـ ٢ .

وأما بالنسبة لقياس الشيرج على السمن .. إلخ . فإن هذا القياس في معنى المنصوص عليه .

على أنه لم يثبت فيه إحماع . قال الشوكاني رحمه الله : وما عدا الفأرة ملحق بها ، وكذلك ما يشابه السمن يلحق به فلا عمل بمفهومهما ، وحمد ابن حزم على عادته ، قال : فلو وقع غير جنس الفأرة من الدواب في مائع لم ينجس يد بالتغير . (١)و مما يدل على أن العلاء لم يجمعوا على إراقة الشيرج والدبس السيال ونحو ذلك بل ما يدل على أنهم لم مجمعوا على إراقة السمن نفسه إذا وقعت فيه فأرة وماتت فيه ما ورد عهم من الحلاف في الانتفاع به ، قال الشوكاني حيما ذكر حديث ميمونة في وقوع الفأرة في السمن : واستدل بقوله في المائع ( فلا تقربوه )(٢) على أنه لا بجوز الانتفاع به في شيء فيحتاج من أجاز الانتفاع به في غير الأكل كالشافعية . أو أجاز بيعه كالحنفية إلى الجواب عن الحديث وذكر أدلة من أجاز الانتفاع به في غير الأكل كالشافعية . أو أجاز بيعه كالحنفية إلى الجواب عن الحديث وذكر أدلة من أجاز الانتفاع به في غير الأكل كالشافعية . أو في غير الأكل ؟

وقال الموفق بن قدامة : فأكثر الروايات عن أحمد على إباحته لأن ابن عمر أمر أن يستصبح به . ويجوز أن تطلى به سفينة ، وهذا قول الشافعي ونقل عن ابن مسعود أنه قال ، في فأرة وقعت في سمن : إنما حرم من الميتة لحمها ودمها(٤) .

وأما اعبر اضات المخالف على أدلة المانعين فمر دو دة .

١٧٩ س الأوطار ص ١٧٩ - ٨ .

<sup>(</sup>۲) ولفظه : عن ميمونة أن رسول الله صلى الله عليه وسلم سئل عن فأرة وقعت في سمن فاتت فقال : ألقوها وما حولها وكلوا سمنكم . رواه أحمد والبخارى والنسائى . وفي رواية (سئل عن الفأرة تقع في السمن فقال : إن كان جامداً فألقوها وما حولها ، وإن كان مائماً فلا تقربوه – رواه أبو داود والنسائى . من أحاديث منتتى الأخبار ص ١٧٨ – ٨ نيل الأوطار الشماكاني) .

<sup>(</sup>٣) نيل الأوطار ص ١٧٩ ـ ٨ .

<sup>(</sup>٤) المغنى ص ٢٥ ـ ٤٧٦ ـ ٩ .

و ممكن الجواب عليها بما يلي :

عن الأول : إذ يقولون فيه لا نسلم وقوع الخلاف فى القياس فى العصر · الأول .. إلخ .

فنقول: لا يلزم من عدم نقل الخلاف في القياس في العصر الأول النفاقهم على العمل به كما لا يلزم من ذلك وقوع الإحماع مستنداً إليه غايته حواز استناد الإحماع إليه لكنه لم يقع من الصحابة ولا من بعدهم ممن صدر عنهم الإحماع استناد منهم في إحماعاتهم على القياس أو غيره من الأدلة الظنية. فإذا كان القياس مختلفاً فيه كيف يكون مستنداً للإحماع.

وأما بالنسبة لخبر الآحاد فحيما أحمعوا لم يجمعوا على أمر مختلف فيه ، بل أحمعوا مستندن إلى حديث صحيح ثابت بروايات الثقات عن مثلهم عن رسول الله صلى الله عليه وسلم بينما القياس حيما يستندون إليه يستندون إلى دليل هو نفسه محل خلاف بن العلماء.

وقد قدمنا أن خبر الآحاد يفيد العلم تخلاف القياس . وهذا اختيار شيخ الإسلام ابن تيمية ورواية عن الإمام أحمد وهو مذهب الظاهرية

فكيف بعد هذا يقارن هذا بذاك.

وأما الجواب عن الثانى . وهو قولهم : إن القياس إذا ظهر وعدم الميل و الهوى فلا يبعد اتفاق العقلاء عليه .. إلخ .

فالجواب: ذلك دعوى تحتاج إلى دليل وقد قدمنا بعد وقوع الإجماع الصادر عن النصوص (١). فإذا كان الإجماع بعيداً بالسبة لما استند إلى النصوص فكيف بما استند إلى قياس؟

ثم هناك فرق بين الإجماع عن النصوص والإجماع عن قياس .

ذلك أن خلاف الناس في فهم النصوص مهما تفاوتت لغاتهم وطبائعهم

<sup>(</sup>١) في ص ٢٩٠ – ٢٩٩ من هذه الرسالة فارجع إليه إن شئت .

قليل بالنسبة لحلافهم فى إدراك ما يشبه هذه النصوص حى يقيسوا عليه . والحلاف فى القياس من حيث هو موجود على مر العصور إلى يومنا هذا . وقد لمسنا كثيراً من خلافاتهم فى مسائل حصل فيها القياس من بلد واحد . ولا يمكن أن تجد مسألة بالمعنى الصحيح حصل إحماع عليها ومستندها القياس و يمكن القول بجواز الإحماع مستنداً إلى قياس جلى ظاهر . على أنه قد حصل خلاف من بعض العلماء فى بعض صور القياس الجلى ، فكيف بعد هذا نقول بوقوع الإحماع عن قياس يكون من حميع علماء المسلمين فى حميع أقطار الأرض ؟ هذا بعيد جداً وإن جاز عقلا .

وأما قياس المعترض على خبر الآحاد . فهذا قياس مع الفارق ، ذلك :

١ - أن كثيراً من العلماء برون أن خبر الواحد الثابت عن الرسول صلى الله عليه وسلم يفيد العلم كما قدمنا ذلك . بينما القياس قال فيه حميع العلماء فيما أعلم أنه يفيد الظن(١) .

٢ ــ أن الصحابة رضوان الله عليهم ، أحمعوا على قضايا مستندين فيها على خبر الآحاد . وليس كذلك القياس ، فإنه لم يحصل منهم فيما أعلم ــ إحماع مستندين فيه على قياس ظنى .

٣ - أن الصحابة حيمًا بجمعون على خبر آحاد ليس معنى هذا أنهم أحموا مستندين إلى أمر مظنون محتمل أن يكون ثابتاً عن الرسول صلى الله عليه وسلم حقاً. ومحتمل أن يكون عن غير الرسول صلى الله عليه وسلم كلا . بل إن كان خبر الآحاد محتملا للظن فذلك فى أصله من حيث هو خبر آحاد . أما فيا جعله الصحابة سندا لإجماعهم فهو حديث مقطوع به عن رسول الله صلى الله عليه وسلم حقاً . وليس كذلك القياس . فالقياس من حيث هو : مختلف فيه وكذلك صور القياس التى تجعل سندا لقضية ما مختلف فيها فكيف بجعل مثل خبر الآحاد هذا ما لا يكون .

<sup>(</sup>١) وأعنى بذلك القياس الظني دون القطمي .

وأما الجواب على اعتراضهم الثالث : إذ يقول : فمن وجهين : الأول : أن الأمة إذا اتفقت على ثبوت حكم القياس ... إلخ .

فالجواب : على الوجه الأولى : – أن الكلام والنزاع إنما هو في إحماعهم على ثبوت حكم القياس في مسألة ما – وإذا حصل منهم قياس في مسألة ما – فالحكم الصادر منهم ظنى لاستناده إلى قياس ظنى .

فيبعد كما قلنا أن محصل مهم إحماع على حكم مستند إلى قياس كيف لا ؟ وهم لم مجتمعوا على حجية القياس من حيث هو ، وهل وقع مهم إحماع اليوم مستندين فيه إلى نص فضلا عن أن يكون حصل مهم إحماع مستندين به على قياس ؟

والجواب : عن الوجه الثانى : بما قلناه فى الجواب على الاعتراض الثانى بالنسبة لحسر الآحاد .

وأما الجواب على اعتراضهم الرابع الذى يقول : إن القياس ليس هو فرعاً للإحماع .. إلخ .

فالجواب: نعم ليس هو فرعاً للإحماع كما قلم بالنسبة لاعماده على الكتاب أو السنة — ولكنه بالنسبة لقولكم أن سند الإحماع القياس. يلزم من هذا أن القياس أصل يستند إليه الإحماع فى انعقاده والإحماع فرع بالنسبة لتوقف انعقاد الإحماع عليه ، فبذلك يتحقق بناء الأصل على فرعه وهذا ممتنع.

وأما الجواب : على اعتراضهم الحامس : القائل : إن الإجماع إنما انعقد على جواز محالفة المحتمد المنفر د باجتهاده ... إلخ .

فجوابنا: — أما بالنسبة للاجتهاد فإننا نقول: — لا يخلو الاجتهاد من: إما أن يكون الاجتهاد اجتهاداً في نصوص الشارع أولا، فإن كان الاجتهاد في نصوص الشارع بأن يجتهد العلماء في استنباط حكم من الأحكام من النص مباشرة. وبعد ذلك مجمعون عليه، فهذا الإجماع في الواقع مستند إلى نص لا إلى اجتهاد، غاية ما في الأمر استعمل الاجتهاد وسيلة للتوصل إلى حكم الشارع.

وإما أن يكون الاجتهاد فى حمل فرع على أصل منصوص عليه فى حكم لعلة مظنونة جامعة بينهما ، فهذا هو محل الحلاف وهو الذى دل الإحماع على جواز مخالفته بالنسبة لو كان صادراً عن اجتهاد واحداً و اثنين . أما اجتهاد الأمة فلا .

نعم نقول كما ذكرت . ولكن أين إجماع الأمة عن اجتهاد أو قياس لنقول معك : تحرم مخالفته .

﴿ وَبَهْذَا تَسَلِّمُ أَدَلَةُ المَانِعِينَ مِنَ الْاعْتِرَاضُ ، ويَتَبِينَ لَنَا أَنَ هَذَا الرَّأَى الذِّي اختاره ابن تيمية رحمه الله هو الصواب إن شاء الله تعالى .

والله أعلم بالصواب. وصلى الله على سيدنا محمد وعلى آله وصحبه وسلم.

#### خلاف العلماء في المراد بالعلة :

ذهب الحنفية ومن سلك طريقهم إلى أن القياس أساسه العلة ، وأن العلة : هى الوصف الظاهر المنضبط المشتمل على الحكمة المقصودة للشارع من شرع الحسكم ، فتى وجد الوصف واشتمل على الحكمة ولو غالباً وأثر فى الحكم فهو على وفق القياس ، ومنى وجد هذا الظاهر المنضبط .. إلخ . وتخلف عنه الحكم ، فإنه يكون جارياً على خلاف القياس عندهم ، والذى حملهم على اعتبار الوصف دون الحكمة هو أن الحكمة غير منضبطة ، فقد توجد ولا يوجد الحكم معها . مثال ذلك :

القصر فى الصلاة فى السفر شرع لحكمة وهى دفع المشقة . والعلة هى السفر . فقد توجد الحكمة وهى المشقة فى الحضر . ولو على الحكم بالحكمة التى هى المشقة هنا لساغ الفطر والقصر للحالين ونحوهم لبكن لم يسغ ذلك . فقد تخلف الحبكم عنها فهى غير منضبطة .بينا السفر وصف مناسب منضبط ظاهر صالح لترتيب الحكم عليه لاشهاله على الحكمة وهى المشقة فى الغالب .

وأما ابن تيمية فإنه بخالف الأحناف فى ذلك حيث يرى أن العلة ليست

الوصف الظاهر المنضبط المناسب فحسب بل العلة قد تـكون الوصف المناسب.

والحكمة التى من أجلها شرع الحكم فهى ترجع فى حملتها إلى جلب المصالح و دفع المضار — ولما كان الأمر كذلك فإن كل ما شرعه الله و ماجاء من النصوص شرع لمصلحة و هي إما جلب منفعة و إما دفع مضرة فإذا كان كذلك فهى تكون جارية على و فق القياس .

# المختار

وما ذهب إليه أن تيمية هو المختار لنا . وذلك لأنه لو لم يجز التعليل بالحكمة لكونها غير معلومة لما جاز بالوصف المشتمل عليها لأن العلم باشهال الوصف عليها من غير العلم بها ممتنع لكنه يصح التعليل بالوصف المشتمل عليها بالاتفاق كالسفر مثلا ، فإنه علة لجواز القصر لاشهاله على المشقة لا لكونه سفراً ، وحينئذ فإذا حصل الظن بأن الحكم في الأصل لتلك المصلحة أو المفسدة المقدرة وحصل الظن أيضاً بأن قدر تلك المصلحة أو المفسدة حاصل في الفرع لزم بالضرورة حصول الظن بأن الحكم قد وجد في الفرع والعمل بالظن واجب(١) .

وما ذكروه من أن الحكم قد يتخلف عن الحكمة فأرى أننا مى تحققنا من أن هذه حكمة بنص الشارع عليها أو إحماع فإن الحكم يدور معها وجوداً وعدماً.

و إنما الذي محصل أحياناً هو أن ما يقال عنه حكمة قد يكون جزءاً من الحكمة التي قصدها الشارع . أو تكون غير ها فيتخلف الحكم عنها ، أما حكمة

<sup>(</sup>١) نهاية السول ص ٢٦٣ ، ٢٦٤ \_ ٤ وحاشيته للشيخ نحيت المطيعي .

حقيقية هى مقصودة للشارع فى تشريع الحكم فلا يتخلف الحكم عنها ، فهو يدور معها وجوداً وعدماً ، فالمشقة مثلا هى فى نظرنا حكمة للترخيص فى القصر والفطر فى رمضان ، ولكن قد تكون جزء حكمة والجزء الآخر السفر مثلا .

وأما بالنسبة للفطر فى الحضر فيمكن التعليل بالمشقة وهذه العلة تدور مع الحكم وجوداً وعدما ، فساغ فى السفر الفطر لأنه مظنة المشقة ولم يسغ فى الحضر لأنه ليس مظنها ولكن متى وجدت المشقة التى قد تؤدى بصاحبها إلى الأضرار البالغة . فإنها تسوغ له الفطر كالمريض والعطشان والجاثع المشرفين على الهلاك .

وأما بالنسبة لقصر الصلاة فجاز فى السفر دون الحضر لعدة أسباب لا توجد فى الحضر منها :

١ ــ أن السفر أمر عارض وفى الحضر المشقة قد تكون أمراً مستمراً
 بل يصبح عاديا بالنسبة لكثير من الناس . والحياة لا تخلو من مشاق .

٢ ــ المسافر مشغول الفكر بسفره قد لا يعقل صلاته فلو صلى أربعاً
 ربما لا يطمئن فى صلاته ، ولم يدر كم صلى لتشوش ذهنه ، واشتغال باله
 بسفره ، والسفر أمر عارض كما قلنا نخلاف الحضر .

٣ – المسافر في حاجة إلى توفير الوقت له . ومن ثم قصرت الصلاة في حقه ، لأن ذلك أمر طارئ .

وبالنسبة للصلاة فى الحضر فقد شرع لهم فيها ما بجلب لهم المصلحة ويدفع المضرة والمشقة فمن لم يستطع الصلاة قائماً يصلى قاعداً ومن لم يستطع قاعداً يصلى على جنب ، ومن لم يستطع يصلى مستلقياً ، « لا يكلف الله نفساً إلا وسعها »(١) « يريد الله بكم اليسر ولا يريد بكم العسر (٢)» « وما جعل عليكم في الدين من حرج (٣)».

<sup>(</sup>١) البقسرة آية ٢٨٦ .

<sup>(</sup>٢) البقسرة آية ١٨٥.

<sup>(</sup>٣) الحيج آية ٧٨ .

على أن ابن تيمية لا منع أن تكون العلة هي الوصف الظاهر المنضبط المناسب المشتمل على مصلحة مقصودة للشارع في تشريع الحكم ، وهو حيما يرى ذلك لا منع أن تكون العلة هي نفس الحكمة ، لأن مبيي أحكام الشارع جلب المصالح و دفع المضار . ولئن تخلف الحكم عن الوصف الظاهر المنضبط المناسب الذي علاوا به ، فإن ذلك لا يعني أنه خالف القياس أو قياس الأصول بل هو جار على وفق القياس . إذ أن العلة قد تكون غير ما ذكروا فجميع أحكام الشارع ونصوصه جارية على وفق القياس والأصول .

وها هو يقول: فالقياس الصحيح مثل أن تكون العلة التي علق مها الحديم في الأصل موجودة في الفرع من غير معارض في الفرع بمنع حكمها ومثل هذا القياس لا تأتي الشريعة بحلافه قط. وكذلك القياس بإلغاء الفارق وهو أن لا يكون بين الصورتين فرق مؤثر في الشرع ، فمثل هذا القياس لا تأتي الشريعة بحلافه ، وحيث جاءت الشريعة باختصاص بعض الأنواع بحكم يفارق به نظائره فلابد أن يحتص ذلك النوع بوصف يوجب اختصاصه بالحكم ويمنع مساواته لغيره لكن الوصف الذي اختص به قد يظهر لبعض الناس وقد لا يظهر ، وليس من شرط القياس الصحيح المعتدل أن يعلم صحته كل وقد لا يظهر ، وليس من شرط القياس الصحيح الثابت في نفس الأمر وحيث أحد ، فمن رأى شيئاً من الشريعة محالفاً للقياس فإنما هو مخالف للقياس الذي انعقد في نفس الأمر وحيث علمنا أن النص جاء بخلاف قياس علمنا قطعاً أنه قياس فاسد بمعني أن صورة النص امتازت عن تلك الصور التي يظن أنها مثلها بوصف أوجب تخصيص الشارع لها بذلك الحكم فليس في الشريعة ما نحالف قياساً صحيحاً . لكن فيها الشارع لها بذلك الحكم فليس في الشريعة ما نحالف قياساً صحيحاً . لكن فيها ما مخالف القياس الفاسد وإن كان من الناس من لا يعلم فساده (۱) .

<sup>(</sup>١) رسالة القياس لابن تيمية وابن القيم ص ٧ .

# ابن تيمية وخلاف العلماء فى العمل بالمصلح المركمة

وأعنى بالمصلحة المرسلة ما لم يشهد لها دليل معين من المشرع باعتبارها أو إلغائها .

اتفق العلماء على أن الأمور التعبدية الحالصة يقتصر فيها على ما ورد به النص فكما لا يعتد فيها بالقياس لا يصح العمل فيها بقاعدة المصالح المرسلة لأن المقصود بها إرضاء الله تعالى ، ووسائل رضاه لا تعرف إلا منه ، ولأن فتح باب العمل بالمصلحة فيها يفتح باب الابتداع في الدين وتتغير به شعائره بمرور الزمن .

أما المعاملات ، فقد اختلف العلماء في اعتبار المصلحة المرسلة فيها وتضاربت آراوًهم ، واختلف النقل عن كثير من أئمتهم .

وسأذكر إن شاء الله ما نقل عنهم وأبين الحق في ذلك :

## للعلماء في ذلك مذاهب:

الأول: منع التمسك به مطلقاً. قال الآمدى: واتفق الفقهاء من الشافعية والحنفية على امتناع التمسك به و هو الحق(١).

قال الشوكانى : وإليه ذهب الجمهور(٢) . قات : وإلى ذلك ذهب الظاهرية .

الأحكام للآمدي ص ١٦٠ ـ ٤ .

<sup>(</sup>٢) إرشاد الفحول ٢٤٢ .

الثانى: الجواز مطلقاً وهو المروى عن الإمام مالك ، والشافعي فى القديم رحمهما الله تعالى(١).

الثالث: إن كانت ملائمة لأصل كلى من أصول الشرع أو لأصل جزئى جاز بناء الأحكام عليها وإلا فلا – حكاه ابن برهان فى الوجيز عن الشافعى وقال : إنه الحق ، وقال إمام الحرمين : ذهب الشافعي ومعظم أصحاب أبى حنيفة إلى تعليق الأحكام بالمصالح المرسلة بشرط الملاءمة للمصالح المعتبرة المشهود لهما بالأصول(٢).

الرابع: وهو مذهب الغزالى والبيضاوى إن كانت المصلحة ضرورية قطعية كلية جاز بناء الأحكام علمها وإلا فلا(٣).

#### المصلحة المرسلة عند الحنابلة:

ذكر ابن دقيق(؛) العيد قوله: الذي لا شك فيه أن لمالك ترجيحاً على غيره من الفقهاء في هذا النوع. ويليه أحمد بن حنبل ولا يكاد مخلو غيرهما من اعتباره في الجملة، وليكن لهذين ترجيح في الاستعال لها على غيرهما.

وقال ابن بدران فى شرحه على الروضة: قلت: والمحتار عندى اعتبار أصل المصالح المرسلة، ولكن الاسترسال فيها، وتحقيقها محتاج إلى نظر سديد، وتدقيق، وإنى أرى عالب الأحكام فى أيامنا التى نحن بها سالكة

<sup>(</sup>١) روضة الناظر مع شرحها ص ١٥١٥ ـ ١ .

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق – وإرشاد الفحول ص ٢٤٢ .

<sup>(</sup>٣) إرشاد الفيحول ص ٢٤٢ .

<sup>(</sup>٤) ابن دقيق العيد الإمام الفقيه الحافظ المحدث العلامة المجتهد شيخ الإسلام تق الدين أبو الفتح محمد بن على بن وهب بن مطيع القشيرى المنفلوطي صاحب التصانيف ولد سنة ١٢٥ ه وصنف شمرح العمدة والإمام في الأحكام والاقتراح في علوم الحديث ، قل أن ترى العيون مثله وله يد طولى في الأصول والمعقول ، ولى قضاء الديار المصرية وتخرج به أثمة . مات سنة ٧٠٢ ه (طبقات الحفاظ ١٩٥٣).

<sup>(</sup>٥) شرح الروضة لابن بدران ص ٤١٥ ـ ١ .

على ذلك الأصل ، ومهيئة لقبوله سخطناً أم رضينا ، والفتوى تتغير بتغير الزمان ، وذلك أن الله تعالى إنما بعث الرسل عليهم الصلاة والسلام لتحصيل مصالح العباد . . إلى أن قال : ومن ذلك ما يقوله فقهاء الحنابلة وغيرهم : يرجع في القبض والإحراز ، وفي كل ما لم يرد من الشرع تحديد فيه إلى ما يتعارفه الناس بينهم(١) .

وقال أيضاً في كتابه المدخل إلى مذهب الإمام أحمد . واختلف في حجية المصالح المرسلة ، فذهب أصحابنا لاعتبارها على ما أسلفناه(١) .

## ابن تيمية والمصالح المرسلة:

عرفنا مما تقدم موقف العلماء المالكية والحنفية والشافعية والحنابلة وغير هم من المصلحة المرسلة ، ولكن بتى أن نعرف رأى ابن تيمية فيها . فهل يقول مها ؟

نعم . إنه يقول بها متى كانت ملائمة لتصرفات الشرع ولم تعارض نصا ولكنه ربطها بالقياس إذ أن أساس القياس عنده الوصف الملائم ، فتى وجدت وتحققت فهناك المصلحة التى بجب اتباعها . كما أنه يرى أنه لا يمكن أن توجد مصلحة حقيقية وتصادم نصا ، فتى صادمت المصلحة نصا أو ناقضت تصرفات الشارع فهى فى الواقع ليست مصلحة حقيقية بل مصلحة موهومة ، ويخالف الذين يعتبرون المصلحة مقصورة على حفظ الضروريات الحمس ، ويرى أن المصلحة كما تشمل هذه الضروريات الحمس بدفع المضارعها ، وهو تشمل جلب المنافع ، وجلب المنفعة كما يكون فى الدنيا يكون فى الدين ، وهو إذ يقول بالمصلحة المرسلة يقول بها على حذر حتى أنه ليكاد يقول بمنعها . إذ يقول بالمصلحة المرسلة يقول بها على حذر حتى أنه ليكاد يقول بمنعها . فهو برى أنها شيء مقيد بقيود تابعة لما جاء عن الشرع ، ليس ذلك موكولا لأهواء الناس ورغباتهم وميولهم ، إذ اعتبار ذلك موكولا إلى الناس أمر

<sup>(</sup>۱) المدخل ص ۱۳۸ .

يهدم الدين وتحصل به الفوضى ولذا استغل كثير من علماء السوء والحكام وغيرهم هذا الأصل وتوسعوا به تحقيقاً لرغباتهم وأهوائهم .

و بعد أن قدمنا آراء العلماء فيها أسوق أدلة الطرفين ثم أذكر الرأى المختار مع توجيهه .

### أدلة المانعين :

استدل المانعون بأدلة منها:

۱ ــ أن الأخذ بالمصالح يؤدى إلى إهدار قدسية أحكام الشريعة بتصرف ذوى الأهواء فيها وفقاً لأغراضهم ومآربهم تحت ستار المصلحة بناء على تغير أوجه المصلحة بتطور الزمان والمكان فيكون القول بالمصلحة من باب التلذذ والتشهى ، قال ابن حزم : وهذا باطل لأنه اتباع الهوى وقول بلا برهان(۱) .

٢ ــ أن المصالح منقسمة إلى ما عهد من الشارع اعتباره ، والى ما عهد منه إلغاؤه ، وهذا القسم متر دد بين ذينك القسمين وليس إلحاقه بأحدهما أولى من الآخر ، فامتنع الاحتجاج به دون شاهد بالاعتبار يعرف أنه من قبيل المعتبر دون الملغى (٢) .

٣ - أن الأخذ بالمصالح المرسلة يؤدى إلى النيل من وحدة التشريع وعمومه ، فتختلف الأحكام باختلاف الأزمان والأحوال والأشخاص نظراً لتبدل المصالح على مر الأيام(٣) .

### أدلة القائلين بالمصلحة المرسلة:

١ ــ ثبت بالاستقراء أن أحكام الشرع روعي فيها الأخذ بمصالح الناس

<sup>(</sup>١) المنخول ص ٥٥٥ والوسيط ص ٥٠٧ .

<sup>(</sup>٢) الأحكام للآمدى ص ١٦١ ــ ٤ و نهاية السول مع سلم الوصول ص ٣٩٥ ـ ٤ .

<sup>(</sup>٣) المنخول ص ٣٥٩ .

واعتبار جنس المصالح فى حملة الأحكام يوجب ظن اعتبار هذه المصلحة فى تعليل الأحكام لأن العمل بالظن واجب ، والدليل على اعتبار المصالح قوله تعالى : (وما أرسلناك إلا رحمة للعاملين)(١) وتقتضى الرحمة تحقيق مصالح الناس ، وقوله سبحانه وتعالى : (وما جعل عليكم فى الدين من حرج)(٢) (بريد الله بكم اليسر ولا يريد بكم العسر)(٣) . وقوله تعالى فى إباحة لحم الميتة للمضطر : (فمن اضطر فى مخمصة غير متجانف لإنم فإن الله غفور رحيم)(٤) وقوله عز وجل : (يا أيها الناس قد جاءتكم موعظة من ربكم وشفاء لما فى الصدور ، وهدى ورحمة للمؤمنين(٥)) . وقوله صلى الله عليه وسلم : (لا ضرر ولا ضرار »(١) .

Y — أن الحياة فى تطور مستمر وأساليب الناس للوصول إلى مصالحهم تتغير فى كل زمن وبيئة ، وفى أثناء ذلك تتجدد مصالح الناس فلو اقتصرنا على الأحكام المبنية على مصالح نص الشرع على اعتبارها لتعطل كثير من مصالح الناس وحمد التشريع ووقف عن مسايرة الزمن ، وفى ذلك إضرار بهم كبير لا يتفق مع قصد التشريع من تحقيق المصالح ودفع المفاسد وحينئذ لابد من إصدار أحكام جديدة تتلاءم مع مقاصد الشريعة العامة ، وأهدافها الرئيسية حتى يتحقق خلود الشريعة وصلاحيتها الدائمة(٧) .

٣ ــ أن من يتبع اجتهادات الصحابة ، ومن جاء بعدهم بجد أنهم كانوا يفتون فى كثير من الوقائع بمجرد اشتهال الواقعة على مصلحة راجحة دون تقييد بمقتضى قواعد القياس ، أى بقيام شاهد على اعتبار المصلحة دون

<sup>(</sup>١) الأنبياء آية ١٠٧.

<sup>(</sup>٢) الحج آية ٧٨ .

<sup>(</sup>٣) البقرة آية ١٨٥ .

<sup>(</sup>٤) المائدة آية ٣

<sup>(</sup>ه) يونس آية 🔻 ۷ه

 <sup>(</sup>٦) قال النووى رحمه الله: حايث حسن رواه ابن ماجة والدارقطى وغيرهما مسنداً ورواه
 الك في الوطأ مرسلا عن عمرو بن أبي يحيى عن أبيه عن النبي صلى الله عليه وسلم فأسقط أبا سعيد و له
 طرق يقوى بعضها بعضاً ( الأربعين النووية الحديث ٣٢ ) .

<sup>(</sup>٧) الوسيط ص ٥٠٥ .

إنكار من أحد ، فكان ذلك إحماعاً على اعتبار المناسب المرسل . والإجماع كما هو معروف حجة بجب العمل به(١) .

ويظهر ذلك بذكر نماذج من عمل الصحابة . رضوان الله عليهم :

(أ) حمع أبو بكر رضى الله عنه القرآن الكريم من الصحف المتفرقة في مصحف واحد بإشارة عمر رضى الله عنه دون سبق نظير له بدليل قول أبي بكر لعمر حينا راجعه في حمعه : كيف أفعل شيئاً لم يفعله رسول الله صلى الله عليه وسلم ؟ فقال لى : هو والله خير . فلم يزل عمر يراجعني في ذلك حتى شرح الله صدرى له ، ورأيت فيه الذي رأى عمر (٢) – واستخلف أيضاً عمر دون وقوع نظير من قبل .

(ب) ووقف عمر رضى الله عنه سهم المؤلفة قلوبهم من الصدقات مع أنه ثابت بالنص لعدم الحاجة إلى تأليف قلوبهم بعد أن عز الإسلام، وأسقط أيضاً حد السرقة عام المحاعة مع أنه منصوص عليه لعموم الابتلاء والحاجة وكان يشاطر المهم من الولاة في ماله منعاً للظلم والاستغلال. وقتل الجاعة بالواحد حين اشتركوا في قتله حتى لايتخذ الاجتماع ذريعة إلى الحلاص من القصاص.

وأمضى الطلاق الثلاث بكلمة واحدة زجراً عن كثرة استعاله . وأبقى الأرض المفتوحة عنوة بيد أهلها ، ووضع الحراج على أهلها لمصلحة حماعة المسلمين وترويد بيت المال . ودون الدواوين وانخذ السجون إلى آخر ما أثر عنه من أحكام جديدة .

(ج) كتب عبّان رضى الله عنه المصحف على حرف واحد ووزعه فى الأمصار وأحرق ماعداه . وحكم بإرث الزوجة التى طلقها زوجها فى مرض موته فراراً من إرثها معاملة له بنقيض مقصوده .

<sup>(</sup>١) نهاية السول مع سِلم الوصول ص ٣٩٥ ـ ٤ .

<sup>(</sup>٢) الاعتصبام ص ١١٥٠ .

(د) اتفق الصحابة على تضمين الصناع مع أن الأصل أنهم أمناء على ما فى أيديهم من أموال الناس منعاً لنهاو نهم مع حاجة الناس المتكررة إليهم ، وفيه يقول على رضى الله عنه : لا يصلح الناس إلا ذاك .

#### المخنــار

و نختار ما ذهب إليه ابن تيمية رحمه الله من العمل بالمصلحة المرسلة ملى كانت ملائمة لتصرفات الشرع ولم تعارض نصاً ــ وأما أدلة المانعين فيمكن الجواب عبها بما يلى :

فالجواب عن الأول: بأن الأخذ بالمصالح المرسلة ليس من قبيل التشريع بالهوى ، وإنما يكون ذلك لو كان مناقضاً لنصوص الشريعة ، ومصادماً لما علم من مقاصد الشريعة ، أما والمصلحة تشهد لهما الأصول ومقاصد الشريعة فلا تعتبر من قبيل التشريع بالهوى ، ثم القائلون بها لا يقولون بها إلا إذا انعدم النص لأن المصلحة المرسلة فرع انعدامه ، وإذا وجد فالمصير إليه أولا وأخيراً ، فلا يمكن أن يتصور التعارض بنن النصوص والمصلحة المرسلة فضلاً عن العمل بها في مصادمته وإبطاله .

فإن كان ثم معارضة فالمصلحة باطلة ملغاة ، ولذا فإن القائلين بالمصلحة المرسلة يشترطون شروطاً ثلاثة تجعل المصلحة متى تحققت هذه الشروط مما جاءت بها الشريعة ، وهذه الشروط كما ذكرها الشاطبي :

- ١ أن تكون ملائمة لمقاصد الشريعة .
- ٢ ــ أن تكون مما تدركه العقول فلا مدخل لهــا في التعبدات .
- ٣ أن تكون فيما يرجع إلى حفظ ضرورى أو رفع حرج عن الأمة
   عما يخفف عهم سواء كان رفع الحرج لاحق بالضرورى أو الحاجى(١) .

<sup>(</sup>١) الاعتصام للشاطبي ص ١٢٩ ، ١٣٣ - ٢ .

و بجاب عن الثانى : بأنا قد عهدنا من تصرفات الشارع ومن منطق العقل السليم أن اشمال الوصف على مصلحة راجحة ، ومفسدة مرجوحة يجعل اعتباره أرجح من إلغائه .

وقد راعى الشارع مبدأ المصالح فى تشريع الأحكام ، وذلك مما يغلب على الظن اعتبار المناسب المرسل فيجب العمل به . لأن العمل بالظن واجب . وأيضاً فإن المصالح التى ألغاها الشارع نظراً لما تجره من المفاسد قليلة .

ويجاب عن الثالث: بأن مجال العمل بالمصلحة المرسلة هو حيث لانص على اعتبار المصلحة أو إلغائها. فلا يتنافى مع مبدأ وحدة التشريع وعمومه وإنما يكون الأمر على العكس وهو جعل الشريعة صالحة لكل زمان ومكان عا يتفق مع المصلحة العامة ويدفع الحرج والضرر عن الجاعة.

عرفنا أن المصلحة المرسلة هي ما لم يشهد لهما الشرع بالاعتبار أو الإَلغاء ، وتوافق تصرفات الشريعة أو بعبارة أخرى : تشهد له أصول الشريعة العامة بالاعتبار .

وعرفنا أن كثيراً من المؤلفين ينقل خلاف العلماء فى ذلك فيرى بعضهم أن هذا الأصل يقول به الإمام مالك مطلقاً .

وأنكر حماعة من المالكية ، ومنهم القرطبي : ما نسب إلى مالك من القول بها فقال : ذهب الشافعي وبعض أصحاب أبى حنيفة إلى عدم الاعتماد عليها ، وهو مذهب مالك .

بينما كثير من أصحابه وأتباعه يروون عن مالك : القول بها(١) .

وهذا الشافعي بروى عنه القول بها في مذهبه القديم وروى عنه واشهر المنع كما روى عنه القول بها إن كانت ملائمة لأصل كلي من أصول الشرع ، أو لأصل جزئي كما روى عن أبي حنيفة القول بها والمنع مها(٢).

<sup>(</sup>١) إرشاد الفحول ص ٢٤٢ .

<sup>(</sup>٢) إرشاد الفحول ص ٢٤٢ مع روضة الناظر وشرحها ص ١٠٤٠ .

وإننا نستطيع أن نقول: يكاد العلماء أن يتفقوا على القول بها ، فهم يقولون برعاية الأحكام الشرعية للمصالح ، فكل حكم شرعى مربوط محكمته ، وأن الحكمة هي التي دعت إلى تقريره ومرجع هذه الحكمة إلى جلب المصالح للعباد ودرء المفاسد عنهم ، وهذه الحكمة ظاهرة في أكثر الأحكام خصوصاً المعاملات وقد تختى في بعض العبادات.

فمالك والشافعي وأبو حنيفة وأحمد في الواقع يرون العمل بالمصلحة المرسلة متى شهدت لهـا الأصول بالاعتبار .

وكذلك الإمام الغزالى . وما روى عنهم فى رده فهو محمول على ماكان مخالفاً لمقاصد الشريعة أو النصوص .

قال ابن دقيق العيد : لست أنكر على من اعتبر أصل المصالح لكن الاسترسال فيها وتحقيقها محتاج إلى نظر سديد وربما تخرج عن الحد .

وقال أيضاً: الذي لاشك فيه أن لمالك ترجيحاً على غيره من الفقهاء في هذا النوع ، ويليه أحمد بن حنبل ، ولا يكاد يخلو غيرهما عن اعتباره في الجملة ، ولكن لهذين ترجيح في الاستعال لها على غير ها(١) .

وقال القرافى المالكى: \_ وأما المصلحة المرسلة فالمنقول أنها خاصة بنا ، وإذا افتقدت المذاهب وجدتهم إذا قاسوا وجمعوا وفرقوا بن المسألتين لايطلبون شاهداً بالاعتبار لذلك المعنى الذى به جمعوا وفرقوا ، بل يكتفون عطلق المناسبة وهذا هو المصلحة المرسلة ، فهى حينئذ في حميع المذاهب(٢).

ويقول الغزالى: كل مصلحة رجعت إلى حفظ مقصود شرعى عـلم كونه مقصوداً بالكتاب أو السنة والإحماع ، فليس خارجاً من هذه الأصول لكنه لايسمى قياساً بل مصلحة مرسلة إذ القياس أصل معين وكون هذه المعانى مقصودة عرفت لا بدليل واحد بل بأدلة كثيرة لا حصر لهـا من

<sup>(</sup>١) إرشاد الفجول ص ٧٤٧ .

<sup>(</sup>٢) شرح التنقيح ص ٣٩٤ ر

الكتاب والسنة وقرائن الأحوال وتفاريق من الآمارات تسمى لذلك مصلحة مرسلة ، وإدا فسرنا المصلحة بالمحافظة على مقصود الشرع فلا وجه للخلاف في اتباعها بل مجب القطع بكونها حجة(١) .

وقال الآمدى : وقد اتفق الفقهاء من الشافعية والحنفية وغيرهم على امتناع التمسك بها وهو الحق . . . إلى أن قال : وإذا عرف ذلك فالمصالح على ما بينا منقسمة إلى ما عهد من الشارع اعتبارها وإلى ما عهد إلغاؤها ، وهذا القسم متردد بين ذينك القسمين وليس إلحاقه بأحدهما بأولى من الآخر ، فامتنع الاحتجاج به دون شاهد بالاعتبار يعرف أنه من قبيل المعتبر دون الملغى (٢) .

فقوله: دون شاهد بالاعتبار . . . إلخ يبين لنا أن الآمدى موافق للمالكية والحنابلة فى القول بها إذا كان ثم شاهد بالاعتبار إذ أنهم لا يقولون بها إلا إذا كان هناك شاهد بالاعتبار من أدلة الشرع يعرف به أنه من قبيل المعتبر دون الملغى .

وقال شيخنا محمد الأمين الشنقيطى ــ رحمه الله ــ : والحق أن أهل المذاهب كلهم يعملون بالمصلحة المرسلة وإن قرروا فى أصولهم أنها غير حجة كما أوضحه القرافى فى التنقيح(٣).

والمتتبع لما جاء عنهم من أحكام براهم حكموا بها على وفق المصلحة المرسلة ، وإن كان الشافعي – رحمه الله – محمل ما جاء من المصالح على القياس وأبو حنيفة على الاستحسان فهما يكن من ذلك فهم مجتمعون على تقديم المصالح ورعايتها وما جاء عنهم من ذمه والمنع منه فهو محمول على المصلحة المخالفة لمقصود الشرع المصادمة للنصوص .

<sup>(</sup>١) المستصنى ص ١٤٣ ، ١٤٤ - ١ .

<sup>(</sup>٢) الأحكام للآمدي ص ١٦٠ ـ ٤ .

<sup>(</sup>٣) مذكرة أصول الفقه على روضة الناظر ص ١٧ .

ولا ينكر الحنفية ولا غير هم ما برع فيه أبو حنيفة من الاستحسان وخاصة ما استثنى به بعض مسائل من القياس أو من القواعد العامة ولا سند له إلار عاية المصلحة بالمعنى الذى فسرناها به(١) .

وكذلك لاينكر أحد أن الشافعي بني كثيراً من أحكام مذهبه الجديد في مصر على عرف أهلها ، وترك ما بناه من قبل على عرف أهل العراق والحجاز ، ولا معني لهذا إلا رعاية مصالح الناس في كل من البيئتين(١) .

وقد بين إمام الحرمين : مذهب الشافعية والحنفية بقوله : وذهب الشافعي ومعظم أصحاب أبي حنيفة رضى الله عهم إلى اعماد الاستدلال وإن لم يستندوا إلى حكم متفق عليه في أصل ولكنه لايستجيز النأى والبعد والإفراط وأن يسوغ تعليق الأحكام بمصالح يراها شبيهة بالمصالح المعتبرة وفاقاً وبالمصالح المستندة إلى أحكام ثابتة الأصول تارة في الشريعة (٢).

ويقول الغزالى: كل مصلحة لا ترجع إلى حفظ المقصود فهم من الكتاب أو السنة والإخماع وكانت من المصالح الغريبة التي لا تلائم تصرفات الشارع فهي باطلة مطرحة ، ومن صار إليها فقد شرع كما أن من استحسن فقد شرع (٣).

#### تنبيـــه

هذه حملة من المسائل الأصولية التي خالف فيها ابن ثيمية بعض العلماء . ووافق فيها البعض الآخر ، ذكرناها للقارىء الكريم علماً بأنه سبق أن ذكرنا رأى ابن تيمية فيها في الأبواب السابقة مجردة عن ذكر الحلاف ، وهنا ذكرنا رأيه مقروناً بالحلاف والدليل ، ومناقشة الأدلة وترجيح المختار . حيث وعدنا القارىء الكريم بذلك في المخطط . لكن تركنا كثيراً

<sup>(</sup>١) أصول التشريع الإسلامي للأستاذ على حسب الله ص ١٧٤ .

 <sup>(</sup>۲) ص ۳۳۱ من كتاب البرهان في أصول الفقه لإمام الحرمين الجويني نقلا عن أصول
 التشريع للأستاذ على حسب الله ص ۱۷٤ .

<sup>(</sup>٣) المستصل ص ١٤٣ - ١ .

من المسائل الأصولية التي جرى فيها خلاف والسبب في ذلك أن ابن تيمية ليس له رأى مستقل عن غيره من العلماء ، أو لم يشتهر به عن الكثير من العلماء . بل هو فرد من أفراد القائلين ، وشهرة القول بها للجمهور ، أو لكثير من العلماء ، ولر بما لايكون له دليل على ذلك إلا مجرد ذكر رأيه بينها يكون الاستدلال والنقاش للآخرين ، ولو ذكرت رأيه في ذلك لاحتجت إلى ذكر دليله ومناقشته ، وذكر أدلة الآخرين ومناقشها ، وترجيح المختار بينها ليس له في ذلك دليل ولا نقاش إلا مجرد ذكر الرأى فقط لذا رأيت ألا أذكر رأيه في المسائل التي خالف فيها غيره ، واكتفيت بذكر رأيه في المسائل التي خالف فيها غيره ، واكتفيت بذكر رأيه في المسائل قل موضعه .

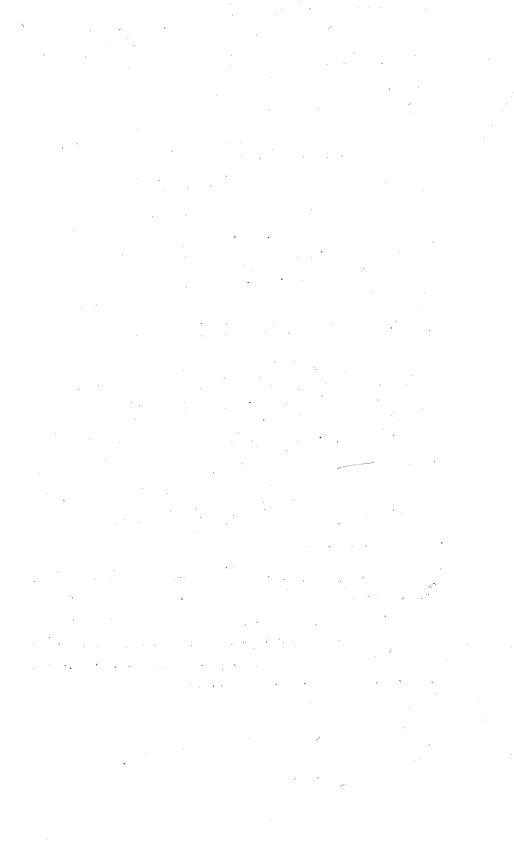
قد يقول قائل : إن المسائل التي ذكرتها في هذا الفصل ليست رأياً لان تيمية وحده .

فالجواب : نعم كل مسألة قال فيها ابن تيمية وخالف فيها أحداً ليست رأياً له وحده ، ولكن ذكرت هذه المسائل في هذا الفصل دون غيره لأحد سين :

إما لأنه اشهر بها وخالف فيها ما هو الراجح عند الجمهور وغيرهم من العلماء .

أو وافق الجمهور ، لكن أيد هذا القول ووجهه بالأدلة التي لم يقلها غيره ، فذكرته ليتبن رجحان قول الجمهور في ذلك .

والله الهادى إلى سواء الصراط وهو حسبنا ونعم الوكيل وصلى الله وسلم على سيدنا محمد .



# الفصل الثالث

# نما ذج من قطبيهًا رَ ابن تبميت المسائل الأصولية على مسائل فرعية :

سأذكر إن شاء الله تعالى فى هذا الفصل باختصار نماذج من المسائل الفرعية التى أفتى بها ابن تيمية رحمه الله مستنداً على ما تقدم من الأصول:

ا - أوجب على العريان ومن عليه نجاسة فى بدنه أو ثوبه أن يصلى على حسب حاله ، مستدلا على ذلك بأن الله لم يأمر العبد أن يصلى الفرض مرتين إلا إذا لم يفعل الواجب الذى يقدر عليه فى المرة الأولى ، مثل أن يصلى بلا طمأنينة فعليه أن يعيد الصلاة ، كما أمر النبى صلى الله عليه وسلم من صلى ولم يطمئن أن يعيد الصلاة ، وقال : « ارجع فصل فإنك لم تصل(۱) » وكذلك من نسى الطهارة وصلى بلا وضوء فعليه أن يعيد ، كما أمر النبى صلى الله عليه وسلم من توضأ وترك لمعة فى قدمه لم يمسها الماء أن يعيد الوضوء والصلاة .

فأما من فعل ما أمر به محسب قدرته ، فقد قال تعالى : (فاتقوا الله ما استطعتم) وقال النبى صلى الله عليه وسلم : (إذا أمرتكم بأمر فأتوا منه ما استطعتم)(٢).

٢ - وأفتى من استيقظ آخر وقت الفجر وعليه غسل وخاف إذا اغتسل طلوع الشمس - أن يغتسل ويصلى بعد ذلك ولو طلعت الشمس ولا يجوز له أن يتيمم حرصاً على الوقت مستدلا على ذلك بأن الوقت فى حق النائم

 <sup>(</sup>١) قال فى المنتى : متفق عليه من حديث أبى هريرة فى صلاة الرجل المسىء صلاته
 ص ٢٩٤ - ٢ نيل الأوطار .

<sup>(</sup>۲) مجموع فتاوی ابن تیمیة ص ۳۹، ۳۵ . ۲۲

هو من حين يستيقظ وقد قال النبي صلى الله عليه وسلم: من نام عن صلاة أو نسبها فليصلها إذا ذكرها فإن ذلك وقبها(١). وفرق رحمه الله بين هذه الصورة والصورة الأخرى ، وهي ما إذا استيقظ في أول الوقت . والماء بعيد منه لا يدركه إلا بعد الوقت أو كان البرد شديداً . ويضره الماء البارد ، ولا يمكنه الذهاب إلى الحام أو تسخين الماء حتى نخرج الوقت فإنه أفتى في هذه الصورة بأنه يلزمه أن يتيمم ويصلى الصلاة في وقتها .

وقال فى هذه الصورة : ومن ظن أن الصلاة بعد خروج الوقت بالماء خير من الصلاة فى الوقت بالتيمم فهو ضال جاهل(٢) .

٣ - ورجع رحمه الله أفضلية التغليس في صلاة الفجر على الإسفار بقوله: فإن الأحاديث الصحيحة المستفيضة عن النبي صلى الله عليه وسلم يتبين منها أنه كان يغلس بصلاة الفجر كما في الصحيحين عن عائشة رضى الله عنها قالت: « لقد كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يصلى الفجر فيشهد معه نساء من المؤمنات متلفعات بمروطهن ثم يرجعن إلى بيوبهن ما يعرفهن أحد من الغلس » والنبي صلى الله عليه وسلم لم يكن في مسجده قناديل كما في الصحيحين عن أبي برزة الأسلمي (٣). « أن النبي صلى الله عليه وسلم كان يقرأ في الفجر بما بين الستين آية إلى المائة ، وينصرف منها حين يعرف الرجل جليسه » وهذه القراءة هي نحو نصف جزء أو ثلث جزء ، وكان فراغه من الصلاة حين يعرف الرجل جليسه » وهذه القراءة هي نحو نصف بنا في الصحيح من غير فراغه من الصلاة حين يعرف الرجل جليسه ، وهكذا في الصحيح من غير فراغه من الوجه أنه كان يغلس بالفجر ، وكذلك خلفاؤه الراشدون بعده ، وكان بعده أمراء يؤخرون الصلاة عن وقتها ، فنشأ في دولتهم فقهاء رأوا

<sup>(</sup>۱) قال فى الفتح الكبير رواه الإمام أحمد والبخارى ومسلم والترمذى والنسائ عن س ص ۲٤٧ ــ ٣ .

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوي ص ۳۵ ، ۳۹ ـ ۲۲ .

 <sup>(</sup>٣) أبو برزة الأسلمى: اسمه نضلة بن عبيد وقيل نضلة بن عبد الله ويقال نضلة بن عائذ ،
 نزل البصرة وله بها دار ، وأتى خراسان فنزل مرو ، ومات بالبصرة بعد ولاية ابن زياد وقبل
 • وت معاوية سنة ٢٠ ه وقيل سنة ٢٤ ه ( الاستيعاب ٢٦١٠ ـ ٤ ) .

عادتهم فظنوا أن تأخير الفجر والعصر أفضل من تقديمهما وذلك غلط فى السنة ، وساق ابن تيمية دليل من رأى الإسفار وأجاب عنه قائلا :

واحتجوا بما رواه الترمذى عن النبى صلى الله عليه وسلم أنه قال : «أسفروا بالفجر فإنه أعظم للأجر » وقد صححه الترمذى ، وهذا الحديث لو كان معارضاً لم يقاومها ، لأن تلك فى الصحيحين وهى مشهورة مستفيضة ، والحبر الواحد إذا خالف المشهور المستفيض كان شاذاً ، وقد يكون منسوخاً ، لأن التغليس هو فعله حتى مات ، وفعل الحلفاء الراشدين بعده (١) ولهذا فسروا ذلك الحديث بوجهين :

أحدهما: أنه أراد الإسفار بالحروج منها أى أطيلوا القراءة حتى تخرجوا منها مسفرين ، فإن النبي صلى الله عليه وسلم كان يقرأ فيها بالستين آية إلى مائة آية نحو نصف حزب .

والوجه الثانى: أنه أراد أن يتبين الفجر ويظهر ، فلا يصلى مع غلبة الظن ، فإن النبى صلى الله عليه وسلم : كان يصلى بعد التبين إلا يوم مزدلفة فإنه قدمها ذلك اليوم على عادته والله أعلم(٢) .

٤ ــ وقال في النية : حينًا سئل رحمه الله عن محلها وحكم التلفظ بها
 عند الدخول في العبادات :

قال رحمه الله تعالى : محل النية القلب دون اللسان باتفاق أئمة المسلمين في حميع العبادات : الصلاة . والطهارة . والزكاة . والحج . والصوم . والعتق . والجهاد ، وغير ذلك ، ولو تكلم بلسانه مخلاف ما نوى في قلبه كان الاعتبار علم نوى بقلبه ، لا باللفظ . ولو تكلم بلسانه ولم تحصل النية في قلبه لم بجزى ذلك باتفاق أئمة المسلمين .

 <sup>(</sup>۱) ص ۹۹، ۹۹ - ۲۲ مجموع الفتاوى .

<sup>(</sup>۲) ۹۷ ، ۹۸ ـ ۲۲ مجموع الفتاوی .

فإن النية هي من جنس القصد ، ولهذا تقول العرب : نواك الله نحير أي قصدك نحير ، وقول النبي صلى الله عليه وسلم : إنما الأعمال بالنيات ، وإنما لكل المرىء ما نوى ، فمن كانت هجرته إلى الله ورسوله فهجرته إلى الله ورسوله ، ومن كانت هجرته لدنيا يصيبها أو امرأة ينكحها فهجرته إلى ما هاجر إليه(١) » مراده صلى الله عليه وسلم بالنية : النية التي في القلب دون اللسان باتفاق أثمة المسلمين : الأئمة الأربعة وغيرهم .

وسبب الحديث يدل على ذلك فإن سببه أن رجلا هاجر من مكة إلى المدينة ليتزوج امرأة يقال لها: أم قيس فسمى مهاجر أم قيس ، فخطب النبى صلى الله عليه وسلم على المنبر وذكر هذا الحديث. وهذا كان نيته في قلبه.

والجهر بالنية لابجب ولا يستحب باتفاق المسلمين ، بل الجاهر بالنية مبتدع مخالف للشريعة ، إذا فعل ذلك معتقداً أنه من الشرع فهو جاهل ضال ، يستحق التعزير والعقوبة على ذلك إذا أصر على ذلك بعد تعريفه ، والبيان له لاسيا إذا آذى من إلى جانبه برفع صوته أو كرر ذلك مرة بعد مرة ، فإنه يستحق التعزير البليغ على ذلك . ولم يقل أحد من المسلمين أن صلاة الجاهر بالنية أفضل من صلاة الحافت بها سواء كان إماماً أو مأموماً أو منفرداً .

وأما التلفظ بها سرآ فلا يجب أيضاً عند الأئمة الأربعة وسائر أثمة المسلمين ، ولم يقل أحد من الأئمة أن التلفظ بالنية واجب لا فى طهارة ولا فى صلاة ولا فى صيام ولا فى حج ولا يجب على المصلى أن يقول بلسانه : أصلى الصبح ، ولا أصلى الظهر ولا العصر لا إماماً ولا مأموماً ولا يقول بلسانه فرضاً ولا نفلا ولا غير ذلك بل يكنى أن تكون نيته فى قلبه والله يعلم ما فى القالوب .

وكذلك نية الغسل من الجنابة ، والوضوء يكفي فيه نية القلب .

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري ص ٤ ـ ١ صحيح البخاري .

وكذلك نية الصيام فى رمضان لايجب على أحد أن يقول : أنا صائم غداً ، باتفاق الأئمة بل يكفيه نية قلبه .

والنية تتبع العلم فمن علم ما يريد أن يفعله فلابد أن ينويه فإذا علم المسلم أن غداً من رمضان وهو ممن يصوم فلابد أن ينوى الصيام ، فإذا علم أن غداً العيد لم ينو الصيام تلك الليلة .

وكذلك الصلاة: فإذا علم أن الصلاة القائمة صلاة الفجر أو الظهر وهو يعلم أنه يريد أن يصلى صلاة الفجر أو الظهر فإنه إنما ينوى تلك الصلاة لا يمكنه أن يعلم أنها الفجر وينوى الظهر ، وكذلك إذا علم أنه يصلى إماماً أو مأموماً فإنه لابد أن ينوى ذلك ، والنية تتبع العلم والاعتقاد اتباعاً ضرورياً إذا كان يعلم ما يريد أن يفعله فلابد أن ينويه فإذا كان يعلم أنه يريد أن يصلى الظهر وقد علم أن تلك الصلاة صلاة الظهر امتنع أن يقصد غيرها ولو اعتقد أن الوقت قد خرج أجزأته صلاته باتفاق الأئمة . ولو اعتقد أنه خرج فنوى الصلاة بعد الوقت فتبين أنها في الوقت أجزأته الصلاة باتفاق الأئمة .

وإذا كان قصده أن يصلى على الجنازة أى جنازة كانت . فظنها رجلا ، وكانت امرأة صحت صلاته نخلاف ما نوى ، وإذا كان مقصوده أن لا يصلى إلا على من يعتقده فلاناً فتبين غيره فإنه هنا لم يقصد الصلاة على ذلك الحاضر .

والمقصود هنا: أن التلفظ بالنية لا يجب عند أحد من الأثمة ولكن بعض المتأخر بن خرج وجها في مذهب الشافعي بوجوب ذلك و غلطه حماهير أصحاب الشافعي وكان غلطه أن الشافعي قال: لا بد من النطق في أولها فظن هذا الغالط أن الشافعي أراد النطق بالنية فغلطه أصحاب الشافعي حميعهم. وقالوا: إنما أراد النطق بالتكبير لا بالنية ولكن التلفظ بها هل هو مستحب أولا؟ هذا فيه قولان معروفان للفقهاء منهم من استحب التلفظ بها كما ذكر ذلك من ذكره من أصحاب أبي حنيفة والشافعي وأحمد ، وقالوا التلفظ بها أوكد، واستحبوا التلفظ بها في الصلاة والصيام والحج وغير ذلك.

ومنهم من لم يستحب التلفظ بها كما قال ذلك من قاله من أصحاب مالك وأحمد وغيرهما ، وهذا هو المنصوص عن مالك . وأحمد سئل : تقول قبل التكبير شيئاً ؟ قال : لا . وهذا هو الصواب .

فإن النبي صلى الله عليه وسلم لم يكن يقول قبل التكبير شيئاً ، ولم يكن يتلفظ بالنية لا في الطهارة ولا في الصلاة ولا في الصيام ولا في الحج ، ولا غيرها من العبادات ولا خلفاؤه ولا أمر أحداً أن يتلفظ بالنية بل قال لمن علمه الصلاة : كبر . كما في الصحيح عن عائشة – رضى الله عنها سقالت : «كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يستفتح الصلاة بالتكبير والقراءة بالحمد لله رب العالمين (١) » ولم يتلفظ قبل التكبير بنية ولا غيرها ولا علم ذلك أحداً من المسلمين ولو كان ذلك مستحباً لفعله النبي صلى الله عليه وسلم ولعظمه المسلمون ، وكذلك في الحج إنما كان يستفتح الإحرام بالتلبية وشرع للمسلمين أن يلبوا في أول الحج وقال صلى الله عليه وسلم لضباعة بنت الزبير لاحجى واشترطى فقولى : لبيك اللهم لبيك ، ومحلى حيث حبستني » فأمرها أن تشترط بعد التلبية (٢) .

ولم يشرع لأحد أن يقول قبل التلبية شيئاً لا يقول اللهم إنى أريد العمرة والحج ، ولا الحج والعمرة ولا يقول : فيسره لى وتقبله منى ولا يقول : نويتها جميعاً ، ولا يقول : أحرمت لله ولا غير ذلك من العبادات كلها ولا يقول قبل التلبية شيئاً ، بل جعل التلبية فى الحج كالتكبير فى الصلاة ، وكان هو وأصحابه يقولون : فلان أهل بالحج ، أهل بالعمرة ، أو أهل بهما جميعاً ، كما يقال كبر للصلاة ، والإهلال رفع الصوت بالتلبية ، وكان يقول فى تلبيته (لبيك حجاً وعمرة) ينوى ما يريد أن يفعله بعد التلبية لا قبلها (٣).

<sup>(</sup>۱) رواه مسلم ص ۱۳۲ ـ ۲ بشرح النووى .

 <sup>(</sup>۲) قال فى المنتقى رواه الجاعة إلا البخارى عن ابن عباس – ورواه البخاري ومسلم وأحمد
 عن عائشة – ورواه أحمد عن عكرمة عن ضباعة بنت الزبير بن عبد المطلب ص ١٤٤٣ – ٤
 نيل الأوطار .

<sup>(</sup>٣) مجموع الفتاوي ص ٢١٧ -- ٢٢٣ .

وقال فى موضع آخر: نية الطهارة من وضوء أو غسل أو تيمم والصلاة والصيام والحج والزكاة والكفارات وغير ذلك من العبادات لا تفتقر إلى نطق اللسان باتفاق أئمة الإسلام، بل النية محلها القلب دون اللسان باتفاقهم فلو لفظ بلسانه غلطاً مخلاف ما نوى فى قلبه، كان الاعتبار بما نوى، لا بما لفظ، ولم يذكر أحد فى ذلك خلافاً إلا أن بعض متأخرى أصحاب الشافعى ــرحمه الله ـ خرج وجهاً فى ذلك وغلطه فيه أئمة أصحابه.

وكان سبب غلطه أن الشافعي قال : إن الصلاة لا بد من النطق في أولها . وأراد الشافعي بذلك : التكبير الواجب في أولها فظن هذا الغالط أن الشافعي أراد النطق بالنية فغلطه أصحاب الشافعي حميعهم . . . إلى أن قال : بل التلفظ بالنية نقص في العقل والدين : أما في الدين فلأنه بدعة ، وأما في العقل فلأنه بمنزلة من يريد أن يأكل طعاماً فيقول : نويت بوضع يدى في هذا الإناء أني أريد أن آخذ منه لقمة فأضعها في في فأهضغها ثم أبلعها لأشبع . مثل القائل الذي يقول ، نويت أصلي فريضة هذه الصلاة المفروضة على حاضر الوقت . أربع ركعات في حماعة أداء لله تعالى ، فهذا كله حمق وجهل ، وذلك أن النية بليغ العلم . فتى علم العبد ما يفعله كان قد نواه ضرورة ، فلا يتصور مع وجود العلم بالعقل أن يفعل بلا نية ولا يمكن مع عدم العلم أن تحصل نية (1)

وحميع ما أحدثه الناس من التلفظ بالنية قبل التكبير وقبل التلبية وفى الطهارة وسائر العبادات فهى من البدع التى لم يشرعها رسول الله صلى الله عليه وسلم وكل ما محدث فى العبادات المشروعة من الزيادات التى لم يشرعها رسول الله صلى الله عليه وسلم فهى بدعة بل كان صلى الله عليه وسلم يداوم فى العبادات على تركها . ففعلها والمداومة عليها بدعة وضلالة من وجهين .

من حيث اعتقاد المعتقد أن ذلك مشروع مستحب أى يكون فعله خيراً من تركه ، مع أن النبي صلى الله عليه وسلم لم يكن يفعله ألبتة فيبتى حقيقة هذا القول أن ما فعلناه أكمل وأفضل مما فعله رسول الله صلى الله عليه وسلم ،

<sup>(</sup>۱) مجنوع الفتاوي ص ۲۳۰ – ۲۳۲ – ۲۲

وقد سأل رجل مالك بن أنس عن الإحرام قبل الميقات: فقال: « أخاف عليك الفتنة ، فقال له السائل: أى فتنة فى ذلك ؟ . وإنما زيادة أميال فى طاعة الله عز وجل ، قال: وأى فتنة أعظم من أن تظن فى نفسك أنك خصصت بفضل لم يفعله رسول الله صلى الله عليه وسلم ، وقد ثبت فى الصحيحين أنه قال: « من رغب عن سنى فليس منى » فأى من ظن أن سنة أفضل من سنى فرغب عما سننته معتقداً أن ما رغب فيه أفضل مما رغب عنه فليس منى ، لأن خير الكلام كلام الله ، وخير الهدى هدى محمد صلى الله عليه وسلم . كما فى الصحيح عن النبى صلى الله عليه وسلم أنه كان نخطب بنلك يوم الجمعة (1) .

ورجح رحمه الله مذهب الجمهور في اكتفاء المأموم بقراءة إمامه الفاتحة في الصلاة الجهرية مؤيداً اختياره بالنصوص من الكتاب والسنة وإليك قوله:

فإن للعلماء فيه ثلاثة أقوال: - قيل: ليس له أن يقرأ حال جهر الإمام إذا كان يسمع لا بالفاتحة ولا غيرها ، وهذا قول الجمهور من السلف والحلف ، وهذا مذهب مالك وأحمد وأبي حنيفة وغيرهم وأحد قولي الشافعي ، وقيل بل بجوز الأمران ، والقراءة أفضل ويروى هذا عن الأوزاعي وأهل الشام ، والليث بن سعد وهو اختيار طائفة من أصحاب أحمد وغيرهم ، وقيل بل القراءة واجبة وهو القول الآخر للشافعي ، وقول الجمهور هو الصحيح فإن الله تعالى قال : ( وإذا قرى القرآن فاستمعوا له وأنصتوا لعلكم ترجمون )(٢)) قال أحمد: أحمع الناس على أنها نزلت في الصلاة وقد ثبت لها المحمد من حديث أبي موسى عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال : « إنما جعل الإمام ليوتم به فإذا كبر فكبروا ، وإذا قرأ فأنصتوا ، وإذا كبر وركع فكبروا واركعوا ، فإن الإمام يركع قبلكم ويرفع قبلكم فتلك بتلك » الحديث وروى هذا اللفظ من حديث أبي هريرة أيضاً . وذكر مسلم بتلك » الحديث وروى هذا اللفظ من حديث أبي هريرة أيضاً . وذكر مسلم بتلك » الحديث وروى هذا اللفظ من حديث أبي هريرة أيضاً . وذكر مسلم بتلك » الحديث وروى هذا اللفظ من حديث أبي هريرة أيضاً . وذكر مسلم بتلك » الحديث وروى هذا اللفظ من حديث أبي هريرة أيضاً . وذكر مسلم

<sup>(</sup>١) من ص ٢١٧ إلى ٢٢٤ ـ ٢٢ مجموع الفتاوي .

<sup>(</sup>٢) الأعسراف آية ٢٠٤.

أنه ثابت: فقد أمر الله ورسوله بالإنصات للإمام إذا قرأ وجعل النبي صلى الله عليه وسلم ذلك من حملة الانتهام به ، فمن لم ينصت له لم يكن قد انتم به ، ومعلوم أن الإمام بجهر لأجل المأموم ، ولهذا يومن المأموم على دعائه فإذا لم يستمع لقراءته ضاع جهره ، ومصلحة متابعة الإمام مقدمة على مصلحة ما يومر به المنفرد . ألا ترى أنه لو أدرك الإمام في وتر من صلاته فعل كما يفعل فيتشهد عقيب الوتر ويسجد بعد التكبير إذا وجد مساجداً كل ذلك لأجل المتابعة فكيف لايستمع لقراءته ، مع أنه بالاستماع بحصل له مصلحة القراءة : فإن المستمع له مثل أجر القارىء . ومما يبين هذا اتفاقهم كلهم على أنه لايقرأ معه فيما زاد على الفاتحة إذا جهر فلولا أنه بحصل له أجر القراءة بإنصاته له لكانت قراءته لنفسه أفضل من استماعه للإمام وإذا كان بحصل له بالإنصات أجر القارىء لم محتج إلى قراءته . فلا يكون فيها منفعة ، بل فيها مضرة شغلته عن الاستماع المأمور به (۱) .

ورجح رحمه الله قول من استحب فعل الصلوات ذوات الأسباب
 ف أوقات النهى مؤيداً ذلك بالدليل:

يقول رحمة الله عليه بعد ما ذكر خلاف العلماء فى ذلك ، والصحيح قول من استحب ذلك وهو مذهب الشافعى وأحمد فى إحدى الروايتين . اختارها طائفة من أصحابه ، فإن أحاديث النهى عن الصلاة فى هذه الأوقات مثل قوله : (لا صلاة بعد الفجر حتى تطلع الشمس ، ولا صلاة بعد العصر حتى تغرب الشمس(٢) ) عموم مخصوص خص منها صلاة الجنائز باتفاق المسلمين ، وخص منها قضاء الفوائت . بقوله : (من أدرك ركعة من الصبح قبل أن تطلع الشمس فقد أدرك الصبح ) . وقد ثبت عن النبى صلى الله عليه وسلم : أنه قضى ركعتى الظهر بعد العصر ، وقال للرجلين اللذين رآهما لم

۲۲ - ۲۹۶ - ۲۹۶ - ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ .

 <sup>(</sup>۲) قال فى المنتقى متفق عليه من حديث أبى سعيد ورواه البخارى وأحمد وأبو داود من حديث عمران بن حصين ص ٩٩ ــ ٣ نيل الأوطار .

يصليا بعد الفجر في مسجد الحيف : « إذا صليما في رحالكما ، ثم أتيماً مسجد حماعة فصليا معهم فإنها لكما نافلة » . وقد قال : (يا بني عبد مناف ، لا تمنعوا أحداً طاف بهذا البيت وصلى فيه أية ساعة شاء من ليل أو نهار ) فهذا المنصوص يبين أن ذلك العموم خرجت منه صورة .

أما قوله: (إذا دخل أحدكم المسجد فلا بجلس حتى يصلى ركعتين). فهو أمر عام لم نخص منه صورة. فلا بجوز تخصيصه بعموم مخصوص بل العموم المحفوظ أولى من العموم المخصوص.

وأيضاً فإن الصلاة والإمام على المنبر أشد من الصلاة بعد الفجر والعصر . وقد ثبت عنه فى الصحيح أنه قال : « إذا دخل أحدكم المسجد والإمام يخطب فلا يجلس حتى يصلى ركعتين » فلما أمر بالركعتين فى وقت هذا النهى – فكذلك فى وقت ذلك النهى ، وأولى ، ولأن أحاديث النهى فى بعضها : ( فتحروا بصلاتكم ) فنهى عن التحرى للصلاة ذلك الوقت ، ولأن من العلماء من قال : إن النهى فيها نهى تنزيه لا تحريم .

ومن السلف من جوز التطوع بعد العصر مطلقاً ، واحتجوا بحديث عائشة ، لأن النهى عن الصلاة إنما كان سداً للذريعة إلى التشبه بالكفار ، وما كان منهياً عنه للذريعة فإنه يفعل لأجل المصلحة الراجحة كالصلاة التى لها سبب تفوت بفوات السبب ، فإن لم تفعل فيه فاتت المصلحة والتطوع المطلق لايحتاج إلى فعله وقت النهى ، فإن الإنسان لايستغرق الليل والنهار بالصلاة ، فلم يكن فى النهى تفويت مصلحة وفى فعله فيه مفسدة نخلاف التطوع الذى له سبب يفوت كسجدة التلاوة وصلاة الكسوف ، ثم إنه إذاجاز ركعتا الطواف مع إمكان تأخير الطواف فما يفوت أولى أن يجوز .

ثم قال رحمه الله : وطائفة من أصحابنا بجوزون قضاء السنن الرواتب دون غيرها ليكون النبى صلى الله عليه وسلم قضى ركعنى الظهر ، وروى عنه أنه رخص فى قضاء ركعنى الفجر ، فيقال : إذا جاز قضاء السنة الراتبة مع إمكان تأخيرها ، فما يفوت كالكسوف ، وسعود التلاوة وتحية المسجد أولى أن بجوز ، بل قد ثبت بالحديث الصحيح قضاء الفريضة فى هذا الوقت

مع أنه قد يستحب تأخير قضائها ، كما أخر النبى صلى الله عليه وسلم قضاء الفجر لمـا نام عنها فى غزوة خيبر وقال : (إن هذا واد حضرنا فيه الشيطان) فإذا جاز فعل ما يمكن تأخيره ، فما لا يمكن ولا يستحب تأخيره أولى(١) .

وأورد في موضع آخر اعتراضاً ، وأجاب عليه : وهو قوله : فإن قيل : أحاديث النهي عامة ، فنحن نحملها على عمومها إلا ما خصه الدليل ، فما علمنا أنه مخصوص لمجيء نص خاص فيه خصصناها به وإلا أبقيناها على العموم ؟ . قيل : هذا إنما يستقيم أن لو كان هذا العام المخصوص لم يعارضه عمومات محفوظة أقوى منه ، وأنه لما خص منه صور علم اختصاصها بما يوجب الفرق ، فلو ثبت أنه عام خص منه صور لمعنى منتف من غيرها وقد عارضه أحاديث خاصة وعامة عموماً محفوظاً وما خص منه لم نختص بوصف يوجب استثناءه دون غيره ، بل غيره مشارك له في الوصف الموجب لتخصيصه ، أو أولى منه بالتخصيص . وحاجة المسلمين العامة إلى تحية المسجد أعظم منها إلى ركعتي الطواف فإنه بمكن تأخير الطواف ، مخلاف تحية المسجد ، فإنها لاتمكن ، ثم الرجل إذا دخل وقت نهى إن جلس ولم يصل ، كان مخالفاً لأمر النبي صلى الله عليه وسلم مفوتاً هذه المصلحة إن لم يكن آثمًا بالمعصية . وإن بني قائمًا أو امتنع من دخول المسجد فهذا شر عظيم ، ومن الناس من يصلي سنة الفجر في بيته ثم يأتي إلى المسجد ، فالذين يكرهون التحية : منهم من يقف على باب المسجد حتى يقيم ، فيدخل يصلى معهم ، وبحرم نفسه دخول بيت الله في ذلك الوقت الشريف ، وذكر الله فيه ، ومهم من يدخل وبجلس ولا يصلي فيخالف الأمر ، وهذا ونحوه مما يبين قطعاً أن المسلمين مأمورون بالتحية في كل وقت ، وما زال المسلمون يدخلون المسجد طرفى النهار ولو كانوا منهيين عن تحية المسجد حينئذ لكان هذا مما يظهر نهى الرسول عنه ، فكيف وهو قد أمرهم إذا دخل أحدهم المسجد والحطيب على المنبر فلا مجلس حتى يصلى ركعتين ، أليس في أمرهم بها في هذا الوقت تنبهاً على غيره من الأوقات(٢).

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ص ۲۹۷ – ۲۹۹ .

۲۳ - ۱۹۵ س ۱۹۵ - ۲۳ .

٧ - ومن الفروع التي استند فيها ابن تيمية إلى أصل الكتاب والسنة والقياس .

## تحريم الحشيشة :

قال فيها رحمه الله : وأما الحشيشة الملعونة المسكرة : فهى بمنزلة غيرها من المسكرات والمسكر منها حرام باتفاق العلماء ، بل كل ما يزيل العقل فإنه يحرم أكله ولو لم يكن مسكراً كالبنج ، فإن المسكر بجب فيه الحد ، وغير المسكر بجب فيه التعزير .

« وأما قليل الحشيشة المسكرة » فحرام عند حماهير العلماء كسائر القليل من المسكرات ، وقول النبي صلى الله عليه وسلم : (كل مسكر خمر ، وكل خمر حرام ) يتناول ما يسكر ، ولا فرق بين أن يكون المسكر مأكولا أو مشروباً أو جامداً أو مائعاً ، فلو اصطبغ كالحمر كان حراماً ولو أماع الحشيشة وشربهاكان حراماً ، ونبينا صلى الله عليه وسلم بعث بجوامع الكلم ، فإذا قال كلمة جامعة كانت عامة في كل ما يدخل في لفظها ، ومعناها سواء كانت الأعيان موجودة في زمانه أو مكانه أو لم تكن

فلما قال : كل مسكر حرام تناول ذلك ماكان بالمدينة من خر وتمر وغيرها وكان يتناول ماكان بأرض اليمن من خر الحنطة والشعير والعسل وغير ذلك ، و دخل فى ذلك ما حدث بعده من خر لين الحيل الذي يتغذه البرك ونحوهم فلم يفرق أحد من العلماء بين المسكر من لين الحيل والمسكر من الحنطة والشعير ، وإن كان أحدهما موجوداً فى زمنه كان يعرفه ، والآخر لم يكن يعرفه ، إذ لم يكن بأرض العرب من يتخذ خراً من لين الحيل ، وهذه الحشيشة – فإن أول ما بلغنا أنها ظهرت بين المسلمين فى أو اخر المائة السادسة وأوائل السابعة حيث ظهرت دولة التير ، وكان ظهورها مع ظهور سيف ( جنكسخان ) لما أظهر الناس ما نهاهم الله ورسوله عنه من الذنوب سلط الله عليهم العدو ، وكانت هذه الحشيشة الملعونة من أعظم من الذنوب سلط الله عليهم العدو ، وكانت هذه الحشيشة الملعونة من أعظم من المذكرات وهي شر من الشراب المسكر من بعض الوجوه ، والمسكر شر منها من وجه آخر ، فإنها مع أنها تسكر آكلها حتى يبقى مصطولا تورث

التخنث والديوثة وتفسد المزاج فتجعل الكبد كالسفنجة وتوجب كثرة الأكل ، وتورث الجنون ، وكثير من الناس صار مجنوناً بسبب أكلها ، ومن الناس من يقول ، أنها تغير العقل فلا تسكر كالبنج ، وليس كذلك لل تورث نشوة ولذة وطربا كالحمر وهذا هو الداعى إلى تناولها وقليلها يدعو إلى كثيرها كالشراب المسكر ، والمعتاد لها يصعب عليه فطامه عنها أكثر من الحمر ، فضررها من بعض الوجوه أعظم من الحمر . ولهذا قال الفقهاء أنه بجب فيها الحد كما بجب في الحمر(۱) .

وقال فى موضوع آخر : والصحيح أن الحشيشة مسكرة كالشراب فإن آكلها ينتشون بها ويكثرون تناولها ، مخلاف البنج وغيره فإنه لاينتشى ولا يشتهى ، وقاعدة الشريعة : أن ما تشهيه النفوس من المحرمات : كالحمر والزنا ففيه الحد . ومالا تشهيه : كالميتة ففيه التعزير ، والحشيشة مما يشهيها آكلوها و متنعون عن تركها ، ونصوص التحريم فى الكتاب والسنة على من يتناولها كما يتناول غير ذلك (٢) .

وقال في موضع آخر : وأين هؤلاء الضلال مما تورثه هذه الملعونة من قلة الغيرة ، وزوال الحمية حتى يصر آكلها إما ديوثاً وإما مأبوناً وإما كليهما ، وتفسد الأمزجة حتى جعلت خلقاً كثيراً مجانبن وتجعل الكبد منزلة السفنج ، ومن لم يجن منهم فقد أعطته نقص العقل ولو صحا منها فإنه لابد أن يكون في عقله خبل ثم أن كثيرها يسكر حتى يصد عن ذكر الله وعن الصلاة ، وهي وإن كانت لانوجب قوة نفس صاحبها حتى يضارب ويشاتم ، فكني بالرجل شراً أنها تصده عن ذكر الله وعن الصلاة إذا سكر منها ، وقليلها وإن لم يسكر فهو ممنزلة قليل الحمر . ثم أنها تورث من مهانة آكلها ودناءة نفسه وانفتاح شهوته مالا يورثه الحمر ، ففنها من المفاسد ما ليس في الحمر ، وإن كان في الحمر مفسدة ليست فيها وهي الحدة ، فهي بالتحريم أولى من الحمر ، لأن ضرر آكل الحشيشة على نفسه أشد من ضرر

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتساوي ۲۰۶ – ۲۰۶ . ۳۶ .

<sup>(</sup>٢) المرجع السِابق ص ٢١٤ - ٣٤ .

الحمر ، وضرر شارب الحمر على الناس أشد إلا أنه فى هذه الأزمان لكثرة أكل الحشيشة صار الضرر الذى منها على الناس أعظم من الحمر ، وإنما حرم الله المحارم لأنها تضر أصحابها ، وإلا فلو ضرت الناس ولم تضره لم يحرمها ، إذ الحاسد يضره حال المحسود ولم يحرم الله اكتساب المعالى لدفع تضرر الحاسد هذا وقد قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : (كل مسكر خر ، وكل مسكر حرام ) ، وهذه مسكرة ، ولو لم تشملها لفظ بعينها لكان فيها من المفاسد ما حرمت الحمر من أجلها ، مع أن فيها مفاسد أخر غير مفاسد الحمر توجب تحريمها(۱) .

وقال فى موضع آخر : ولو قدر بأن اللفظ لم يتناوله وكان فى معنى ما فى القرآن والسنة – ألحق به بطريق الاعتبار والقياس – كما دخل الهود والنصارى والفرس فى عموم الآية – ودخلت حميع المسكرات فى معنى خمر العنب . وأنه بعث محمداً صلى الله عليه وسلم بالكتاب والميزان ليقوم الناس بالقسط والكتاب : القرآن – والميزان : العدل . والقياس الصحيح هو من العدل لأنه لايفرق بين المهاثاين ، بل سوى بينهما ، فاستوت السيئات فى المعنى الموجب للتحريم ، لم يخص أحدها بالتحريم دون الأخرى ، بل من العدل أن يسوى بينهما ، ولو لم يسو بينهما كان تناقضاً ، وحكم الله ورسوله منزه عن التناقض(٢) .

٨ ــ ثبت أن رسول الله صلى الله عليه وسلم يأكل الرطب والتمر والشعير ونحو ذلك مما هو من قوت المدينة فهل التأسى به الذى أمرنا به أن يقصد كل أحد إلى خصوص الرطب والتمر والشعير فيكون ذلك لخصوصية فيها فيفعل ذلك من يكون فى بلاد لا ينبت فيها التمر ولا يقتاتون الشعير . بل يقتاتون البر والأرز أو غير ذلك .

وبني ابن تيمية على ذلك الأصل هذه المسألة الفرعية ، مسألة تنازع العلماء

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتــاوى ص ٢٢٣ – ٢٢٤ . ٣٤ .

<sup>(</sup>۲) عجموع الفتساوى ص ۲۰۹ – ۲۱۰ نه ۳۴ ،

فيها ، ألا وهى : ما يجزىء من الطعام فى صدقة الفطر ، فهل يجزىء إخراج البر والأرز ونحوهما فى البلد الذى يعتبر فيه هذا النوع من الطعام قوتها ، أو يلزم إخراج التمر والبر والشعير ونحوها من الأصناف الواردة فى الحديث .

فأجاز لكل بلد أن نخرج صاعاً من قوته صدقة للفطر ، واستدل الملك بقوله تعالى فى كفارة اليمين : (من أوسط ما تطعمون(۱)) كما استدل على ذلك بعمل الصحابة ، حيث إنهم لما فتحوا الأمصار كان كل منهم يأكل من قوت بلده ، ويلبس من لباس بلده ، من غير أن يقصد أقوات المدينة ولباسها ، ولو كان هذا الثانى (التمر والبر والشعير ونحو ذلك) هو الأفضل لكانوا أولى باختيار الأفضل(٢).

9 - ومن المسائل الفرعية : أن الغالب عليه وعلى أصحابه أنهم كانوا يأتزرون ويرتدون ، فهل الأفضل لكل واحد أن يرتدى ويأتزر ولو مع القميص السراويل من غير حاجة إلى الإزار والرداء ، وذكر أن هذا أيضاً مما تنازع العلماء فيه . ورجح الثانى : إذ أن هذا اللباس من الأمور العادية التى يتبع فيها أعراف الناس وعاداتهم ، وإلزامهم بلباس معين أو استحباب هذا النوع من اللباس مما يوقع الناس في الحرج الذي تأباه الشريعة السمحة ، ولو كان ذلك مستحباً لكان الصحابة أولى الناس بذلك ، فالمعروف كما قال ابن تيمية - رحمه الله المن كل واحد من الصحابة الذين استقروا في البلدان المفتوحة يأكل من قوت بلده ويلبس من لباس بلده من غير أن يقصدوا أقوات المدينة ولباسها(٣).

• 1 – ومن المسائل الفرعية جوابه – رحمه الله تعالى – حيمًا سئل عن جواز المسح على الجوربين، فقد أيد فتواه بالنص والقياس. فها هو يقول للسائل: نعم يجوز المسح على الجوربين إذا كان يمشى فيهما سواء كانت مجلدة أو لم تكن في أصح قولى العلماء، فني السنن أن النبي صلى الله عليه وسلم

<sup>(</sup>١) المائدة آية ٨٩ .

<sup>(</sup>٢) مجموع الفتساوى ص ٥٢٥ - ٣٢٦ - ٢٢ .

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق ص ٣٢٦ - ٢٢ .

مسح على جوربيه ونعليه . وهذا الحديث إذا لم يثبت فالقياس يقتضى ذلك فإن الفرق بين الجوربين والنعلين إنما هو كون هذا من صوف وهذا من جلود . ومعلوم أن مثل هذا الفرق غير مؤثر فى الشريعة ، فلا فرق بين أن يكون جلودا أو قطنا أو كتانا أو صوفاً كما لم يفرق بين سواد اللباس في الإحرام وبياضه ، ومحظوره ومباحه ، وغايته أن الجلد أبتى من الصوف فهذا لا تأثير له ، كما لا تأثير لكون الحلد قوياً ، بل بجوز المسح على ما يبتى وما لا يبتى .

وأيضاً : فمن المعلوم أن الحاجة إلى المسح على هذا كالحاجة إلى المسح على هذا سواء ، ومع التساوى فى الحكمة والحاجة يكون التفريق بينهما تفريقاً بين المهاثلين ، وهذا خلاف العدل والاعتبار الصحيح الذى جاء به الكتاب والسنة ، وما أنزل الله به كتبه ، وأرسل به رسله ومن فرق بكون هذا ينفذ الماء منه ، وهذا لا ينفذ منه ، فقد ذكر فرقاً طردياً عديم التأثير .

ولو قال قائل: يصل الماء إلى الصوف أكثر من الجلد، فيكون المسح عليه أولى للصوق الطهور به أكثر ، كان هذا الوصف أولى بالاعتبار من ذلك الوصف ، وأقرب إلى الأوصاف المؤثرة ، وذلك أقرب إلى الأوصاف الطردية ، وكلاهما باطل(١) .

11 - ومن ذلك فتواه فى جواز المسح على الخفين أكثر من المدة المحدودة شرعاً إذا خاف بنرع خفيه وغسل قدميه انقطاع رفقته أو حبسهم على وجه يتضررون بالوقوق لانتظاره - قياساً على الجبرة . فها هو يقول : لما ذهبت على البريد ، وجد بنا السير ، وقد انقضت مدة المسح فلم يمكن النزع والوضوء إلا بانقطاع عن الرفقة أو حبسهم على وجه يتضررون بالوقوف فغلب على ظنى عدم التوقيت عند الحاجة كما قلنا فى الجبرة ، وزلت حديث عمر وقوله لعقبة بن عامر : (أصبت السنة ) على هذا توفيقاً بين الآثار ثم رأيته مصرحاً به فى مغازى ابن عائد : أنه كان قد ذهب على البريد كما ذهبت لما فتحت دمشق ، ذهب بشيراً بالفتح من يوم الجمعة البريد كما ذهبت لما فتحت دمشق ، ذهب بشيراً بالفتح من يوم الجمعة

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتـــاوى ص ۲۱۶ ـ ۲۱ .

إلى يوم الجمعة فقال له عمر : منذ كم لم تنزع خفيك ؟ . فقال : منذ يوم الجمعة ، فقال : ( أصبت ) فحمدت الله(١) .

17 -- ومن ذلك فتواه بطهورية الماء الذى تغير بوقوع طاهر فيه كالصابون والأشنان موافقاً فى ذلك رأى أبى حنيفة - والرواية الثانية عن الإمام أحمد مؤيداً ذلك بالدليل:

اسمع إليه إذ يقول ــ رحمه الله ــ :

وأما مسألة تغير الماء اليسير أو الكثير بالطاهرات كالأشنان والصابون والسدر والخطمى والتراب والعجين وغير ذلك مما قد يغير الماء ، مثل الإناء إذا كان فيه أثر سدر أو خطمى ووضع فيه ماء فتغير به مع بقاء اسم الماء ، فهذا فيه قولان معروفان للعلماء :

أحدها: أنه لا بجوز التطهير به كما هو مذهب مالك والشافعي وأحمد في إحدى الروايتين عنه التي اختارها الحرق (٢) والقاضي ، وأكثر متأخرى أصحابه لأن هذا ليس بماء مطلق ، فلا يدخل في قوله تعالى : « فلم تجدوا ماء »(٣) ثم إن أصحاب هذا القول استثنوا من هذا أنواعاً بعضها متفق عليه بينهم ، وبعضها مختلف فيه ، فما كان من التغير حاصلا بأصل الحلقة أو بما يشق صون الماء عنه ، فهو طهور باتفاقهم ، وما تغير بالأدهان والكافور ونحو ذلك ففيه قولان معروفان في مذهب الشافعي وأحمد وغيرها وماكان تغيره يسيراً فهل يعني عنه أو لا يعني عنه ، أو يفرق بين الرائحة وغيرها ؟ . على ثلاثة أوجه إلى غير ذلك من المسائل .

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي ص ۲۱۵ - ۲۱ .

<sup>(</sup>۲) الحسين بن عبد الله بن أحد أبو على الحرق ، صحب حرب والمروذى ، وكان يدعى خليفة المروذى . وكان رجلا صالحاً كتب عنه الناس . حدث عن أبى عمرو التقورى المقرى ومحمد بن مرداس الأنصارى وغيرهما ، وروى عنه ابنه أبو القاسم وأبو بكر الشافمي وخلق ، مات سنة ٢٩٩ ه و دفن بالقرب من قبر أحمد بن حنبل و تبعه خلق عظيم من الناس ( طبقات الحنابلة ه ٤ - ٢ ) .

<sup>(</sup>٣) المائدة آية ٢

والقول الثانى: أنه لا فرق بين المتغير بأصل الحلقة وغيره ولا بما يشق الاحتراز عنه ، ولا بما لا يشق الاحتراز عنه فما دام يسمى ماء ولم يغلب عليه أجزاء غيره كان طهوراً ، كما هو مذهب أبى حنيفة وأحمد فى الرواية الأخرى عنه وهى التى نص عليها فى أكبر أجوبته – وهذا القول هو الصواب لأن الله سبحانه وتعالى قال : (وإن كنتم مرضى أو على سفر أو جاء أحد منكم من الغائط أو لامستم النساء ، فلم تجدوا ماء فتيمموا صعيداً طيباً ، فامسحوا بوجوهكم وأيديكم (١)) وقوله : (فلم تجدوا ماء) نكرة فى سياق الذي فيعم كل ما هو ماء ، لا فرق فى ذلك بين نوع ونوع .

فإن قيل : إن المتغير لا يدخل فى اسم المـاء؟ .

قيل تناول الاسم لمسماه لا فرق فيه بين التغير الأصلى والطارىء ، ولا بين التغير الذى يمكن الاحتراز منه فإن الفرق بين هذا وهذا إنما هو من جهة القياس لحاجة الناس إلى هذا المتغير دون هذا فأما من جهة اللغة وعموم الاسم وخصوصه فلا فرق بين هذا وهذا ؟ . ولذا لو وكله فى شراء ماء أو حلف لا يشرب ماء أو غير ذلك ، لم يفرق بين هذا وهذا بل إن دخل هذا دخل هذا ، وإن خرج هذا خرج هذا ، فلما حصل الاتفاق على دخول المتغير تغيراً أصلياً أو حادثاً بما يشق صونه عنه علم أن هذا النوع دخل فى عموم الآية ، وقد ثبت بسنة رسول الله صلى الله عليه وسلم أنه قال فى البحر : (هو الطهور ماؤه ، الحل ميتته )(٢) والبحر متغير الطعم تغيراً شديداً لشدة ملوحته فإذا كان النبى صلى الله عليه وسلم قد أخير أن ماءه طهور مع هذا التغير كان ما هو أخف ملوحة أولى أن يكون طهوراً ، وإن كان الملح وضع فيه قصداً ، إذ لا فرق بينهما فى الاسم من جهة الملغة ومهذا يظهر ضعف حجة المانعين ، فإنه لو استى ماء أو وكله فى شراء ماء لم يتناول ذلك ماء البحر ، ومع هذا فهو داخل فى عموم الآية ، فكذلك ماكان مثله فى الصفة ـ وأيضاً فقد ثبت أن النبى فى عموم الآية ، فكذلك ماكان مثله فى الصفة ـ وأيضاً فقد ثبت أن النبى فى عموم الآية ، فكذلك ماكان مثله فى الصفة ـ وأيضاً فقد ثبت أن النبى فى عموم الآية ، فكذلك ماكان مثله فى الصفة ـ وأيضاً فقد ثبت أن النبى فى عموم الآية ، فكذلك ماكان مثله فى الصفة ـ وأيضاً فقد ثبت أن النبى

<sup>(</sup>١) النساء آية ٤٣

<sup>(</sup>٢) قال في المبتقى رواه الحمسة ، وقال الترمذي : هذا حديث حسن صحيح ص ٢٤ - ١ نيل الأوطار .

صلى الله عليه وسلم: «أمر بغسل المحرم بماء وسدر ». «وأمر بغسل ابنته بماء وسدر ». «وأمر الذي أسلم أن يغتسل بماء وسدر »، — ومن المعلوم أن السدر لابد أن يغير الماء، فلو كان التغيير يفسد الماء لم يأمر به.

ثم أجاب ـ رحمه الله تعالى ـ على سوال أورده فى سياق الأمثلة السابقة وهو : وقول القائل : إن هذا تغير فى محل الاستعال فلا يؤثر تفريق بوصف غير مؤثر ، لافى اللغة ولا فى الشرع فإن المتغير إن كان يسمى ماء مطلقاً ، وهو على البدن ، فيسمى ماء مطلقاً ، وهو فى الإناء ، وإن لم يسم ماء مطلقاً فى أحدهما لم يسم مطلقاً فى الموضع الآخر ، فإنه من المعلوم أن أهل اللغة لايفرقون فى التسمية بين محل و محل .

وأما الشرع: فإن هذا فرق لم يدل عليه دليل شرعى فلا يلتفت إليه ، والقياس عليه إذا جمع أو فرق ، أن يبين أن ما جعله مناط الحكم جمعاً أو فرقاً . هما دل عليه الشرع ، وإلا فمن علق الأحكام بأوصاف جمعاً وفرقاً بغير دليل شرعى : كان واضعاً لشرع من تلقاء نفسه ، شارعاً في الدين ما لم يأذن به الله – ولهذا كان على القائس أن يبين تأثير الوصف المشترك الذي جعله مناط الحكم ، بطريق من الطرق الدالة على كون الوصف المشترك هو علة الحكم ، وكذلك في الوصف الذي فرق فيه بين الصورتين عليه أن يبين تأثيره بطريق من الطرق الشرعية .

وأيضاً : فإن النبي صلى الله عليه وسلم توضأ من قصعة فيها أثر العجين ، ومن المعلوم أنه لابد فى العادة من تغير المـاء بذلك . لاسيا فى آخر الأمر إذا قل المـاء وانحل العجين .

ثم فرض رحمه الله تعالى سو الا وأجاب عليه ، قائلا : فإن قيل ذلك التغير كان يسيراً ؟ .

قيل : وهذا أيضاً دليل فى المسألة ، فإنه إن سوى بين التغير اليسير والكثير مطلقاً كان محالفاً للنص ، وإن فرق بيهما لم يكن للفرق بيهما حد منضبط لا بلغة ولا شرع ولا عقل ولا عرف ومن فرق بين الحلال والحرام بفرق غير معلوم لم يكن قوله صحيحاً.

وأيضاً: فإن المانعين مضطربون اضطراباً يدل على فساد أصل قولم ، منهم من يفرق بين الكافور والدهن وغيره ، ويقول : إن هذا التغير عن مجاورة لا عن مخالطة ، ومنهم من يقول : بل نحن نجد فى الماء أثر ذلك ، ومنهم من يفرق بين الورق الربيعى والحريني ، ومنهم من يسوى بينهما ، ومنهم من يسوى بين الملحين : الجبلى والمائى . ومنهم من يفرق بينهما . وليس على شيء من هذه الأقوال دليل يعتمد عليه لا من نص ولا قياس ولا إحماع ، إذ لم يكن الأصل الذي تفرعت عليه مأخوذاً من جهة الشرع ، وقد قال الله سبحانه وتعالى : ( ولو كان من عند غير الله لوجدوا فيه اختلافاً كثيراً )(١) وهذا كخلاف ما جاء من الله فإنه محفوظ ، كما قال تعالى : ( إنا نحن نزلنا الذكر وإنا له لحافظون )(٢) فدل ذلك على ضعف هذا القول .

وأيضاً: فإن القول بالجواز موافق للعموم اللفظى والمعنوى مدلول عليه بالظواهر والمعانى ، فإن تناول اسم الماء لمواقع الإجماع كتناوله لموارد النزاع فى اللغة ، وصفات هذا كصفات هذا فى الجنس فتجب التسوية بين المهاثلين .

وأيضاً ، فإنه على قول المانعين : يلزم مخالفة الأصل ، وترك العمل بالدليل الشرعى لمعارض راجح ، إذ كان يقتضى القياس عندهم أنه لا بجوز استعال شيء من المتغيرات في طهارتي الحدث والحبث ، لكن استثنى المتغير بأصل الحلقة ، و بما يشق صون الماء عنه للحرج والمشقة ، فكان هذا موضع استحسان ترك له القياس . وتعارض الأدلة على خلاف الأصل ، وعلى القول الأول يكون رخصة ثابتة على وفق القياس من غير تعارض بين أدلة الشرع فيكون هذا أقوى (٢) .

<sup>(</sup>١) النساء آية ٨٢ .

<sup>(</sup>٢) الحجر آية ٩ .

<sup>(</sup>۳) مجموع الفتاوى من ص ۲۵ – ۲۹ – ۲۱ .

۱۳ ــ ومن تفريعاته ــ رحمه الله على تلك الأصول: فتواه بأن الماء إذا وقعت فيه نجاسة ولم يتغير بها لاينجس سواء كان الماء قليلا أو كثيراً فقد قرر رحمه الله النزاع في هذه المسألة وأيد اختياره بالدليل.

فها هو يقول: وأما الماء إذا تغير بالنجاسة فإنه ينجس بالاتفاق وأما إذا لم يتغير ففيه أقوال معروفة:

أحدها: لاينجس وهو قول أهل المدينة ، ورواية المدنيين عن مالك ، وكثير من أهل الحديث ، وإحدى الروايات عن أحمد اختارها طائفة من أصحابه ، ونصرها ابن عقيل في المفردات وابن البناء وغيرهما .

والثانى : ينجس قليل الماء بقليل النجاسة وهى رواية البصريين عن مالك .

والثالث: وهو مذهب الشافعي وأحمد في الرواية الأخرى اختارها طائفة من أصحابه ــ الفرق بين القلتين وغيرهما، فمالك لايحد الكثير بالقلتين، والشافعي وأحمد بحدان الكثير بالقلتين.

والرابع: الفرق بين البول والعذرة المائعة وغيرها فالأول ينجس منه ما أمكن نزحه دون ما لم يمكن نزحه ، مخلاف الثانى فإنه لاينجس القلتين فصاعداً ، وهذا أشهر الروايات عند أحمد ، واختيار أكثر أصحابه(١) .

الحامس: أن الماء ينجس بملاقاة النجاسة سواء كان قليلا أو كثيراً ، وهذا قول أبي حنيفة وأصحابه ، لمكن ما لم يصل إليه لاينجسه . ثم حدوا مالا يصل إليه : مما لا يتحرك أحد طرفيه بتحريك الطرف الآخر ثم تنازعوا . هل يحد بحركة المتوضىء أو المغتسل ؟ . وقدر ذلك محمد بن الحسن بمسجده ، فوجدوه عشرة أذرع في عشرة أذرع .

وتنازعوا في الآبار إذا وقعت فها نجاسة ، هل يمكن تطهيرها ؟ فزعم

<sup>(</sup>١) مجموع الفتاوي ص ٣٠ ـ ٢١ .

المزنى أنه لايمكن ، وقال أبو حنيفة وأصحابه يمكن تطهير ها بالنزح . ولهم في تقدير الدلاء أقوال معروفة .

والسادس : قول أهل الظاهر الذين ينجسون ما بال فيه البائل دون ما ألقى فيه البول ، ولا ينجسون ما سوى ذلك إلا بالتغيير .

ثم يمضى – رحمه الله – قائلا : وأصل هذه المسألة من جهة المعنى أن اختلاط الحبث وهو النجاسة بالماء : هل يوجب تحريم الجميع أم يقال : بل قد استحال فى الماء فلم يبق له حكم ؟ . فالمنجسون ذهبوا إلى القول الأول ثم من استثنى المكثير قال : هذا يشق الاحتراز من وقوع النجاسة فيه ، فجعلوا ذلك موضع استحسان كما ذهب إلى ذلك طائفة من أصحاب الشافعي وأحمد .

وأما أصحاب أبى حنيفة فبنوا الأمر على وصول النجاسة وعدم وصولهــا وقدروه بالحركة أو بالمساحة فى الطول والعرض دون العمق .

والصواب: هو القول الأول: وأنه متى علم أن النجاسة قد استحالت فالماء طاهر سواء أكان قليلا أو كثيراً ، وكذلك فى المائعات كلها ، وذلك لأن الله سبحانه وتعالى أباح الطيبات وحرم الحبائث ، والحبيث متمنز عن الطيب بصفاته فإذا كانت صفات الماء وغيره صفات الطيب دون الحبيث: وجب دخوله فى الحلال دون الحرام.

وأيضاً: فقد ثبت من حديث أبى سعيد «أن النبى صلى الله عليه وسلم قيل له: أنتوضأ من بئر بضاعة ؟. وهى بئر يلتى فيها الحيض ولحوم الكلاب والنتن: فقال: الماء طهور لا ينجسه شيء »(١).

قال أخمد : حديث بتر بضاعة صحيح . وهو في المسند أيضاً عن ابن عباس « أن النبي صلى الله عليه وسلم ــ قال « الماء طهور لا ينجسه شيء »(٢) وهذا

<sup>(</sup>۱) قال فى المنتق : رواه أحمد وأبو داود والترمذى . وقال : حديث حسن . وقال أحمد ابن حنبل : حديث بثر بضاعة صحيح ص ٣٩ ــ ١ نيل الأوطار .

<sup>(</sup>٢) منتقى الأخبار ص ٤٠ ــ ١ نيل الأوطار .

اللفظ عام في القاليل والكثير ، وهو عام في حميع النجاسات .

وأما إذا تغير بالنجاسة فإنما حرم استعاله ، لأن جرم النجاسة باق فنى استعاله استعاله استعاله الله الله الله وليس هناك نجاسة قائمة .

ومما يبين ذلك أنه لو وقع خمر فى ماء واستحالت ثم شربها شارب لم يكن شارباً للخمر ، ولم يجب عليه حد الخمر إذ لم يبق شىء من طعمها ولونها وريحها ، ولو صب لبن امرأة فى ماء واستحال حتى لم يبق له أثر وشرب طفل ذلك الماء ، لم يصر ابنها من الرضاعة بذلك .

وأيضاً : فإن هذا باق على أوصاف خلقته ، فيدخل فى عموم قوله تعالى : « فلم تجدوا ماء » فإن الكلام إنما هو فيما لم يتغير بالنجاسة لا طعمه ولا لونه ولا رمحه .

ثم فرض رحمه الله سؤالا قد يرد عليه ، وأجاب عليه قائلا :

فإن قيل : « فإن النبي صلى الله عليه وسلم قد نهى عن البول فى الماء الدائم وعن الاغتسال فيه » ؟

قيل: نهيه عن البول في الماء الدائم لا يدل على أنه ينجس بمجرد البول إذ ليس في اللفظ ما يدل على ذلك بل قد يكون نهيه سداً للذريعة ، لأن البول ذريعة إلى تنجيسه ، فإنه إذا بال هذا ثم بال هذا تغير الماء بالبول فكان نهيه سداً للذريعة ، أو يقال : إنه مكروه بمجرد الطبع لا لأجل أنه ينجسه (١).

وأيضاً: فيدل نهيه عن البول فى الماء الدائم أنه يعم القليل والكثير. فيقال اصاحب القلتين: أتجوز بوله فيما فوق القلتين ؟. إن جوزته فقد خالفت ظاهر النص ، وإن حرمته فقد نقضت دليلك (٢).

وكذلك يقال لمن فرق بين ما مكن نزحه وما لا يمكن : أتسوغ للحجاج

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي ص ۳۱ – ۳۳ – ۲۱ .

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتـــاوى ص ٣٣ ـ ٣٤ ـ ٢١ .

أن يبولوا فى المصانع المبنية بطريق مكة ؟ إن جوزته خالفت ظاهر النص ، فإن هذا ماء دائم والحديث لم يفرق بين القليل والكثير وإلا نقضت قولك .

وكذلك يقال للمقدر بعشرة أذرع ، إذا كان لأهل القرية غدر مستطيل أكثر من عشرة أذرع رقيق . أتسوغ لأهل القرية البول فيه ؟ . فإن سوغته خالفت ظاهر النص ، وإلا نقضت قولك . فإذا كان النص بل والإحماع دل على أنه نهى عن البول فيما ينجسه البول ، بل تقدير الماء وغير ذلك فيما يشترك فيه القليل والكثير ، كان هذا الوصف المشترك بين القليل والكثير مستقلا بالنهى ، فلم يجز تعليل النهى بالنجاسة ولا يجوز أن يقال : إنه صلى الله عليه وسلم إنما نهى عن البول لأن البول ينجسه ، فإن هذا خلاف النص والإحماع .

وأما من فرق بين البول فيه وبين صب البول فقوله ظاهر الفساد ، فإن صب البول أبلغ من أن ينهى عنه من مجرد البول ، إذ الإنسان قد يحتاج إلى أن يبول ، وأما صب الأبوال في المياه فلا حاجة إليه .

فإن قيل: فنى حديث القلتين أنه سئل عن الماء يكون بأرض الفلاة وما ينوبه من السباع والدواب فقال: « إذا بلغ قلتين لم يحمل الحبث»(١)وفى لفظ « لم ينجسه شيء »(٢).

قيل : حديث القلتين فيه كلام قد بسط فى غير هذا الموضع ، وبين أنه من كلام ابن عمر لا من كلام النبي صلى الله عليه وسلم .(٣)

١٤ – ومن ذلك أيضاً . فتواه بجواز إزالة النجاسة بغير الماء فقد حرر
 رحمه الله النزاع فى هذه المسألة وأبد اختياره بالدليل وأجاب عن شبه مخالفيه .

فها هو يقول :

وأما إزالة النجاسة بغير الماء ففيها ثلاثة أقوال في مذهب أحمد .

<sup>(</sup>١) قال في المنتقى رواه الحبسة ص ٤٢ ــ ١ نيل الأوطار .

<sup>(</sup>٢) قال في المنتق هذا لفظ ابن ماجة ورواية أحمد ص ٢٢ – ١ نيل الأوطار .

<sup>(</sup>٣) مجموع الفتساوى ص ٣٤ ، ٣٥ - ٢١ .

أحدها : المنع كقول الشافعي ــ وهو أحد القولين في مذهب مالك وأخمد .

والثانى : الجواز ، كقول أبى حنيفة وهو القول الثانى فى مذهب أحمد .

والقول الثالث: في مذهب أحمد أن ذلك يجوز للحاجة كما في طهارة فم الهرة بريقها ، وطهارة أفواه الصبيان بأرياقهم ونحوذلك، والسنة قد جاءت بالأمر بالماء في قوله لأسماء: «حتيه ثم اقرصيه ثم اغسليه بالماء »(١) وقوله في أنية المحوس: « إرحضوها ثم اغسلوها بالماء »(٢) وقوله في حديث الأعرابي الذي بال في المسجد ، « صبوا على بوله ذنو با من ماء » (٣)فأمر بالإزالة بالماء في قضايا معينة ، ولم يأمر أمراً عاماً بأن تزال كل نجاسة بالماء وقد أذن في إزالتها بغير الماء في مواضع:

منها الاستجار بالحجارة ـ ومنها قوله فى النعلين : « ثم ليدلكهما بالتراب إن التراب لها طهور »(١) ـ ومنها قوله فى الذيل : « يطهره مابعده»(٥) ومنها : أن الكلاب كانت تقبل و تدبر و تبول فى مسجد رسول الله صلى الله عليه وسلم ثم لم يكونوا يغسلون ذلك .

ومنها : قوله فى الهرة : « إنها من الطوافين عليمكم والطوافات »(٦) مع أن

<sup>(</sup>۱) قال في ثيل الأوطار رواه الشافعي من حديث فاطمة عن أسماء قالت : سألت رسول الله صلى الله عليه وسلم عن دم الحيض يصيب الثوب ، فقال : « حتيه ثم اقرصيه بالماء ، ورشيه وصلى فيه » وساق في المنتي عن أسماء بصل فيه » وساق في المنتي عن أسماء بنت أبي بكر قالت : جاءت امرأة إلى النبي صلى الله عليه وسلم فقالت ، إحدانا يصيب ثوبها من دم الحيضة كيف تصنع ؟ فقال : « تحته ثم تقرصه بالماء ثم تنضحه ثم تصلى فيه » ثم قال : متفق عليه — نيل الأوطار ص ٥١ ، ٢ - ٥٠ .

<sup>(</sup>٢) قال في المنتقى : رواه الترمذي وقال حسن صحيح ص ٤ ه ـ ١ نيل الأوطار .

<sup>(</sup>٣) قال في المنتقى : رواه الجاعة إلا مسلماً من حديث أبي هر برة ص ٥٥ ــ ١ نيل الأوطار .

<sup>(</sup>٤) قال في المنتقى : رواه أبو داود من حديث أبي هريرةً ص ٥٧ ـ ١ نيل الأوطار .

<sup>(</sup>٥) قال في نيل الأوطار رواه الأربعة عن أم سلمة ص ٨٥ - ١ .

<sup>(</sup>٦) قال في المنتق : رواه الحمسة . وقال الترمذي : حديث صحيح ص ٤٨ ــ ١ نيل الأوطار.

الهرة فى العادة تأكل الفأر . ولم يكن هناك قناة ترد عليها تطهر بها أفواهها بالماء بل طهورها ريقها .

ومها: أن الحمر المنقلبة بنفسها تطهر باتفاق المسلمين ، وإذا كان ، كذلك فالراجح فى هذه المسألة أن النجاسة منى زالت بأى وجه كان ، زال حكمها ، فإن الحكم إذا ثبت بعلة زال بزوالها ، لكن لا بجوز استعال الأطعمة والأشربة فى إزالة النجاسة لغير حاجة لما فى ذلك من فساد الأموال كما لا بجوز الاستنجاء بها .

والذين قالوا: لا تزول إلا بالماء ، منهم من قال: إن هذا تعبد ، وليس الأمر كذلك ، فإن صاحب الشرع أمر بالماء فى قضايا معينة لتعينه ، لأن إزالتها بالأشربة التى ينتفع بها المسلمون إفساد لها ، وإزالتها بالجامدات كانت متعذرة ، كغسل الثوب والإناء والأرض بالماء ، فإنه من المعلوم أنه لو كان عندهم ماء ورد وخل وغير ذلك لم يأمرهم بإفساده ، فكيف إذا لم يكن عندهم ؟

ومنهم من قال: إن الماء له من اللطف ما ليس لغيره من المائعات فلا يلحق غيره به ، وليس الأمر كذلك ، بل الحل وماء الورد وغيرهما يزيلان ما فى الآنية من النجاسة كالماء وأبلغ والاستحالة له أبلغ فى الإزالة من الغسل بالماء . فإن الإزالة بالماء قد يبتى معها لون النجاسة فيعنى عنه ، كما قا ل النبى صلى الله عليه وسلم : « يكفيك الماء ولا يضرك أثره » وغير الماء يزيل الطعم واللون والرائحة .

ومنهم من قال: كان القياس أن لا يزول بالماء لتنجيسه بالملاقاة لكن رخص فى الماء للحاجة ، فجعل الإزالة بالماء صورة استحسان فلا يقاس عليها ، وكلتا المقدمتين باطلة ، فليست إزالتها على خلاف القياس بل القياس أن الحكم إذا ثبت بعلة زال يزوالها .

وقولهم : أنه ينجس بالملاقاة ممنوع ، ومن سلمه فرق بين الوارد ، والمورود عليه . أو بين الجارى والواقف ، ولو قيل : إنها على خلاف القياس . فالصواب أن ما خالف القياس يقاس عليه إذا عرفت علته إذ

الاعتبار فى القياس بالجامع والفارق واعتبار طهارة الحبث بطهارة الحدث ضعيف فإن طهارة الحدث من باب الأفعال المأمور بها ، ولهذا لم تسقط بالنسيان والجهل واشترط فيها النية عند الجمهور وأما طهارة الحبث فإنها من باب التروك فمقصودها اجتناب الحبث ، ولهذا لا يشترط فيها فعل العبد ولا قصده بل لو زالت بالمطر النازل من السهاء حصل المقصود كما ذهب إليه أئمة المذاهب الأربعة وغيرهم.

ومن قال من أصحاب الشافعي وأحمد : أنه يعتبر فيها النية فهو قول شاذ مخالف للإحماع السابق ، مع مخالفته لأئمة المذاهب ، و إنما قيل مثل هذا من ضيق المجالُ في المناظرة فإنَّ المنازع لهم في مسألة النية قاس طهارة الحدث على طهارة الحبث ، فمنعوا الحكم في الأصل ، وهذا ليس بشيء . ولهذا كان أصح قولى العلماء : أنه إذا صلى بالنجاسة جاهلا أو ناسياً فلا إعادة عليه كما هو مُذَهِب مالك وأحمد في أظهر الروايتين عنه لأن النبي صلى الله عليه وسلم خلع نعليه في الصلاة للأذي الذي كان فهما ولم يستأنف الصلاة ، وكذلك في الحديث الآخر لما وجد في ثوبه تجاسة أمرهم بغسله ولم يعد الصلاة ، وذلك لأن من كان مقصوده اجتناب المحظور إذا فعله العبد ناسياً أو مخطئاً فلا إثم عليه . كما دل عليه الـكتاب والسنة . قال تعالى : « (وليس عليكم جناح فيما أخطأتم به )(١) وقال تعالى : ( ربنا لاتواخذنا إن نسينا أو أُخطأنا ﴾(٢) قال الله تعالى : (قد فعلت ) رواه مسلم في صحيحه ولهذا كان أقوى الأقوال ، أن ما فعله العبد ناسياً أو مخطئاً من محظورات الصلاة والصيام والحج لا يبطل العبادة كالـكلام ناسياً والأكل ناسياً والطيب ناسياً ، وكذلك إذا فعل المحلوف عليه ناسياً ، وفي هذه المسائل نزاع وتفصيل ليس هذا موضعه ، وإنما المقصود هنا التنبيه على أن النجاسة من باب ترك المنهى عنه ، فحينتذ إذا زال الحبث بأى طريق كان ، حصل المقصود ولكن إن زال بفعل العبد ونيته أثيب على ذلك ، وإلا إذا عدمت بغير فعله ولا نيته

<sup>(</sup>١) الأحسر اب آية ه .

<sup>(</sup>٢) البقسرة آية ٢٨٦ .

زالت المفسدة ، ولم يكن له ثواب ولم يكن عليه عقاب(١) .

١٥ ـــ ومن ذلك فتواه رحمه الله تعالى ــ بجواز قراءة القرآن للحائض مؤيداً ذلك بالدليل .

قال – رحمه الله تعالى – : فإن قراءة الحائض القرآن لم يثبت عن النبى صلى الله عليه وسلم فيه شيء غير الحديث المروى عن إسماعيل بن عباش عن موسى بن عقبة عن نافع عن ابن عمر « لا تقرأ الحائض ولا الجنب من القرآن شيئاً » رواه أبو داود وغيره . وهو حديث ضعيف باتفاق أهل المعرفة بالحديث .

وإسماعيل بن عياش ما يرويه عن الحجازيين أحاديث ضعيفة . مخلاف ووايته عن الشاميين ولم يرو هذا عن نافع أحد من الثقات ومعلوم أن النساء كن يحضن على عهد الرسول صلى الله عليه وسلم ، ولم يكن ينهاهن عن قراءة القرآن كما لم يكن ينهاهن عن الذكر والدعاء بل أمر الحيض أن مخرجن يوم العيد ، فيكبر ن بتكبير المسلمين وأمر الحائض أن تقضى المناسك كلها إلا الطواف بالبيت : تلبي وهي حائض . وكذلك بمزدلفة ومني وغير ذلك من المشاعر ، وأما الجنب فلم يأمره أن يشهد العيد ولا يصلي ولا أن يقضى شيئاً من المناسك لأن الجنب بمكنه أن يتطهر فلا عذر له في ترك الطهارة محلاف الحائض فإن حدثها قائم لا بمكنها مع ذلك التطهر ، ولهذا ذكر العلماء ليس للحنب أن يقف بعرفة ومزدلفة ومني حتى يظهر ، وإن كانت الطهارة ليست شرطاً في ذلك لمكن المقصود أن الشارع أمر الحائض أمر إنجاب ليست شرطاً في ذلك لمكن المقصود أن الشارع أمر الحائض أمر إنجاب أو استحباب بذكر الله و دعائه مع كراهة ذلك للحنب فعلم أن الحائض برخص لها فيما لا يرخص للهنب فيه لأجل العذر ، وإن كان حدثها أغلظ ، فكذلك فراءة القرآن لم ينهها الشارع عن ذلك .

وقيل : إنه نهى الجنب لأن الجنب بمكنه أن يتطهر ويقرأ بخلاف الحائض تبقى حائضاً أياماً فيفوتها قراءة القرآن ، تفويت عبادة تحتاج إليها مع عجزها

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ص ٤٧٤ – ٧٨ م ٢١ .

عن الطهارة وليست القراءة كالصلاة ، فإن الصلاة يشترط لها الطهارة من الحدث الأكبر والأصغر ، والقراءة تجوز مع الحدث الأصغر بالنص واتفاق الأئمة . والصلاة بجب فيها استقبال القبلة واللباس واجتناب النجاسة والقراءة لا يجب فيها شيء من ذلك بل « كان النبي صلى الله عليه وسلم يضع رأسه في حجر عائشة رضى الله عنها وهي حائض » وهو حديث صحيح وفى صحيح مسلم أيضاً : يقول الله عز وجل للنبي صلى الله عليه وسلم : « إنى منزل عليك كتاباً لا يغسله الماء ، تقرؤه نائماً ويقظان » فتجوز القراءة قائماً وقاعداً وماشياً ومضطجعاً وراكباً (۱) .

17 — ومن ذلك موقفه رحمه الله مما جاء من الأحكام مخالفاً للقياس في نظر كثير من العلماء . فقد أثبت رحمه الله تعالى أنها موافقة للقياس تمام الاتفاق ، وليس هناك شيء في أحكام الشرع مما نخالف القياس — وذكر رحمه الله هذه الأحكام التي قال فيها العلماء أنها على خلاف القياس وأجاب علمها فبن موافقتها للقياس وقد ذكرت حملة منها في فصل مستقل(٢) .

ولعلنا هنا نذكر شيئاً من ذلك إن شاء الله لنرى كيف كان شيخ الإسلام رحمه الله يسر في تطبيق هذه الأصول .

من ذلك قضاء الرسول حلى الله عليه وسلم فى الرجل الذى وقع على جارية امرأته . قال فيه ابن تيمية : ومما يقال : إنه أبعد الأحاديث عن القياس : الحديث الذى فى السنن عن الحسن عن قبيصة بن حريث عن سامة ابن المحبق : « أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قضى فى رجل وقع على جارية امرأته إن كان استكرهها فهى حرة وعليه لسيدتها مثلها ، وإن كانت طاوعته فهى له وعليه لسيدتها مثلها . وقد ر وى فى لفظ آخر « وإن كانت طاوعته فهى ومثلها من ماله لسيدتها » وهذا الحديث تكلم بعضهم فى إسناده للكنه حديث حسن وهم محتجون عما هو دونه فى القوة ، ولكن الإشكال

 <sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ص ۲۰ - ۲۲ / ۲۱ .

<sup>(</sup>٢) ارجع إلى ص ٣٨٨ و ما يعدعا .

قوى عندهم تضعيفه ــ وهذا الحديث يستقيم على القياس مع ثلاثة أصول وهي صحيحة . كل منها قول طائفة من الفقهاء :

أحدها: أن من غير مال غيره بحيث يفوت مقصوده عليه أن يضمنه إياه عثله . وهذا كما إذا تصرف في المغصوب بما أزال اسمه ففيه ثلاثة أقوال في مذهب أحمد وغيره :

أحدها: أنه باق على ملك صاحبه وعلى الغاصب ضمان النقص ولا شيء له فى الزيادة كقول الشافعي .

والثانى : يملكه الغاصب بذلك ويضمنه لصاحبه كقول أبى حنيفة .

والثالث: يخبر المالك بين أخذه وتضمين النقص وبين المطالبة بالبدل وهذا أعدل الأقرال وأقواها ، فإن فوت صفاته المعنوية مثل أن ينسيه صناعته أو يضعف قوته أو يفسد عقله ودينه فهذا أيضاً يخبر المالك بين تضمين النقص وبين المطالبة بالبدل. ولو قطع ذنب بغلة القاضى ، فعند مالك يضمنها بالبدل و عملكها لتعذر مقصوده على المالك فى العادة ، أو يخبر المالك ، وكذا السلطان إذا قطع آذان فرسه وذنها .

الأصل الثانى : أن حميع المتلفات تضمن بالجنس بحسب الإمكان مع مراعاة القيمة ، وحتى الحيوان كما أنه فى القرض بجب فيه رد المثل ، وإذا اقترض حيواناً رد مثله ، كما اقترض النبى صلى الله عليه وسلم بكراً ورد خيراً منه ، وكذلك فى المغرور يضمن ولده بمثلهم كما قضت به الصحابة . وكذلك إذا استثنى رأس المبيع ولم يذبحه ، فإن الصحابة قضوا بشرائه ، أى رأس مثله فى القيمة ، وهذا أحد القولين فى مذهب أحمد وغيره .

وقصة داود وسليان عليهما السلام من هذا الباب ، فإن الماشية كانت قد أتلفت حرث القوم وهو بستانهم ، قالوا : وكان عنباً ، والحرث اسم للشجر والزرع فقضى دا ود بالغنم لأصحاب الحرث كأنه ضمنهم ذلك بالقيمة

ولم يكن لهم مال إلا الغنم ، فأعطاهم الغنم بالقيمة ، وأما سليان فحكم بأن أصحاب الماشية يقومون على الحرث حتى يعود كما كان ، فضمنهم إياه بالمثل وأعطاهم الماشية يأخذون منفعها عوضاً عن المنفعة التى فاتت من حين تلف الحرث إلى أن يعود ، وبذلك أفتى الزهرى لعمر بن عبد العزيز فيمن كان أتلف له شجراً فقال يغرسه حتى يعود كما كان .

وقيل : ربيعة وأبو الزناد قالا : عليه القيمة ، فغلظ الزهرى القول فهما ، وهذا موجب الأدلة فإن الواجب ضمان المتلف بالمثل محسب الإمكان قال تعالى : ( وجزاء سيئة سيئة مثلها ) (١) وقال : ( فمن اعتدى عليكم فاعتدوا عليه بمثل ما اعتدى عليكم )(٢) وقال : ﴿ وَإِنْ عَاقَبُمْ فَعَاقَبُواْ بمثل ما عوقبتم به )(٣) وقال : ( والحرمات قصاص ) (١) فإذا أتلف نقدا أو حبوباً ونحو ذلك أمكن ضامها بالمثل وإن كان المتلف ثياباً أو آنية أو حيواناً فهذا مثله من كل وجه وقد يتعذر ، فالأمر دائر بين شيئين إما أن يضمنه بالقيمة وهي دراهم مخالفة للمتلف في الجنس والصفة ، لكم أساويه في المالية ــ وأما أن يضمنه بثياب من جنس آنيته أو حيوان من جنس حيوانه مع مراعاة القيمة، بحسب الإمكان. ومع كون قيمتهبقدر قيمتهفهنا المالية مساوية كما في النقد ، وامتاز هذا بالمشاركة في الجنس والصفة ، فكمان ذلك أمثل من هذا . وما كان أمثل فهو أعدل فيجب الحكم به إذا تعذر المثل من كل وجه . ونظير هذا ما ثبت بالسنة واتفاق الصحابة من القصاص فى اللطمة والضربة وهو قول كثير من السلف ، وقد نص عليه أحمد فى رواية إسماعيل بن سعيد الشالنجي(٥) التي شرحها الجوزجاني(١) في كتابه المسمى بالمترجم فقال طائفة من الفقهاء : المساواة متعذرة في ذلك فعرجع

<sup>(</sup>۱) الشورى آية ۴۰ ،

<sup>(</sup>٢) البقرة آية ١٩٤.

<sup>(</sup>٣) النحمل آية ١٢٦.

<sup>(</sup>٤) البقسرة آية ١٩٤.

إلى التعزير فيقال لهم: ما جاءت به الآثار هو موجب القياس فإن التعزير عقاب غير مقدر الجنس ولا الصفة ولا القدر، والمرجع فيه إلى اجتهاد الوالى، ومن المعلوم الأمر بضرب يقارب ضربه وإن لم يعلم أنه مساو له: أقرب إلى العدل والماثلة من عقوبة تخالفه فى الجنس والوصف غير مقدرة أصلا.

واعلم أن الماثلة من كلوجه متعذرة حتى فى المكيلات فضلا عن غيرها فإذا أتلف صاعاً من بر فضمن بصاع من بر لم يعلم أن أحد الصاعين فيه من الحب ما هو مثل الآخر بل قد يزيد أحدهما على الآخر ولهذا قال تعالى : ( وأوفوا الكيل والميزان بالقسط لانكلف نفساً إلا وسعها(١) ) فإن تحديد الكيل والوزن مما قد يعجز عنه البشر . ولهذا يقال : هذا أمثل من هذا إذا كان أقرب إلى الماثلة منه إذا لم تحصل الماثلة من كل و جه .

الأصل الثالث: من مثل بعبده ، عتق عليه ، وهذا مذهب مالك وأحمد وغيرهما ، وقد جاءت بذلك آثار مرفوعة عن النبي صلى الله عليه وسلم وأصحابه كعمر بن الحطاب ، كما قد ذكر في غير هذا الموضع ، فهذا الحديث موافق لهذه الأصول الثلاثة الثابتة بالأدلة الموافقة للقياس العادل ، فإذا طاوعته فقد أفسدها على سيدها فإنها مع المطاوعة تبقى زانية وذلك ينقص قيمتها ، ولا يمكن سيدها من استخدامها كماكانت تمكن قبل ذلك لبغضه لها ولطمع الجارية في السيد ولاستشراف السيد إليها لا سيا ويعسر على سيدها فلا يطبعها كما كانت تطبعه . وإذا تصرف بالمال عما ينقص قيمته كان لصاحبه المطالبة بالمثل فقضى لهما بالمثل ومعلوم أنها لو رضيت أن تبتى ملكاً لها وتغرمه ما نقص من قيمتها لم يمتنع من ذلك ، وإنما المقضى به ما أبيح لها . ولكن موجب هذا أن الأمة إذا أفسدها رجل على أهلها حتى طاوعت على الزنا فلأهلها أن يطالبوه ببدلها ووجب مثلها بناء على أملها حتى طاوعت على مضمون بحسب الإمكان ، وأما إذا استكرهها فإن هذا من باب المثلة ، مضمون بحسب الإمكان ، وأما إذا استكرهها فإن هذا من باب المثلة ،

<sup>(</sup>١) الأنسام آية ٢٥٢ . .

فإن الإكراه على الوطء مثلة ، فإن الوطء بحرى مجرى الإتلاف . ولهذا التحلل قبل : إن من استكره عبده على التلوط به عتى عليه ، ولهذا لا يخلو من عتر أو عتموية لا تجرى مجرى منفعة الحدمة ، فهى لما صارت له بإفسادها على سيدتها أوجب عليه مثلها كما فى المطاوعة ، وأعتقها عليه لكونه مثل بها ، وقد يقال : إنه يلزم على هذا إذا استكره عبده على الفاحشة عتى عليه ، ولو استكره أمة الغير على الفاحشة عتقت وضمنها ممثلها إلا أن يفرق بين أمة امرأته وبين غيرها . فإن كان بينهما فرق شرعى وإلا فوجب القياس التسوية ، وأما قوله عز وجل : (ولا تكرهوا فيها تكم على البغاء إن أردن تحصناً لتبتغوا عرض الحياة الدنيا ، ومن يكرههن فإن الله من بعد إكراههن غفور رحيم )(١) فهذا النهى عن إكراههن على كسب المال بالبغاء كفور رحيم )(١) فهذا النهى عن إكراههن على كسب المال بالبغاء كما نقل أن ابن أبى المنافق كان له من الإماء ما يكرههن على البغاء ، وذاك إلزام لها بأن تذهب فترنى بنفسها ، مع أنه قد يمكن أن يقال : العتى وذاك إلزام لها بأن تذهب فترنى بنفسها ، مع أنه قد يمكن أن يقال : العتى بالمثلة لم يكن مشروعاً عند نرول الآية ثم شرع بعد ذلك .

والكلام على هذا الحديث من أدق الأمور ، فإن كان ثابتاً فهذا الذى ظهر فى توجيه وتحريجه على الأصول الثابتة وإن لم يكن ثابتاً فلا يحتاج إلى الكلام عليه .

ثم يقول ابن تيمية رحمه الله تعالى فى ختام هذه المسألة :

وبالجملة فما عرفت حديثاً صحيحاً إلا و ممكن تخرجه على الأصول الثابتة وقد تدبرت ما أمكنني من أدلة الشرع فما رأيت قياساً صحيحاً بخالف حديثاً صحيحاً ، كما أن المعقول الصريح لا بخالف المنقول الصحيح بل متى رأيت قياساً بخالف أثراً فلابد من ضعف أحدهما ، لكن التمييز بين صحيح القياس وفاسده مما يخني كثير منه على أفاضل العلماء فضلا عمن هو دونهم ، فإن إدراك الصفات المؤثرة في الأحكام على وجهها ، ومعرفة الحكم والمعانى

<sup>(</sup>١) النسور آية ٣٣ .

التي تضمنها الشريعة من أشرف العلوم ، فمنه الجلى الذي يعرفه كثير من الناس ومنه الدقيق الذي لا يعرفه إلا خواصهم ، فلهذا صار قياس كثير من العلماء يرد مخالفاً للنصوص . لحفاء القياس الصحيح عليهم كما يخني على كثير من الناس ما في النصوص من الدلائل الدقيقة التي تدل على الأحكام(١).

۱۷ ــ ومن ذلك قول كثير من العلماء . إن العفو عمن أكل ناسياً في نهار رمضان على خلاف القياس ، فقد بين رحمه الله موافقة ذلك للقياس ، وأتى لهذه المسألة بنظائر كثيرة مما يبين موافقتها للأصول ، مقدماً لذلك بشهة من قال : إنه على خلاف القياس .

قال رحمه الله تعالى: فالذين قالوا: هو على خلاف القياس قالوا: هو من باب ترك المأمور ومن ترك المأمور ناسياً لم تبرأ ذمته كما لو ترك الصلاة ناسياً أو ترك نية الصيام ناسياً لم تبطل عبادته إلا من فعل محظور. ولحكن من يقول: هو على وفق القياس يقول: القياس أن من فعل محظوراً ناسياً لم تبطل عبادته ، لأن من فعل محظوراً ناسياً فلا إثم عليه كما دل عليه قوله تعالى: (ربنا لا تواخلنا إن نسينا أو أخطأنا(٢)) وقد ثبت في الصحيح أن الله قال: «قد فعلت » هذا مما لا يتنازع فيه العلماء أن الناسي لا يأثم. لكن يتنازعون في بطلان عبادته ، فيقول القائل: إذا لم يأثم لم يكن قد فعل محرماً ، ومن لم يفعل محرماً لم تبطل عبادته فإن العبادة إنما تبطل بترك واجب عرماً ، ومن لم يفعل محرماً لم تبطل عبادته فإن العبادة إنما تبطل بترك واجب أو فعل محرم ، وإذا كان ما فعله من باب فعل المحرم وهو ناس فيه ، لم تبطل عبادته، وصاحب هذا القول يقول: القياس ألا تبطل الصلاة بالكلام في الصلاة ناسياً ، وكذلك يقول: القياس أن من فعل شيئاً من محظورات الإحرام ناسياً لا فدية عليه .

وقيل : الصيد هومن باب ضهان المتلفات كدية المقتول ، بخلاف الطيب واللباس ، فإنه من باب الترفه ، وكذلك الحلق والتقليم هو في الحقيقة من

<sup>(</sup>۱) مجموع ألفتاوي ص ٥٦١ - ٥٦٨ .

<sup>(</sup>٢) البقسرة آية ٢٨٦ .

باب الترفه لا من باب متلف له قيمة ، فإنه لا قيمة لذلك ، فلهذا كان أعدل الأقوال أن لا كفارة فى شيء من ذلك إلا فى جزاء الصيد . وطرد هذا أن من فعل المحلوف عليه ناسياً لا يحنث سواء حلف بالطلاق أو العتاق أو غيرهما ، لأن من فعل المنهى عنه ناسياً لم يعص ولم يحالف ، والحنث فى الأعمان كالمعصية فى الأمر والنهى ، وكذلك من باشر النجاسة فى الصلاة ناسياً فلا إعادة عليه ، وأنه من باب فعل المحظور ، مخلاف ترك طهارة الحدث فإنه من باب المأمور . فإن قيل الترك فى الصوم مأمور به ، ولهذا يشترط فيه النية محلاف الترك فى هذه المواضع فإنه ليس مأموراً به فإنه لا يشترط فيه النية .

قيل: لا ريب أن النية في الصوم واجبة ولولا ذلك لما أثيب ، لأن الثواب لا يكون إلا مع النية ، وتلك الأمور إذا قصد تركها لله أثيب على ذلك أيضاً ، وإن لم يحظر بقلبه قصد تركها لم يثب ولم يعاقب ولو كان ناوياً تركها لله وفعله ناسياً لم يقدح نسيانه في أجره ، بل يثاب على قصد تركها لله وإن فعلها ناسياً . كذلك الصوم فإنما يفعله الناسي لا يضاف إليه ، بل فعله الله به من غير قصده ، ولهذا قال النبي صلى الله عليه وسلم : « من أكل أو شرب ناسياً فليتم صومه ، فإنما أطعمه الله وسقاه »(١). فأضاف إطعامه وإسقاءه إلى الله لأنه لم يتعمد ذلك ولم يقصده ، وما يكون مضافاً إلى الله لا ينهى عنه العبد ، فإنما ينهى عن فعله ، والأفعال التي ليست اختيارية لا تدخل لا ينهى عنه فعل الناسي كفعل النائم والمجنون والصغير ، ونحو ذلك يبين ذلك أن الصائم إذا احتلم في منامه لم يفطر ، ولو استمنى باختياره أفطر ، ولو و ستمنى باختياره بغير قصده بمنزلة ما يوجد بقصده لأفطر مهذا وهذا .

فإن قيل : فالمخطئ يفطر مثل من يأكل يظن بقاء الليل ثم تبين أنه طلع الفجر أو يأكل يظن غروب الشمس ثم تبين له أن الشمس لم تغرب .

<sup>(</sup>١) قال في المنتق رواه الجاعة إلا النسائي ص ٢٣١ ـ ٤ ثيل الأوطار .

قيل: هذا فيه نزاع بين السلف والحلف والذين فرقوا بين الناسى والخطئ قالوا: هذا يمكن الاحتراز منه نخلاف النسيان، وقاسوا ذلك على ما إذا أفطر يوم الشك ثم تبين أنه من رمضان.

ونقل عن بعض السلف أنه يقضى في مسألة الغروب دون الطلوع كما لو استمر الشك ، والذين قالوا : لا يفطر في الجميع قالوا : حمجتنا أقوى ودلالة الكتاب والسنة على قولنا أظهر : فإن الله قال : « ربنا لا تو اخذنا إن نسينا أو أخطأنا »(١) فجمع بين النسيان و الحطأ ، ولأن من فعل المحظورات في الحج والصلاة مخطئاً كمن فعلها ناسياً ، وقد ثبت في الصحيح أنهم أفطروا على عهد النبي صلى الله عليه وسلم ثم طلعت الشمس ، ولم يذكروا في الحديث أنهم أمروا بالقضاء ، ولكن هشام بن عروة(٢) قال : لابد من القضاء ، وأبوه أعلم منه ، وكان يقول : لا قضاء علمهم ، وثبت في الصحيحين أن طائفة من الصحابة كانوا يأكلون حتى يظهر لأحدهم الحيط الأبيض من الحيط الأسود وقال النبي صلى الله عليه وسلم لأحدهم : « إن وسادك لعريض ، إنما ذلك بياض النهار وسواد الليل »(٣) ولم ينقل أنه أمرهم بقضاء ، وهؤلاء جهلوا الحكم فكانوا محطئين ، وثبت عن عمر بن الحطاب أنه أفطر يْم تبين النهار فقال : لا نقضى فإنا لم نتجانف لإثم . وروى عنه أنه قال : نقضي ، ولكن إسناد الأول أثبت ، وصح عنه أنه قال : الخطب يسير . فتأول ذلك من تأوله على أنه أراد خفة أمر القضاء . لكن اللفظ لايدل على ذلك .

وفى الجملة فهذا القول أقوى أثراً ونظراً ، وأشبه بدلالة الكتاب والسنة والقياس ، وبه يظهر أن القياس فى الناسى أنه لا يفطر ، والأصل الذى دل

<sup>(</sup>١) البقرة آية ٢٨٦.

 <sup>(</sup>۲) هو هشام بن عروة بن الزبير بن الدوام الأسدى المدنى ، روى عن أبيه وعمه عبد الله ابن الزبير وطائفة ، وعنه أبو حنيفة ومالك وشعبة والسفيانان و الحادان و خلق . وكان ثقة ثبتاً كثير الحديث حجة مات سنة ١٤٥ه ( طبقات الحفاظ - ٢١) .

<sup>(</sup>٣) رواه البخارى ص ٣١ ـ ٦ ورواه مسلم ص ١٤٤ ـ ٣ النووى على مسلم .

عليه الكتاب والسنة أن من فعل محظوراً ناسياً لم يكن قد فعل منهياً عنه ، فلا يبطل بذلك شيء من العبادات ، ولا فرق بين الوطء وغيره ، سواء كان في إحرام أو صيام(١) .

۱۸ – ومن ذلك قول طائفة بمخالفة عمر فى امرأة المفقود للقياس ، ولقد بين رحمه الله – بوضوح موافقته للقياس بعد ما ذكر موقف العلماء من ذلك – وذكر أن من خالف عمر لم يهتد إلى ما اهتدى إليه ولم يكن له من الحيرة بالقياس الصحيح مثل خبرة عمر – وذكر أن ذلك مبنى على أصل ثم ذكر هذا الأصل ، ثم ذكر أن هذه المسألة لها نظائر فى الأحكام الشرعية يقول بها المخالف .

و إليك ما قاله ان تيمية في هذه المسألة :

قال ــ رحمه الله تعالى ــ : ــ ومن أشكل ما أشكل على الفقهاء من أحكام الخلفاء الراشدين : امرأة المفقود . فإنه قد ثبت عن عمر بن الخطاب أنه لما أجل امرأته أربع سنين وأمرها أن تتزوج بعد ذلك ، ثم قدم المفقود ، خيره عمر بين امرأته وبين مهرها ، وهذا ما اتبعه فيه الإمام أحمد وغيره .

وأما طائفة من متأخرى أصحابه فقالوا: — هذا يخالف القياس ، والقياس انها باقية على نكاح الأول ، إلا أن نقول الفرقة تنفذ ظاهراً وباطناً ، فهى زوجة الثانى ، والأول قول الشافعى والثانى قول مالك . وآخرون أسرفوا في إنكار هذا حتى قالوا: لو حكم حاكم بقول عمر لنقض حكمه ، لبعده عن القياس ، وآخرون أخذوا ببعض قول عمر وتركوا بعضه فقالوا: إذا تزوجت فهى زوجة الثانى وإذا دخل بها الثانى فهى زوجته ولا ترد إلى الأول .

ومن خالف عمر لم يهتد إلى ما اهتدى إليه عمر ، ولم يكن له من الحبرة بالقياس الصحيح مثل خبرة عمر ، فإن هذا مبنى على أصل ، وهو وقف

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى من ٩٩ه إلى ٧٧ه ـ ٢٠ .

العقود إذا تصرف الرجل فى حق الغير بغير إذنه : هل يقع تصرفه مردوداً أو موقوفاً على إجازته ؟ . على قولين مشهورين هما روايتان عن أحمد : أحدهما : الرد فى الجملة على تفصيل عنه ، والرد مطلقاً قول الشافعى .

والثانى : أنه موقوف ، وهو مذهب أنى حنيفة ومالك ، وهذا فى النكاح والبيع والإجارة وغير ذلك ، فظاهر مذهب أحمد أن المتصرف إذا كان معذوراً لعدم تمكنه من الاستئذان وحاجته إلى التصرف وقف على الإجازة بلا نزاع ، وإن أمكنه الاستئذان أو لم يكن به حاجة إلى التصرف ففيه النزاع الأول مثل من عنده أموال لايعرف أصحابها كالمغصوب والعوارى ونحوهما إذا تعذرت عليه معرفة أرباب الأموال ويئس منها ، فإن مذهب أبى حنيفة ومالك وأحمد أنه يتصدق به عنهم ، فإن ظهروا بعد ذلك كانوا مغيرين بين الإمضاء وبين التضمين ، وهذا مما جاءت به السنة فى اللقطة ، فإن الملتقط يأخذها بعد التعريف ويتصرف فيها ، ثم إن جاء صاحبها كان عنيراً بين إمضاء تصرفه وبين المطالبة بها ، فهو تصرف موقوف ، لكن تعذر الاستئذان ودعت الحاجة إلى التصرف .

وكذلك الموصى بما زاد على الثلث وصيته موقوفة على إجازة الورثة عند الأكثرين ، وإنما يخبرون عند الموت ، فنى المفقود المنقطع خبره — إن قيل : أن امرأته تبقى إلى أن يعلم خبره : بقيت لا أبما ولا ذات زوج إلى أن تصبر عجوزاً ، وتموت ولم تعلم خبره ، والشريعة لم تأت بمثل هذا ، فلما أجات أربع سنين ولم ينكشف خبره حكم بموته ظاهراً ، وإن قيل : أنه يسوغ للإمام أن يفرق بينهما للحاجة فإنما ذلك لاعتقاده موته ، وإلا فلو علم حياته لم يكن مفقوداً كما ساغ التصرف فى الأموال التى تعذر معرفة أصحابها فإذا قدم الرجل تبين أنه كان حياً ، كما إذا ظهر صاحب المال والإمام قد تصرف فى زوجته بالتفريق ، فيبتى هذا التفريق موقوفاً على إجازته ، فإن شاء أجاز ما فعله الإمام وإذا أجازه صار كالتفريق المأذون فيه .

ولو أذن للإمام أن يفرق بينهما ففرق وقعت الفرقة بلا ريب ، وحينتُه فيكون نكاح الأول صحيحاً ، وإن لم يجز ما فعله الإمام كان التفريق باطلا

من حين اختار امرأته لا ما قبل ذلك ، بل المحهول كالمعدوم ، كما فى اللقطة فإنه إذا ظهر مالكها لم يبطل ما تقدم قبل ذلك ، فتكون باقية على نكاحه من حين اختارها فتكون زوجته ، فيكون القادم مخيراً بين إجازة ما فعله الإمام ورده ، وإذا أجازه فقد أخرج البضع عن ملكه .

وخروج البضع من ملك الزوج متقوم عند الأكثرين ، كمالك والشافعى وأحمد في أنص الروايتين عنه ، وهو مضمون بالمسمى كما يقوله مالك وأحمد في إحدى الروايتين عنه ، والشافعي يقول : هو مضمون بمهر المثل ، والنزاع بينهم فيما إذا شهد شهود أنه طلق امرأته ورجعوا عن الشهادة ، فقيل لا شيء عليهم ، بناء على أن خروج البضع من ملك الزوج غير متقوم ، وهو قول أبي حنيفة وأحمد في إحدى الروايتين ، اختارها متأخرو أصحابه كالقاضي أبي يعلى وأصحابه ، وقيل : عليهم مهر المثل وهو قول الشافعي ، وهو وجه في مذهب أحمد ، وقيل عليهم المسمى وهو مذهب مالك ، وهو أشهر في منوص أحمد ، وقد نص على ذلك فيما إذا أفسد نكاح امرأته برضاع أنه يرجع بالمسمى ، والدكتاب والسنة دلا على هذا القول ، فني سورة الممتحنة في قوله تعالى : (واسألوا ما أنفقوا) (۱) وقوله : (فآتوا الذين ذهبت أزواجهم مثل ما أنفقوا) (۱)

وهذا المسمى دون مهر المثل ، وكذلك أمر النبى صلى الله عليه وسلم زوج المختلعة أن يأخذ ما أعطاها ولم يأمر بمهر المثل ، وهو إنما يأمر فى المعاوضات المطلقة بالعدل وهو مبسوط فى غير هذا الموضع ، فقصة عمر تنبنى على هذا .

والقول بوقف العقود عند الحاجة متفق عليه بن الصحابة ثبت ذلك عهم فى قضايا متعددة ، ولم يعلم أن أحداً أنكر ذلك ، مثل قصة ابن مسعود فى صدقته عن سيد الجارية التى ابتاعها بالنمن الذى كان عليه فى ذمته لما تعذرت عليه معرفته ، وكتصدق الغال بالمال المغلول لما تعذر قسمته بين الجيش ،

<sup>(</sup>١) المتحنة آية ١٠ ، ١١

وإقرار معاوية على ذلك . وغير ذلك من القضايا مع أن القول يوقف العقود مطلقاً هو الأظهر فى الحجة ، وهو قول الجمهور ، وليس ذلك إضراراً أصلا ، بل صلاح بلا فساد ، فإن الرجل قد برى أن يشترى لغيره أو يبيع له ، أو يستأجر له أو يوجب له ، ثم يشاوره فإن رضى وإلا فلم يصبه ما يضره وكذلك فى تزويج موليته ونحو ذلك .

وأما مع الحاجة فالقول به لابد منه ، فسألة المفقود هي مما يقف فيها تعريف الإمام على إذن الزوج إذا جاء كما يقف تصرف الملتقط على إذن المالك إذا جاء ، والقول برد المهر إليه لحروج امرأته من ملكه ، ولكن تنازعوا في المهر الذي يرجع به : هل هو ما أعطاها هو أو ما أعطاها الثاني ؟ وفيه روايتان عن أحمد والصواب أنه إنما يرجع بمهره هو ، فإنه الذي استحقه ، وأما المهر الذي أصدقها الثاني فلاحق له فيه .

وإذا ضمن الأول للثانى المهر فهل يرجع به عليها ؟ فيه روايتان :

إحداهما : يرجع لأنها التي أخذته ، والثانى قد أعطاها المهر الذي عليه فلا يضمن مهرين ، نخلاف المرأة فإنها لما اختارت فراق الأول ونكاح الثانى فعالما أن ترد المهر ، لأن الفرقة جاءت منها .

والثانية : لا يرجع ، لأن المرأة تستحق المهر بما استحل من فرجها والأول يستحق المهر لخروج البضع من ملكه فكان على الثاني مهران .

وهذا المأثور عن عمر في « مسألة المفقود » هو عند طائفة من أئمة الفقهاء من أبعد الأقوال عن القياس ، حتى قال من أئمة الفقاء فيه ما قال ، وهو مع هذا أصح الأقوال وأجراها على القياس ، وكل قول قيل بسواه فهو خطأ ، فمن قال : أنها تعاد إلى الأول وهو لا يختارها ولا يريدها ، وقد فرق بينه وبينها تفريقاً سائغاً في الشرع ، وأجاز هو ذلك التفريق ، فإنه وإن كان الإمام تبين أن الأمر مخلاف ما اعتقده فالحق في ذلك للزوج ، فإذا أجاز ما فعله الإمام زال المحذور .

وأما كومها زوجة الثانى بكل حال مع ظهور زوجها و تبين الأمر مخلاف ما فعل فهو خطأ أيضاً ، فإنه لم يفارق امرأته . وإنما فرق بينهما بسبب ظهر أنه لم يكن كذلك وهو يطلب امرأته ، فكيف بحال بينهما ؟ . وهو لو طلب ماله أو بدله رد إليه ، فكيف لاترد إليه امرأته ، وأهله أعز عليه من ماله ؟ ، وإن قبل : تعلق حق الثانى بها ، قبل : حقه سابق على حق الثانى ، وقد ظهر انتقاض السبب الذى به استحق الثانى أن تكون زوجة له ، وما الموجب لمراعاة حق الثانى دون حق الأول .

فالصواب ما قضى به أمير المؤمنين عمر بن الحطاب ، وإذا ظهر صواب الصحابة فى مثل هذه المشكلات التى خالفهم فيها مثل أبى حنيفة ومالك والشافعى فلأن يكون الصواب معهم فيها وافقهم فيه هوالاء بطريق الأولى .

وبعد أن أفاض ابن تيمية رحمه الله في هذه المسألة وأتى بما يشيي ويكني .

بين أن ذلك مطرد فيما جاء عن الصحابة كله حسب استقرائه لمـا ورد عنهم قائلا :

وقد تأملت من هذا الباب ما شاء الله فرأيت الصحابة أفقه الأمة وأعلمها، واعتبر هذا بمسائل الأيمان بالنذر والعتق والطلاق وغير ذلك ومسائل تعليق الطلاق بالشروط ونحو ذلك ، وقد بينت فيا كتبته أن المنقول فيها عن الصحابة هو أصح الأقوال قضاء وقياساً ، وعليه يدل الكتاب والسنة ، وعليه يدل القياس الجلي ، وكل قول سوى ذلك تناقض في القياس مخالف للنصوص . وكذلك في مسائل غير هذه ، مثل مسألة ابن الملاعنة . ومسألة مبراث المرتد ، وما شاء الله من المسائل لم أجد أجود الأقوال فيها الاحتابة ولم يختلفوا فيه إلا وكان القياس معه ، لكن العلم بصحيح القياس الصحابة وفاسده من أجل العلوم ، وإنما يعرف ذلك من كان خبيراً بأسرار الشرع ومقاصده ، وما اشتملت عليه شريعة الإسلام من المحاسن التي تفوق التعداد ،

وما تضمنته من مصالح العباد فى المعاش والمعاد ، وما فيها من الحكمة البالغة ، والرُّحمة السابغة ،والعدل التام ،والله أعلم بالصواب وإليه المرجع والمآب.ا.ه(١)

١٩ ــ وألحق ان تيمية ــ رحمه الله تعالى ــ في الحمر والميسر اللذين نص علمهما الله سبحانه وتعالى في قوله تعالى : « إنما الخمر والميسر والأنصاب والأزلام رجس من عمل الشيطان فاجتنبوه لعلكم تفلحون » (٢) ألحق بهما كل مسكر أيا كان وكل أخذ مال للإنسان بلا مقابل على وجه الغرر كبيوع الغرر . إذ المعنى الذي من أجله حرم الله علينا الخمر والميسر موجود في كل ذلك ــ يقول رحمه الله في ذلك . والصواب الذي عليه الأئمة الكبار أن الخمر المذكورة في القرآن تناولت كل مسكر ، فصار تحريم كل مسكر بالنص العام والكلمة الجامعة لا بالقياس وحده ، وإن كان القياس دليلا آخر يوافق النص ، وثبتت أيضاً نصوص صحيحة عن النبي صلى الله عليه وسلم بتحريم كل مسكر ، فني صحيح مسلم عن النبي صلى الله عليه و سلم أنه قال : « كل مسكر خمر ، وكل مسكر حرام » . . . إلى أن قال : وكذلك لفظ الميسر هو عند أكثر العلماء يتناول اللعب بالنرد والشطرنج ، ويتناول بيوع الغرر التي نهى عنها النبي صلى الله عليه وسلم فإن فيها معنى القار الذي هو ميسر ، إذ القار معناه أن يؤخذ مال الإنسان وهو على مخاطرة هل محصل له عوضه أو لا محصل ؟ كالذي يشتري العبد الآبق والبعبر الشارد . وحبل الحبلة ، ونحو ذلك مما قد بحصل له ، وعلى هذا فلفظ الميسر في كتاب الله تعالى يتناول هذا كله ، وما ثبت فى صحيح مسلم عن النبى صلى الله عاليه وسلم أنه نهى عن بيع الغرر يتناول كل ما فيه مخاطرة ، كبيع الثمار قبل بدء صلاحها ، وبيع الأجنة فى البطون وغير ذلك .

قال : ومن هذا الباب لفظ الربا ، فإنه يتناول كل ما نهى عنه من ربا النساء وربا الفضل ، والقرض الذى يجر منفعة ، وغير ذلك ، فالنص متناول

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي من ص ٧٦ ه إلى ص ٨٣ ه - ٢٠ .

<sup>(</sup>٢) المائدة آية ٩٠.

لهذا كله ، لكن يحتاج في معرفة دخول الأنواع والأعيان في النص إلى ما يستدل به على ذلك ، وهذا الذي يسمى تحقيق المناط(١).

٧٠ ـ ومن ذلك تطبيقاته رحمه الله في تنقيح المناط. ومنه ما ثبت في الصحيح أن رسول الله صلى الله عليه وسلم سئل عن فأرة وقعت في سمن فقال: « ألقوها وما حولها وكلوا سمنكم » ووجه تنقيح المناط في ذلك هو أنه اتفق على أن الحكم ليس محتصاً بتلك الفأرة و ذلك السمن بل الحكم ثابت فيا هو أعم منهما فبق المناط الذي علق به الحكم ما هو ؟ . فطائفة من أهل العلم يزعمون أن الحكم محتص بفأرة وقعت في سمن فينجسون ماكان كذلك مطلقاً ، ولا ينجسون السمن إذا وقع فيه الكلب والبول والعذرة ولاينجسون الزيت ونحوه إذا وقعت فيه الفأرة ، هذا ما نقله ابن تيمية عن هذه الطائفة ، لكنه حيما يذكر هذا القول محطئه و برى أن مناط الحكم النجاسة الحبث الذي حرمه الله تعالى أيا كان وها هو ذا يقول رحمه الله : \_ فالصواب في هذا ما عليه الأئمة المشهورون . أن الحكم في ذلك معلق بالحبث الذي حرمه الله إذا وقع في السمن ونحوه من المائعات فإن الله أباح لنيا الطيبات وحرم علينا الحبائث فإذا علقنا الحكم بهذا المعني كنا قد اتبعنا كتاب الله فإذا وقع عليه وسلم (٢) .

٢١ ــ ومن ذلك خلاف العلماء في مناط الإجبار في تزويج الأب ابنته
 البكر هل هو البكارة أو الصغر أو مجموعهما أو كل منهما .

وذكر ابن تيمية أن للعلماء فى ذلك أربعة أقوال فى مذهب أحمد وغِيرَه . ورجح أن مناط الإجبار هو الصغر . وأن البكر البالغ لا يجبرها أحد على النكاح ، ثم ساق رحمه الله تعالى الأدلة على اختياره .

قائلا : والصحيح أن مناط الإجبار هو الصغر وأن البكر البالغ لايجبر ها

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى من ص ۲۸۱ – ۲۸۶ – ۱۹

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتــاوى ص ۳۳۱ - ۲۲ .

أحد على النكاح فإنه قد ثبت فى الصحيح عن النبى صلى الله عليه وسلم أنه قال : (لا تنكح البكر حتى تستأذن ، ولا الثيب حتى تستأمر فقيل له : إن البكر تستحى ؟ فقال : إذنها صاتها)(١) . وفى لفظ فى الصحيح : (البكر يستأذنها أبوها) (٢) فهذا نهى النبى صلى الله عليه وسلم : (لاتنكح حتى تستأذنها : وهذا يتناول الأب وغيره وقد صرح بذلك فى الرواية الأخرى الصحيحة وأن الأب نفسه يستأذنها .

وأيضاً: فإن الأب ليس له أن يتصرف فى مالهـا إذا كانت رشيدة إلا بإذنها وبضعها أعظم من مالهـا ، فكيف يجوز أن يتصرف فى بضعها مع كراهمها ورشدها ؟ .

وأيضاً : فإن الصغر سبب الحجر بالنص والإجماع ، وأما جعل البكارة موجبة للحجر فهذا مخالف لأصول الإسلام ، فإن الشارع لم يجعل البكارة سبباً للحجر في موضع من المواضع المجمع عليها ، فتعليل الحجر بذلك تعليل بوصف لا تأثير له في الشرع .

وأيضاً: فإن الذين قالوا بالإجبار اضطربوا فيما إذا عينت كفواً ، وعين الأب كفواً آخر : هل يؤخذ بتعيينها أو بتعيين الأب ؟ على وجهين في مذهب الشافعي وأحمد . فمن جعل العبرة بتعيينها نقض أصله ، ومن جعل العبرة بتعيين الأب كان في قوله من الفساد والضرر والشر مالا يخيي فإنه قد قال النبي صلى الله عليه وسلم في الحديث الصحيح : « الأيم أحق بنفسها من وليها ، والبكر تستأذن ، وإذبها صهابها » — وفي رواية : « الثيب أحق بنفسها من وليها »(٣) فلما جعل الثيب أحق بنفسها بل الولى أحق ، وليس ذلك إلا للأب والجد . هذه عمدة الحبر بن

<sup>(</sup>١) قال في المنتقى متفق عليه ص ١٣٧ ــ ٦ نيل الأوطار .

<sup>(</sup>٢) قال فى المنتقى رواه أحمد ومسلم و أبو داود والنسائى ص ١٣٧ ــ ٦ نيل الأوطار .

<sup>(</sup>٣) رواه مسلم ص ٧٧٥ ـ ٣ النووي على مسلم . وقال فى المنتقى رواه الجاعة إلا البخارى ص ١٣٧ ـ ٦ نيل الأوطار .

وهم تركوا العمل بنص الحديث . وظاهره ، وتمسكوا بدليل خطابه ، ولم يعلموا مراد الرسول صلى الله عليه وسلم ، وذلك أن قوله : « الأيم أحق بنفسها من وليها » يعم كل ولى . وهم يخصونه بالأب والجد .

والثانى : قوله : « والبكر تستأذن » وهم لايوجبون استئذانها ، بل قالوا : هو مستحب حتى طرد بعضهم قياسه ، وقالوا : لمـا كان مستحباً اكتنى فيه بالسكوت وادعى أنه حيث يجب استئذان البكر فلا بد من النطق . وهذا قاله بعض أصحاب الشافعي وأحمد .

وهذا مخالف لإحماع المسلمين قبلهم ، ولنصوص رسول الله صلى الله عليه وسلم ، فإنه قد ثبت بالسنة الصحيحة المستفيضة واتفاق الأثمة قبل هؤلاء أنه إذا زوج البكر أخوها أو عمها فإنه يستأذيا . وإذبها صهابها ، وأما المفهوم : فالنبي صلى الله عليه وسلم فرق بين البكر والثيب ، كما قال في الحديث الآخر : « لا تنكح البكر حتى تستأذن ، ولا الثيب حتى تستأمر » فذكر في هذه لفظ « الإذن » ، وفي هذه لفظ « الأمر » وجعل إذن هذه الصهات ، كما أن إذن تلك النطق . فهذان هما الفرقان اللذان فرق بهما النبي صلى الله عليه وسلم بين البكر والثيب ، لم يفرق بينهما في الإجبار وعدم الإجبار ، وذلك لأن ( البكر ) كما كانت تستحى أن تتكلم في أمر نكاحها لم تخطب إلى نفسها ، بل تخطب إلى وليها ، ووليها يستأذنها ، فتأذن له ، لا تأمره حياء البكر فتتكلم بالنكاح ، فتخطب إلى نفسها ، وأما الثيب فقد زال عنها حياء البكر فتتكلم بالنكاح ، فتخطب إلى نفسها ، وأما الثيب فقد زال عنها فهي آمرة له وعليه أن يطيعها فيزوجها من الكفء إذا أمرته بذلك فالولى مأمور من جهة الثيب ، ومستأذن للبكر ، فهذا هو الذي دل عليه كلام النبي صلى الله عليه وسلم .

وأما تزويجها مع كراهتها للنكاح ، فهذا مخالف الأصول والعقول ، والله لم يسوغ لوليها أن يكرهها على بيع أو إجارة إلا بإذنها ، ولا على طعام أو شراب أو لباس لا تريده ، فكيف يكرهها على مباضعة من تكره مباضعته

ومعاشرة من تكره معاشرته ؟ . والله قد جعل بين الزوجين مودة ورحمة ، فإذا كان لايحصل إلا مع بغضها له ونفورها عنه فأى مودة ورحمة فى ذلك(١) ؟

٢٧ ــ ومن ذلك فى المصالح المرسلة : موقفه من تعزير المتهم حيث
 وزع الناس المتهمين إلى ثلاثة أقسام ، وجعل لـكل و احد منها حكماً خاصاً .

فقال فى ذلك : أما المتهم فى السرقة وقطع الطريق ونحو ذلك ، فليس له أن يفوضها إلى من يغلب على ظنه أنه يظلم فيها مع إمكان أن يقيم فيها من العدل ما يقدر عليه ، وذلك أن الناس فى التهم – ثلاثة أصناف :

١ - صنف معروف عند الناس بالدين والورع وأنه ليس من أهل التهم فهذا لا يحبس ولا يضرب بل ولا يستحلف فى أحد قولى العلماء بل يؤدب من يتهمه فيا ذكره كثير منهم .

٧ - من يكون مجهول الحال لايعرف ببر ولا فجور ، فهذا يحبس حتى يكشف عن حاله ، وقد قيل : محبس شهراً ، وقيل يحبس محسب اجتهاد ولى الأمر ، والأصل في ذلك ما روى أبو داو د وغيره : (أن النبي صلى الله عليه وسلم : حبس في تهمة(٢)) وقد نص على ذلك الأثمة ، وذلك أن هذه بمنزلة مالو ادعى عليه مدع فإنه يحضر مجلس ولى الأمر الحاكم بينهما . وإن كان في ذلك تعويقه عن أشغاله ، فكذلك تعويق هذا إلى أن يعلم أمره ، ثم إذا سأل عنه ووجد باراً أطلق . وإن وجد فاجراً كان من الصنف الثالث . وإن وجد فاجراً كان من الصنف الثالث . وهو الفاجر الذي قد عرف عنه السرقة قبل ذلك ، أو عرف بأسباب السرقة : مثل أن يكون معروفاً بالقهار ، والفواحش التي لاتتأتى إلا بالمال ، وليس له مال ، ونحو ذلك فهذا لوث في التهمة ، ولمذا قالت طائفة من العلماء أن مثل هذا بمتحن بالضرب ، يضربه الوالى والقاضي ، كما قال أشهب صاحب مالك وغيره ، حتى يقر بالمال ، وقالت طائفة : يضربه الوالى دون القاضي .

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتساوى ص ٢٣ إلى ص ٢٥ ـ ٣٢ .

<sup>(</sup>٢) ص ٢٣٧ ــ ه مختصر سنن أبي داو د مع معالم السنن و نهذيب ابن القيم .

كما قال ذلك طائفة من أصحاب الشافعي وأحمد كما ذكره القاضيان الماوردي وأبو يعلى في كتابيهما في الأحكام السلطانية ، وهو قول طائفة من المالكية كما ذكره الطرسوسي(١) وغيره . ثم المتولى له أن يقصد بضربه مع تقريره عقوبته على فجوره المعروف فيكون تعزيراً وتقريراً وليس على المتولى أن يرسل حميع المهمين حتى يأتى أرباب الأموال بالبينة على من سرق ، بل قد أنزل على نبيه في قصة كانت تهمة في سرقة قوله تعالى : « إنا أنزلنا إليك الكتاب بالحق لتحكم بين الناس بما أراك الله ، ولا تكن للخائنين خصيها . واستغفر الله إن الله كان غفوراً رحيها . ولا تجادل عن الذين يختانون أنفسهم إن الله لا محب من كان خواناً أثماً . يستخفون من الناس ولا يستخفون من الله وهو معهم ، إذ يبيتون مالا يرضى من القول ، وكان الله بما يعملون محيطا . ها أنم هو لاء جادلتم عنهم في الحياة الدنيا ، فمن بجادل الله عنهم يوم القيامة ، أم من يكون عليهم وكيلاً(٢) » إلى آخر الآيات ، وكان سبب ذلك أن قوماً يقال لهم : بنو أبير ق سرقوا لبعض الأنصار طعاماً و در عس ، فجاء صاحب المال يشتكي إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم ، فجاء قوم نزكون المتهمين بالباطل ، فكان النبي صلى الله عليه وسلم ظن صدق المزكين فلام صاحب المال : فأنزل الله هذه الآية ، ولم يقل النبي صلى الله عليه وسلم لصاحب المال : أقم البينة ، ولا حلف المتهمين ، لأن أولئك المهمين كانوا معروفين بالشر ، وظهرت الريبة علمهم .

وهكذا حكم النبي صلى الله عليه وسلم بالقسامة فى الدماء إذا كان هناك لوث يغلب على الظن صدق المدعين ، فإن هذه الأمور من الحدود فى المصالح العامة ، ليست من الحقوق الحاصة فلولا القسامة فى الدماء لأفضى إلى سفك الدماء فيقتل الرجل عدوه خفية ، ولا يمكن أولياء المقتول إقامة البينة ، واليمين على القاتل والسارق والقاطع سهلة . فإن من يستحل هذه الأمور

 <sup>(</sup>۱) هو أبو الحسن على بن الحسن الطرسوسي . وطرسوس «دينة من عمل الروم على ساحل
 البحر مما يلي حلب . قال العبادى : هو معاصر أبى الطيب الساوى (طبقات الشافعية ۸۳) .

<sup>(</sup>٢) النساء آية ١٠٥ – ١٠٩ .

لايكترث باليمن وقول النبى صلى الله عليه وسلم: (لو يعطى الناس بدعواهم لادعى قوم دماء قوم وأموالهم ولكن اليمن على المدعى عليه(١)) هذا فيما لا يمكن من المدعى حجة غير الدعوى ، فإنه لا يعطى بها شيئاً . ولكن يحلف المدعى عليه فأما إذا أقام شاهداً بالمال فإن النبى صلى الله عليه وسلم قد حكم في المال بشاهد و يمين ، وهو قول فقهاء الحجاز وأهل الحديث - كمالك والشافعى ، وأحمد وغيرهم ، وإذا كان في دعوى الدم لوث فقد قال النبى صلى الله عليه وسلم للمدعين : (أتحلفون خمسين يميناً وتستحقون دم صاحبكم ؟)(٢).

كذلك (أمر قطاع الطريق) وأمر (اللصوص) وهو من المصالح العامة التي ليست من الحقوق الخاصة ، فإن الناس لا يأمنون على أنفسهم وأموالهم فى المساكن والطرقات إلا بما يزجرهم فى قطع هؤلاء ، ولا يزجرهم أن يحلف كل منهم ، ولهذا اتفق الفقهاء على أن قاطع الطريق لأخذ المــال يُقتل حتماً وقتله حد لله ، وليس قتله مفوضاً إلى أولياء المقتول . قالوا : لأن هذا 🎘 لم يقتله لغرض خاص معه ، إنما قتاله لأجل المـال فلا فرق عنده بين هذا الله المقتول وبين غيره فقتله مصلحة عامة ، فعلى الإمام أن يقيم ذلك – إلى أن قال : ومما يشبه هذا من ظهر عنده مال بجب عليه إحضاره ، كالمدن إذا ظهر أنه غيب ماله ، وأصر على الحبس ، وكمن عنده أمانة ، ولم يردها إلى مستحقها وظهر كذبه فإنه لامحلف ، لكن يضرب حتى يحضر المـال الذي بجب إحضاره أو يعرف مكانه كما قال النبي صلى الله عليه وسلم للزبير ابن العوام عام خيبر في عم حِبي بن أخطب ، وكان النبي صلى الله عليه وسلم صالحهم على أن له الذهب والفضة ، فقال لهذا الرجل : « أن كنر حِيي بن أخطب؟ » فقال يا محمد! أذهبته النفتات والحروب ، فتمال : المال كثير ، والعهد أحدث من هذا . ثم قال : « دونك هذا » فمسه بشيء من العذاب ، فدلهم عليه في خربة هناك فهذا لما قال أذهبته النفقات والحروب

<sup>(</sup>١) قال في المنتتي رواه أخد ومسلم ص ٤٤٣ ــ ٨ نيل الأوطار .

<sup>(</sup>۲) دواه مسلم ص ۲۳۱ ًـ ٤ النووى على مسلم .

والعادة تكذبه فى ذلك لم يلتفت إليه بل أمر بعقوبته حتى دلهم على المال ، فكذلك من أخذ أموال الناس ، وادعى ذهابها دعوى تكذبه فيها العادة كان هذا حكمه(١) .

٧٣ ـ ومن ذلك ما يذكره علماء الأصول في اقتضاء النهى الفساد . ذكر ـ رحمه الله هذه المسألة ، وبن أن النهى مطلقاً يقتضى فساد المنهى عنه أيا كان سواء كان حقاً لله تعالى كالصلاة في الثوب والمكان النجس . والصلاة بالثوب الحرير والاسبال والصلاة بغير وضوء ، والطلاق في الحيض وكالجمع بين الأختين ـ ونكاح المحرمات ـ أو حقاً لآدى كالصلاة في الثوب المغصوب والدار المغصوبة . والحطبة على الحطبة ونحو ذلك . وبين أن ما كان حقاً لله فلا سبيل إلى إصلاحه مع النهى إلا بإزالة هذا العمل والبعد عن مواطن النهى ، وماكان حقاً لآدى فإنه موقوف على رضا المظلوم صاحب الحق فإذا رضى وسمح عن حقه وتاب إلى الله صح عمله فصلاته مثلا بالمكان المغصوب يبقى عليه إثم عمله ، وينقص من أجره بقدر ما وقع منه من الظلم ، وخطبته على خطبة أخيه . إن شاء الخاطب الأول أن يفسخ نكاح المحتدى ويتزوجها برضاها فله ذلك وإن لم ترض بزواجه منها ، وأحب إفساد نكاح الحاطب على خطبته أفسدناه عقوبة له ، و بمضى رخمه الله وبحيب نكاح الحاطب على خطبته أفسدناه عقوبة له ، و بمضى رخمه الله وبحيب غلى شبه القائلين بالإفساد مطلقاً ويذكر اختلاف العلماء في ذلك وتصادمهم على شبه القائلين بالإفساد مطلقاً ويذكر اختلاف العلماء في ذلك وتصادمهم في كثير من هذه المسائل التي نهى عنها الشارع ويسلك طريقاً واحداً لا محيد عنه .

وإنه لحسن أن نذكر هذه المسألة التي أطال فيها العلماء ، وتنازعوا فيها كثيراً ، ليرى القارىء فى تقعيد شيخ الإسلام وتفريعه ما تقربه عينه ويثلج به صدره ، وإليك كلامه رحمه الله تعالى :

وأصل المسألة : أن النهى يدل على أن المنهى عنه فساده راجع على صلاحه ، ولا يشرع التزام الفساد من يشرع له دفعه . وأصل هذا أن كل

<sup>(</sup>۱) مجموع فتاوی ابن تیمیة ص ۲۳۲ إلی ۲۶۰ ـ ۳۶ .

مِا نَهَى الله عنه وحرمه في بعض الأحوال . وأباحه في حال أخرى ، فإن الحرام لايكون صحيحاً نافذاً كالحلال ، يترتب عليه الحكم كما يترتب على الحلال ، وبحصل به المقصود كما محصل به وهذا معنى قولهم : النهى يقتضي الفساد ــ وهذا مذهب الصحابة والتابعين لهم بإحسان وأئمة المسلمين وجمهورهم وكثير من المتكلمين من المعتزلة والأشعرية ، يخالف في هذا لمـا ظن أنَّ بعض ما نهى عنه ليس بفاسد، كالطلاق المحرم، والصلاة في الدار المغصوبة، ونحو ذلك قال : لو كان النهي موجباً للفساد لزم انتقاض هذه العلة فدل على أن الفساد حصل بسبب آخر غير مطلق النهى ، وهؤلاء لم يكونوا من أثمة الفقه العارفين بتفصيل أدلة الشرع فقيل لهم ، بأى شيء يعرف أن العبادة فاسدة ، والعقد فاسد؟ . قالوا : بأن يقول الشارع : هذا صحيح وهذا فاسد . وهوًلاء لم يعرفوا أدلة الشرع الواقعة ، بل قدروا أشياء قد لاتقع وأشياء ظنوا أنها من جنس كلام الشارع ، وهذا ليس من هذا الباب ، فإن الشارع لم يدل الناس قط بهذه الألفاظ التي ذكروها ، ولا يوجد في كلامه : شروط البيع والنكاح : كذا ، وكذا ، ولا هذه العبادة صحيحة أو ليست بصحبحة . ﴿ ولا هذا العقد صحيح ، أو ليس بصحيح ، ونحو ذلك ممـا جعلوه دليلا على الصحة والفساد بل هذه كلها عبارات أحدثها من أحدثها من أهل الرأى والكلام ، وإنما الشارع دل الناس بالأمر والنهي والتحليل والتحريم ، وبقوله في عِقود : « هذا لا يصلح » علم أنه فساد كما قالٍ في بَيْعِ مَدَّين بمد تمرآ « لا يصلح » والصحابة والتابعون وسائر أئمة المسلمين كانوا محتجون على فساد العقود بمجرد النهى كما احتجوا على فساد نكاح ذوات المحارم بالنهى المذكور في القرآن ، وكذلك فساد عقد الجمع بين الأختين .

ومنهم من توهم أن التحريم فيها تعارض فيه نصان ، فتوقف وقيل أن بعضهم أباح الجمع .

> وكذلك نكاح المطلقة ثلاثاً استدلوا على فساده بقوله تعالى : (فإن طلقها فلا تحل له من بعد حتى تنكح زوجاً غيره)(١).

<sup>(</sup>١) البقرة آية ٢٣٠ .

وكذلك الصحابة استدلوا على فساد نكاح الشغار بالنهى عنه ، فهو من الفساد ليس من الصلاح . فإن الله لا يحب الفساد . ويحب الصلاح ، ولاينهى عما يحبه ، وإنما ينهى عما لايحبه ، فعلموا أن المنهى عنه فاسد ليس بصالح ، وإن كانت فيه مصلحة فمصلحته مرجوحة بمفسدته ، وقد علموا أن مقصود الشرع رفع الفساد ومنعه ، لا إيقاعه ، والإلزام به ، فاو ألزموا موجب العقود المحرمة لكانوا مفسدين غير مصلحين ، والله لايصلح عمل المفسدين .

وقوله: (وإذا قيل هم: الاتفسدوا في الأرض)(١) أى الاتعملوا معصية الله تعالى ، فكل من عمل معصية الله فهو مفسد ، والمحرمات معصية لله ، فالشارع ينهى عنه ليمنع الفساد ويدفعه ، والا يوجد قط في شيء من صور النهى صورة تثبت فيها الصحة بنص والا إجماع ، فالطلاق المحرم ، والصلاة في الدار المغصوبة فيهما نزاع وليس على الصحة نص بجب اتباعه ، فلم يبق مع المحتج بهما حجة . لكن من البيوع ما نهى عنه لما فيها من ظلم أحدهما للآخر كبيع المصراة والمعيب وتلتى السلع ، والنجش ونحو ذلك ، ولكن هذه البيوع لم بجعلها الشارع الازمة كالبيوع الحلال ، بل جعلها غير الازمة والحيرة فيها إلى المظلوم ، إن شاء أبطلها وإن شاء أجازها . فإن الحتى في ذلك له والشارع لم ينه عنها لحق مختص بالله ، كما نهى عن الفواحش بل خله إذا علم المظلوم بالحال في ابتداء العقد ، مثل أن يعلم بالعيب والتدليس والتصرية ، ويعلم السعر إذا كان قادماً بالسلعة و يرضى بأن يغبنه المتلتى ، جاز ذلك . فكذلك إذا علم بعد العقد إن رضى جاز وإن لم يرض كان له الفسخ .

وهذا يدل على أن العقد يقع غير لازم ، بل موقوفاً على الإجازة إن شاء أجازه صاحب الحق ، وإن شاء رده ، وهذا متفق عليه ، فى مثل بيع المعيب ، مما فيه الرضا بشرط السلامة من العيب ، فإذا فقد الشرط بقى موقوفاً على الإجازة ، فهو لازم إن كان على الصفة وغير لازم إن كان على غر الصفة .

<sup>(</sup>١) البقسرة آية ١١ .

<sup>(</sup> م ٤٢ ـ أصول الفقة )

وأما إذا كان غير لازم مطلقاً ، بل هو موقوف على رضا المحيز فهذا فيه نزاع ، وأكثر العلماء يقولون بوقف العقود . وهو مذهب مالك وأبى حنيفة ، وغير هما وعليه أكثر نصوص أحمد . وهو اختيار القدماء من أصحابه كالخرقى وغيره ، كما هو مبسوط في موضعه .

إذ المقصود هنا أن هذا النوع بحسب طائفة من الناس أنه من حملة ما نهى عنه . ثم تقول طائفة أخرى وليس بفاسد فالنهى بجب أن يقتضى الفساد(۱) ، وتقول طائفة أخرى : بل هذا فاسد فمهم من أفسد بيع النجش إذا نجش البائع أو واطأ . ومهم من أفسد نكاح الحاطب إذا خطب على خطبة أخيه . وبيعه على بيعه . ومهم من أفسد بيع المعيب المدلس ، فلما عورض بالمصراة توقف . ومهم من صحح نكاح الحاطب على خطبة أخيه مطلقاً وبيع النجش بلا خيار .

والتحقيق أن هذا النوع لم يكن النهى فيه لحق الله كذكاح المحرمات ، والمطلقة ثلاثاً وبيع الربا بل لحق الإنسان . يحيث لو علم المشرى أن صاحب السلعة ينجش ورضى بذلك جاز وكذلك إذا علم أن غيره ينجش . وكذلك المخطوبة متى أذن الخاطب الأول فيها جاز ، ولما كان النهى هنا لحق الآدى ، لم يجعله الشارع صحيحاً لازماً كالحلال بل أثبت حق المظلوم وسلطه على الحيار . فإن شاء أمضى وإن شاء فسخ ، فالمشرى مع النجش إن شاء رد المبيع فحصل بهذا مقصوده ، وإن شاء رضى به إذا علم بالنجش . فأما كونه فاسداً مردوداً وإن رضى به فهذا لا وجه له ، وكذلك فى الرد بالعيب والمدلس والمصراة وغير ذلك . وكذلك المخطوبة إن شاء هذا الحاطب أن يفسخ نكاح هذا المعتدى عليه ويتزوجها برضاها فله ذلك وإن شاء أن يمضى نكاحها فله فلك وهو إذا اختار فسخ نكاحها عاد الأمر إلى ماكان ، إن شاءت نكحته وإن شاءت لم تنكحه إذ مقصوده حصل بفسخ نكاح الحاطب ، وإذا قال :

<sup>(</sup>۱) هكذا في مجموع الفتاوي ص ۲۸۶ ــ ۲۹ و لعل الصواب ( فالنهى لايجب أن يقتضى الفساد بزيادة ( لا ) حيث إن المعنى لا يستقيم بدونها ) .

هو غير قلب المرأة على ، قيل : إن شئت عاقبناه على هذا ، بأن نمنعه من نكاح تاك المرأة ، فيكون هذا قصاصاً لظامه إياك وإن شئت عفوت عنه فأنفذنا نكاحه .

وكذلك الصلاة فى الدار المغصوبة ، والذبح بآلة مغصوبة . وطبخ الطعام بحطب مغصوب . وتسخين الماء بوقود مغصوب ، كل هذا إنما حرم لما فيه من ظلم الإنسان ، وذلك يزول بإعطاء المظلوم حقه ، فإذا أعطاه ما أخذه من منفعة ماله ، أو من أعيان ماله فأعطاه كرى الدار وثمن الحطب وتاب هو إلى الله تعالى من فعل ما نهاه عنه فقد برىء من حق الله وحق العبد ، وصارت صلانه كالصلاة فى مكان مباح ، والطعام كالطعام بوقود مباح ، والذبح بسكين مباحة ، وإن لم ينعل ذلك كان لصاحب السكين أجرة ذبحه ولا تحرم الشاة كلها لأجل هذه الشبهة .

وهذا إذا كان أكل الطعام ، ولم يوفه ثمنه ، كان بمنزلة من أخذ طعاماً لغيره فيه شركة : ليس فعله حراماً ولا هو حلالا محضاً فإن نضج الطعام لصاحب الوقود فيه شركة .

وكذلك الصلاة يبقى عليه إثم الظلم ينقص من صلاته بقدره ، ولا تبرأ ذمته ، كبراءة من صلى صلاة تأمة ، ولا يعاقب كعقوبة من لم يصل ، بل يعاقب على قدر ذنبه والله يقول : يعاقب على قدر ذنبه والله يقول : وهن يعمل مثقال ذرة شراً بره )(١) وإنما قبل فى الصلاة فى الثوب النجس وبالمكان يعيد بخلاف هذا لأنه هناك لاسبيل له إلى براءة ذمته إلا بالإعادة ، وهنا يمكنه ذلك بأن يرد أرض المظلوم لكن الصلاة فى الثوب الحرير هى من ذلك القسم . الحق فيها لله ، لكن نهى عن ذلك فى الصلاة فه المحدة ، وهنا عمده عنه فى الصلاة فقط .

ثم يذكر – رحمه الله تعالى – بعد ما ساق نهى الشارع عن مثل الصلاة فى ثوب الحرير والصلاة فى الدار المغصوبة . والثوب المغصوب . والطلاق

<sup>(</sup>۱) الزلزلة آية ٧ ، ٨ .

في الحيض . والبيع وقت النداء ونحو ذلك : أن الفقهاء تنازعوا في مثل هذا فمنهم من يقول : آلنهي هنا لمعني في غبر المنهي عنه ، و ر د على ذلك بأن هذا الذي قالوه لا حقيقة له ، فإنه إن عني بذلك أن نفس الفعل المنهي عنه ليس فيه ما يوجب النهي فهذا باطل فإن نفس البيع اشتمل على تعطيل الصلاة ونفس الصلاة اشتملت على الظلم والفخر والحيلاء ونحو ذلك ممـا نهى عنه ، كما اشتملت المصلاة في الثوب النجس على ملابسة الرجس الحبيث. فهذا غمر صحيح ، وإن أرادوا بذلك أن ذلك المعنى لانختص بالصلاة بل هو مشترك بين الصلاة وغيرها فهذا صحيح فإن البيع وقت النداء لم ينه عنـه إلا لـكونه شاغلا عن الصلاة وهذا موجود في غير البيع لايختص بالبيع . وبعد أن ساق ابن تيمية ذلك ذكر أن هذا الفرق المذكور لايجيء فى طلاق الحائض ، إذ أنه ليس هناك معنى مشرك ، وهم يقولون : إنما نهى عنه لإطالة العدة وذلك خارج عن الطلاق ثم بجيب على هذا التعليل بأن غير هذا المحرم من المحرمات كذلك ، إنما نهى عنها لإفضائها إلى فساد خارج عنها ، ثم يمضى ويذكر أمثلة لذلك قائلا : فالجمع بين الأختين نهى عنه لإفضائه إلى قطيعة الرحم ، والقطيعة أمر خارج عن النكاح ، والحمر والميسر حرما وجعلا رحساً من عمل الشيطان لأن ذلك يفضي إلى الصد عن الصلاة ، وإيقاع العداوة والبغضاء ، وهو أمر حارج عن الحمر والميسر – والربا حرام ، لأن ذلك يفضى إلى أكل المال بالباطل ، وذلك أمر خارج عن عقد الميسر والربا ، فكل ما نهى الله عنه لابد أن يشتمل على معنى فيه يوجب النهى ، ولا يجوز أن ينهى عن شيء لا لمعنى فيه أصلا بل لمعنى أجنبى عنه ، فإن هذا من جنس عقوبة الإنسان بذنب غيره ، والشرع منزه عنه ، لكن فى الأشياء ما ينهى عنه لسد الذريعة فهو مجرّداً عن الذريعة لم يكن فيه مفسدة كالنهى عن الصلاة في أوقات النهي قبل طلوع الشمس وغروبها ونحو ذلك ، وذلك لأن هذا الفعل اشتمل على مفسدة لإفضائه إلى التشبه بالمشركين وهذا معنی فیه .

ثم بمضى ــ رخمه الله تعالى ــ : ــ فى مناقشته وتحقيقه ليناقش طائفة من هؤلاء الذين قالوا : إن النهى قد يكون لمعنى فى المنهى عنه وقد يكون

لمعنى فى غيره فيتمول طائفة تتمول: إن النهى قد يكون لوصف فى الفعل لا فى أصله فيدل على صحته كالنهى عن صوم يومى العيد، قالوا: هو منهى عنه بوصف العيدين لا لجنس الصوم فإذا صام صبح لأنه سماه صوماً.

قائلا: وكذلك الصوم فى أيام الحيض وكذلك الصلاة بلا طهارة ، وإلى غير القبلة ، جنس مشروع ، وإنما النهى لوصف خاص: وهو الحيض، والحدث ، واستقبال غير القبلة ، ولا يعرف بين هذا وهذا فرق معقول له تأثير فى الشرع ، فإنه إذا قيل : الحيض والحدث صفة فى الحائض والمحدث ، وذلك صفة فى الزمان ، قيل : والصفة فى محل الفعل – زمانه ومكانه – كالصفة فى فاعله ، فإنه لو وقف بعرفة فى غير وقتها أو غير عرفة لم يصح وهو صفة فى الزمان والمكان وكذلك لو رمى الجمار فى غير أو المرمى وهو صفة فى الزمان والمكان . واستقبال غير القبلة هو لصفة فى الزمان والمكان . واستقبال غير القبلة هو لصفة فى الزمان والمكان . واستقبال غير القبلة هو لمسفة فى الجمار أيام منى أو المرمى وهو صفة فى الزمان والمكان . واستقبال غير القبلة هو لمسفة فى الجهة لا فيه ولا يجوز ، ولو صام بالليل لم يصح وإن كان هذا زماناً.

فإذا قيل: الليل ليس بمحل للصوم شرعاً. قيل: ويوم العيد ليس بمحل الصوم شرعاً، كما أن زمان الحيض ليس بمحل الصوم شرعاً فالفرق لابد أن يكون فرقاً شرعياً، فيكون معقولا ويكون الشارع قد جعله مؤثراً في الحكم، بحيث علق به الحل أو الحرمة الذي يختص بأحد الفعلين.

وكثير من الناس يتكلم بفروق لا حقيقة لها ، ولا تأثير له فى الشرع أو يمنع تأثيره فى الأصل ، وذلك أنه قد يذكر وصفاً بجمع به بين الأصل والفرع ، ولا يكون ذلك الوصف مشتركاً بينهما ، بل قد يكون منفياً عنهما ، أو عن أحدهما .

وكذلك المفرق قد يفرق بوصف يدعى انتقاضه بإحدى الصورتين وليس هو محتصاً بها بل هو مشترك بينها وبين الأخرى ، كقولهم النهى لمعنى في المنهى عنه ، وذلك لمعنى في غيره أو ذاك لمعنى في وصفه دون أصله ، ولمكن قد يكون النهى لمعنى يختص بالعبادة والعقد وقد يكون لمعنى مشترك بينها وبين غيرها .

كما ينهى المحرم عما نختص بالإحرام مثل حلق الرأس ، ولبس العمامة وغير ذلك من الثياب المنهى عنها ، وينهى عن نكاح امرأته وينهى عن صيد البر ، وينهى مع ذلك عن الزنا ، والظلم للناس فيما ملكوه من الصيد .

وحينئذ فالنهى لمعنى مشترك أعظم ، ولهذا لو قتل المحرم صيداً مملوكاً وجب عليه الجزاء لحق المالك . ولو زنا لأفسد إحرامه . كما يفسد بنكاح امرأته ويستحق حد الزنا مع ذلك . وعلى هذا فمن لبس فى الصلاة ما محرم فها وفى غيرها ، كالثياب التى فها خيلاء وفخر ، كالمسبلة ، والحرير ، كان أحق ببطلان الصلاة من الثوب النجس ، وفي الحديث الذى فى السنن : « إن الله لايقبل صلاة مسبل »(١) والثوب النجس فيه نزاع ، وفى قدر النجاسة نزاع ، والصلاة فى الحرير للرجال من غير حاجة حرام بالنص والإحماع .

وكذلك البيع بعد النداء ، إذا كان قد نهى عنه وغير ه يشغل عن الجمعة ، كان ذلك أوكد فى النهى ، وكل ما شغل عنها فهو شر و فساد لا خير فيه .

والملك الحاصل بذلك كالملك الذي لم يحصل إلا بمعصية الله وغضبه ومخالفته ، كالذي لا يحصل إلا بغير ذلك من المعاصي مثل الكفر والسحر ، والكهانة ، والفاحشة – وقد قال النبي صلى الله عليه وسلم : «حلوان الكاهن خبيث . ومهر البغي خبيث(٢) » فإذا كانت السلعة لاتملك إن لم تترك الصلاة المفروضة كان حصول الملك بسبب ترك الصلاة ، كما أن حصول الحلوان والمهر بالكهانة والبغاء ، وكما لو قيل له : إن تركت الصلاة اليوم أعطيناك عشرة دراهم ، فإن ما يأخذه على ترك الصلاة خبيث ، كذلك

<sup>(</sup>١) رواه أبو داود بإسناد صحيح على شرط مسلم ص ٣١٧ رياض الصالحين .

<sup>(</sup>۲) رواه مسلم عن رافع بن خديج بلفظ : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : ثمن السكلب خبيث ، ومهر البغى خبيث ، وكسب الحجام خبيث ، ص ۲۷٪ النووى عن مسلم ورواه الجاعة عن أبي مسعود عقبة بن عمرو بلفظ : نهى وسول الله صلى الله عليه وسلم : عن ثمن الكلب ، ومهر البنى ، وحلوان الكاهن . ص ١٦٢٪ و نيل الأوطار .

ما يماك بالمعاوضة على ترك الصلاة خبيث . ولو استأجر أجبراً بشرط أن لا يصلى كان هذا الشرط باطلا ، وكان ما يأخذه عن العمل الذى يعمله بمقدار الصلاة خبيثاً ، مع أن جنس العمل بالأجرة جائز ، كذلك جنس المعاوضة جائز ، لكن بشرط أن لا يتعدى على فرائض الله . وإذا حصل البيع فى هذا الوقت وتعذر الرد فله نظير ثمنه الذى أداه ويتصدق بالربح والبائع له نظير سلعته ، ويتصدق بالربح ، إن كان قد ربح ، ولو تراضيا بذلك بعد الصلاة لم ينفع ، فإن النهى هنا لحق الله تعالى ، فهو كما لو تراضيا بمهر البغى ، وهناك يتصدق به على أصح القولين لا يعطى للزانى ، وكذلك فى الحمر ، ونحو ذلك مما أخذ صاحبه منفعة محرمة فلا مجمع له العوض و المعوض فإن ذلك أعظم إثماً من بيعه .

وإذا كان لا يحل أن يباع الحمر بالثمن فكيف إذا أعطى الحمر وأعطى الثمن ؟ وإذا كان لا يحل للزانى أن يزنى وإن أعطى فكيف إذا أعطى المال والزنا حميعاً ؟ بل بجب إخراج هذا المال كسائر أموال المصالح المشتركة ، فكذلك هنا إذا كان قد باع السلعة وقت النداء بربح وأخذ سلعته ، فإن فاتت تصدق بالربح ولم يعطه للمشترى فيكون أعانه على الشراء ، والمشترى يأخذ ثمنه ويعيد السلعة ، فإن باعها بربح تصدق به ، ولم يعطه للبائع فيكون قد حمع له بين ريحين .

وقد تنازع الفقهاء فى المقبوض بالعقد الفاسد ، هل يملك؟ أو لا يملك؟ أو يفرق بنن أن يفوت أو لا يفوت كما هو مبسوط فى غير هذا الموضع(١).

هذه حملة يسيرة ونقطة من بحر تفريعات ابن تيمية على تلك الأصول. ولعل القارىء الكريم عرف مدى تمسك ابن تيمية بهذه الأصول وقدرته على استنباط المسائل الفرعية منها.

غفر الله لنا ورحمنا وإياه ووالدينا وإخواننا المسلمين وصلى الله على سيدنا محمد .

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ص ۲۸۱ – ۲۹/۲۹۲ .



# الباب الثالث مقارنة عامة بين اصول ابن تيمية وأصول غيرة

# الفصل لأولي

# ا لمقارنة بين اصول ابن تيمية واصول جمدين حنبل

قبل أن أشرع فى هذا الفصل يشرفنى أن أعطر هذه الرسالة بنبذة قصيرة عن هذا الإمام المحاهد الكبير إمام أهل السنة والجاعة .

### أحمد من حنبل :

هو أحمد بن محمد بن حنبل بن هلال بن أسد بن إدريس بن عبد الله ابن حيان بن عبد الله بن أنس بن عوف بن قاسط بن مازن بن شيبان الإمام الفقيه المحدث، وكنيته أبو عبد الله، ولد ببغداد سنة ١٦٤ ه ونشأ بها وكان أبوه والى سرخس ومن أنصار الدعوة العباسية . ظهرت عليه أمارات النجابة من صباه . وطلب الحديث في السادسة عشرة من عمره . وقد رحل في طلب العلم إلى الدكوفة والبصرة . ومكة . والشام . والممن . والمغرب . والجزائر . وفارس . وخراسان . وغيرها .

وشيوخه هم: - سفيان بن عيينة . وإبراهيم بن سعد . ويحيى بن سعيد القطان وهشيم بن بشير . ومعتمر بن سليان . وإسماعيل بن علية . ووكيع ابن الجراح . وعبد الرحمن بن مهدى ، والإمام الشافعى الذى كان له الفضل الأكبر فى تكوينه بعد الله تعالى . وكان يحضر دروسه فى الفقه وأصوله من سنة ١٩٥ ه إلى سنة ١٩٧ ه مدة وجود الشافعى ببغداد . وفى إحدى رحلاته إليها - وقد عذب فى عهدى المأمون والمعتصم لأنه لم يوافقهما على القول يخلق القرآن . ذلك القول الذى زيفه للمأمون زعيم المعتزلة فى ذلك الوقت ببغداد . قاضى القضاة أحمد بن أبى دواد وطلب منه حمل الناس جميعاً على هذا المذهب ، وكانت محنة ابن حنبل شاقة وطويلة ابتدأت من سنة ٢١٨ همن ولاية المعتصم بل فى آخر ولاية المأمون إلى سنة ٢٣٢ ه فقد امتحن فيها منولاية المعتصم بل فى آخر ولاية المأمون إلى سنة ٢٣٢ ه فقد امتحن فيها

ابن حبل امتحاناً مراً مؤلماً بالضرب والتعذيب ليحملوه على القول نخلق القرآن ولكن كل ذلك الأذى والتعذيب ، لم يلن من قناته ، ولم يزحزحه عن عقيدته قيد أنحلة بل كلما زاد المعتصم ابن حبل تعذيباً زادت قوة إيمانه ولم يزل المعتصم أيحاول أن مجذب ابن حبل إلى عقيدته ، عقيدة المعتزلة بالترغيب والرجاء والتعذيب لكنه لم يفلح في قليل ولا كثير حتى ذهبت دولته وجاء بعده ابنه الواثق سنة ٢٢٧ ه فلم يسر سيرة سلفه في تعذيب ابن حبل بل طلب منه الاختفاء والايزواء بعقيدته ، وعدم التعرض للتشهير بمذهب المعتزلة في القول مخلق القرآن . وظل الحال كذلك إلى أن جاء عهد المتوكل سنة ٢٣٧ ه فلم يكن مناصراً الذهب المعتزلة كأسلافه بل سار على عكسهم وصرف كل قوته إلى مناصرة أهل السنة وقمع الاعتزال والقضاء على أهله . وقرب أحمد بن حنبل إليه وصارت له الحظوة عنده وكان مستشاراً أميناً له يصرف الأمور وفقاً لرأيه .

قال الشافعي فيه : خرجت من بغداد وما خلفت فيها أفقه ولا أورع ولا أزهد ، ولا أعلم من ابن حنبل . وقال ابن المديني : إن الله أعز الإسلام برجلين : أبى بكر يوم الردة ، وابن حنبل يوم المحنة .

وقد قبل لبشر بن الحارث الحافى ، حين ضرب أحمد بن حنبل فى المحنة : لو قمت ، وتكلمت كما تكلم ؟ فقال : لا أقوى عليه ، إن أحمد قام مقام الأنبياء .

وأهم ما اشهر لابن حنبل من مؤلفات: — كتاب المسند وهو ألاثون ألف حديث جمع فيه ما بلغه من الحديث مبوباً على الصحابة وانتقاه من أكثر من سبعائة ألف وخمسن ألف حديث. وله كتاب التفسير حوى نحو مائة ألف وعشرين ألف حديث — وكتاب الصلاة وما يلزم فيها وكتاب الرد على الزنادقة في دعواهم التناقض في القرآن — والرد على الجهمية — وكتاب فضائل الزنادقة في دعواهم التناقض في القرآن — والرد على الجهمية — وكتاب فضائل الصحابة ، والمناسك الكبير ، والصغير ، وكتاب السنة وهو الذي قرر فيه ابن حنبل عقيدته الدينية ، ذلك عدا ما جمع تلاميذه من المسائل التي سمعوها منه كسائل حنبل ، ومسائل أبي داود وقد طبع هذا الأخير بمطبعة المنار

سنة ١٣٥٣ هـ ، وتوفى رخمه الله سنة ٢٤١ هـ وقيل إن عدد المشيعين لجنازته بلغ ثمانمائة ألف من الرجال(١) .

وبعد هذه المقدمة نعو د إلى ما نحن بصدده .

إننا حيمًا نتصفح أصول أحمد وأصول ان تيمية رحمهما الله تعالى نجد أن أصول ان تيمية تتمشى مع أصول أحمد فهو إذ نخالف أحمد فى بعض رواياته وأقواله يوافقه فى قوله وروايته الأخرى . إذ أن الإمام أحمد رحمه الله له فى المسألة أكثر من قول فى الغالب . إلا أن ان تيمية رحمه الله له فضل فى اختباراته لبعض آراء الإمام أحمد حيمًا يدعمها بالأدلة النقلية والعقلية . ويورد الأمثلة التى توضح صحة قوله المختار مما يدل على أنه اختار ذلك عن علم ونظر ثاقب ورأى سديد لا عن تقليد .

ومما ينبغى أن نعلمه أن الإمام أحمد لم يدون آراءه الفقهية حتى يعرف الناس رأيه فى المسائل بالتحديد . وإنما تلاميذه وأصحابه نقلوا عنه آراءه وأقواله ودونوها ، وربما تعددت أقواله فى مسألة واحدة نظراً لاختلاف ظروف السوال وأحواله ، وطبيعة السائل أو لتغير رأيه فى المسألة حيث عبر على دليل أو أثر . أو ربما يكون مبر دداً فى المسألة فيطلق القولين ، أو غير ذلك ، بيما تلميذه ان تيمية دون أقواله ، وآراءه ، وليس عنده ما عند شيخه بل يختار رأياً من الآراء سواء كان القول المختار المقدم عند شيخه أو الحنابلة ، أو القول المغمور وربما كان هذا قولا لأحد الأثمة الأربعة ، وهو حيما يختار هذا القول بختاره عن علم وبرهان كما قلنا ، والدليل على ذلك أننا نراه حيما يورد المسألة نحوض غمار الشريعة فيصول فيها وبجول ، ويورد والميزة لغيره ، وإذا نظرت فى اختياراته وآرائه وجدتها : لاتخلو من أن تكون قولا له لم يقل به الإمام أحمد . أو قال به الإمام أحمد ولكنه قول خلاف المشهور عنه المعتبر . أو نسب إليه ولم يقل به لأنه يتمشى مع أصوله ،

<sup>(</sup>١) الفتح المبين ص ١/١٤٩ .

#### خذ على سبيل المثال :

١ ــ نسخ القرآن بالسنة . رأينا فيما سبق أن الإمام أحمد ــ رحمه الله ــ خالفه في رواية برى أن السنة المتواترة تنسخ القرآن و ابن تيمية ــ رحمه الله ــ نخالفه و برى أن السنة لاتنسخ القرآن أيا كانت لأن السنة ليست مثل القرآن فضلا عن أن تكون خبراً منه و هو إذ يقول ذلك يوافق شيخه الإمام أحمد في الرواية الأخرى .

### ٢ ــ وفيما يفيده خبر الواحد :

لم ينقل عن الإمام أحمد رحمه الله لفظ صريح بما يفيده خبر الواحد وقد اختلف النقل عنه حسب ما ورد عنه من نقول: منها ما قد يدل على إفادته العلم مع العمل – ومنها: ما قد يدل على وجوب العمل دون إفادة العلم . فمن النقول التي قد تدل على أنه يفيد العلم: شهادته للعشرة المبشرين بالجنة ، والحبر فيه واحد – وبنى ذلك على أن الشهادة والحبر واحد(١).

وتمال القاضى : وقد نقل أبو بكر المروذى قال : قلت لأبى عبد الله : أَ ها هنا إنسان يقول : إن الحبر يوجب عملاً ولا يوجب علماً .

فعابه وقال : ما أدرى ما هذا ؟ قال : وظاهر هذا أنه سوى فيه بين العمل والعلم(٢) .

وقال القاضى فى رواية حنبل فى أحاديث الرؤية : نوْمن بها ونعلم أنها حتى ونقطع على العلم بها(٢) .

ومن النقول التي قد تدل على أنه يرى أن خبر الواحد لايفيد العلم : ما قاله الأثرم في كتاب معانى الحديث الذي يذهب إليه الإمام أحمد بن حنبل : أنه إذا طعنت في الحيضة الثالثة فقد برىء منها و برثت منه ، وقال :

<sup>(</sup>١) مسودة آل تيمية ص ٢٤٢ .

<sup>(</sup>٢) مسردة آله تيمية ص ٢٤٢ ، ٣٤٣

إذا جاء الحديث عن النبى صلى الله عليه وسلم بإسناد صحيح فيه حكم أو فرض عملنا بالحكم والفرض . ودنت الله تعالى به ولا أشهد أن النبى صلى الله عليه وسلم قال ذلك(١) .

وقال الطوفى : وعن أحمد رحمه الله تعالى فى حصول العلم قولان الأظهر : لا . وهو قول الأكثر – والثانى : نعم وهو قول جماعة من المحدثين (٢) وقال أبو محمد بن تميم الحنبلى فى عقيدة الإمام أحمد بن حنبل ، قال بعد كلام ذكره – وقد حكى عن بعض أصحابه أنه كان يقول : أنه يوجب العلم ، وما وجدته من لفظه ولا أظنه يذهب إليه (٣) .

أما ابن تيمية – رحمه الله – فقد جاء كلامه صريحاً في اختياره إفادة العلم ، فقد قال – رحمه الله : فالعلم تارة يحصل بكثرة المخبر بن ، وقد يحصل بصفاتهم لدينهم وضبطهم ، وقد يحصل بقرائن تحتف بالحبر وتارة يحصل العلم بالحبر نفسه لمن عنده فطنة وذكاء . وعلم بأحوال المخبر بن . و بما أخبروا به ما لبس لمن له مثل ذلك(١) وقد قدمنا هذا الاختيار مقروناً بالأمثلة التي أوردها ابن تيمية فارجع إليه إن شئت (٥) .

٣ - نرى ابن تيمية رحمه الله حيها رتب أصوله جعل الأصل الأول الكتاب ثم السنة وقد خالف في هذا الترتيب الإمام أحمد بن حنبل رحمه الله تعالى حيث جعل الكتاب والسنة أصلا واحداً ، ولكن في الحقيقة . إذا دققت النظر وجدت أن هذا الترتيب أمر نسبي وليس هناك في الحقيقة خلاف بين ابن تيمية والإمام أحمد فإن الإمام أحمد نظر إلى أنهما دليل للتشريع ومتلازمان – والسنة بيان له تفصل مجمله ، وتبين الناسخ والمنسوخ منه ،

١) مسودة آل تيمية ص ٢٤١ .

<sup>(</sup>٢) البلبل في أصول الفقه الطوفي ص ٣٥.

<sup>(</sup>٣) من رسالة مضمومة إلى طبقات الحنابلة للمذكور ص ٢/٢٨٦ .

<sup>(</sup>٤) مجموع الفتاوي ص ١٨/٤٨ .

<sup>(</sup>٥) تقدم فی ص ۲۱۹ و ما بعدها .

وتقيد مطلقه لذا جعلها مع القرآن أصلا واحداً ، وابن تيمية لا يخالف فى ذلك بل إنما نظر إلى الناحية الاعتبارية فحسب .

\$ - يرى ان تيمية رحمه الله تعالى أن الأصل فى العقود والشروط الإباحة . وقد خالف فى ذلك الإمام أحمد رحمه الله فى رواية عنه حيث أنه يرى فى كثير من أصوله أن الأصل فى العقود والشروط الحظر ، كما نقل ابن تيمية رحمه الله تعالى فى الفتاوى : عن الإمام أحمد رحمه الله قوله : \_ فإنه قد يعلل أحياناً بطلان العقد بكونه لم يرو فيه أثر ولا قياس كما قال فى إحدى الروايتين فى وقف الإنسان على نفسه \_ وابن تيمية إذ يخالفه فى ذلك يوافقه فى الرواية الأخرى حيث روى عنه رحمه الله أن الأصل فى العقود والشروط الإباحة(١) .

ومن ذلك الإحماع: فقد أفاض فيه ان تيمية فذكر حجته وسنده
 كما أبدى رأيه بأن الإحماع لايكون إلا عن نص من كتابأو سنة.

ورد قول من يقول: إن هناك بعض النصوص أحمع عليها بدون نص وبن حكم منكر مخالف الإحماع، وتعرض لمسألة انقراض العصر ورأى أنه لا يشترط ذلك كما تقدم بيانه. واختار أن التابعي متى بلغ رتبة الاجتهاد قبل إحماع الصحابة يعتبر قوله في الإحماع وفاقاً وخلافاً كما قسم الإحماع إلى قطعي وظنى. وبين مرتبة الإحماع من النصوص وذلك متى كانت دلالة الإحماع أقوى من دلالة النص قدم الإحماع. ومتى كانت دلالة النص أقوى من دلالة الإحماع قدم الإحماع. وبين أن الإحماع الظني لانجوز أن تدفع به النصوص المعلومة لأنه حجة ظنية لا يجزم الإنسان بصحبها واختار أن الكتاب مقدم على السنة مستدلا بالآثار، كما بين أن الإحماع متى خالفه نص فلابد أن يكون مع الإحماع نص يعرف به أن ذلك منسوخ كما خطأ القائلين بأن الإحماع مستند معظم الشريعة. وذكر أن الحامل لهم على ذلك الحطأ جهلهم الإحماع متى نقل آخر بالكتاب والسنة. كما أنه بين أنه لا يقبل قول مدعى الإحماع متى نقل آخر عدمه سواء سمى المخالف له أو لم يسمه.

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاري ص ۱۲۹ – ۲۹/۱۸۰ .

وأيد قوله بأمور ذكرناها . وتكلم عن إحماع أهل المدينة وكتب فيه رسالة فصل القول فيها تفصيلا — وجعله أربع مراتب . كل ذلك قد ذكرناه مفصلا في مواضعه في رسالتنا .

وإذا رجعنا إلى الإمام أحمد فى هذا الأصل وجدناه قال به وهو أسوة تلميذه ان تيمية وغيره من الحنابلة . ولكنه رحمه الله لم ينقل عنه الكلام فيه إلا مجملا فى مسائل قليلة . وإليك شيئاً مما نقل عنه فى الإحماع :

قال القاضى : الإحماع حجة مقطوع عليها بجب المصير إليها وتحرم مخالفته ، ولا بجوز أن تجمع الأمة على الحطأ ، وقد نص أحمد على هذا فى رواية عبد الله وأبى الحارث – فى الصحابة إذا اختلفوا لم يخرج عن أقاويلهم ، أرأيت إن أحمعوا ، له أن يحرج عن أقاويلهم ؟ هذا قول خبيث قول أهل البدع ، لاينبغى لأحد أن يحرج عن أقاويل الصحابة إذا اختلفوا(١).

وقال ان تيمية رحمه الله : قلت : قال فى رواية عبد الله : الحجة على من زعم أنه إذا كان أمراً مجمعاً عليه ثم افتر قوا أنا نقف على ما أحمعوا عليه إلى آخره ـــ وهى مكتوبة فى مسألة انقراض العصر ، قال : وقد أطلق التول فى رواية عبد الله ، فقال : من ادعى الإحماع فهو كاذب .

لعل الناس قد اختلفوا ، وهذه دعوى بشر المريسي والأصم . ولكن يقول : « لا نعلم الناس اختلفوا » إذا لم يبلغه .

وكذلك نقل المروذى عنه: أنه قال: كيف بجوز للرجل أن يقول: أحمعوا؟ إذا سمعتهم يقولون: أحمعوا فاتهمهم، ولو قال: (إنى لم أعلم غالفاً كان ذلك. ونقل أبو طالب عنه أنه قال: هذا كذب. ما أعلمه أن الناس مجمعون. ولكن يقول: ( لا أعلم فيه اختلافاً) فهو أحسن من قوله: (إحماع الناس).

وكذلك نقل أبو الحارث: لا ينبغي لأحد أن يدعى الإحماع لعل الناس

<sup>(</sup>۱) مسودة آل تيمية ص ۲۱۵.

<sup>(</sup> م ٤٣ - أصرل الفقه )

اختلفوا(۱) قال القاضى ، فظاهر هذا الكلام أنه قد منع صحة الإحماع . وليس هذا على ظاهره . وإنما قال هذا عن طريق الورع ، لجواز أن يكون هناك خلاف لم يبلغه . أو قال هذا فى حق من ليس له معرفة نخلاف السلف ، لأنه قد أطلق القول بصحة الإحماع فى رواية عبد الله وأبى الحارث وادعى الإحماع فى رواية الحسن بن ثواب ، فقال : أذهب فى التكبير من غداة يوم عرفة إلى آخر أيام التشريق فقيل له : إلى أى شيء تذهب ؟ . فقال : بالإحماع . عمر وعلى وعبد الله بن مسعود ، وعبد الله بن عباس(١) .

قال ابن تيمية : الذي أنكره أحمد دعوى إحماع المحالفين بعد الصحابة أو بعدهم وبعد التابعين ، أو بعد القرون الثلاثة المحمودة ، ولا يكاد يوجد في كلامه احتجاج بإحماع بعد عصر التابعين أو بعد القرون الثلاثة مع أن صغار التابعين أدركوا القرن الثالث ، وكلامه في إحماع كل عصر إنما هو في التابعين ، ثم هذا منه نهى عن دعوى الإحماع العام النطقي ، وهو كالإحماع السكوتي ، أو إحماع الجمهور من غير علم بالمحالف فإنه قال في القراءة خلف الإمام : ادعى الإحماع في نزول الآية وفي عدم الوجوب في صلاة الجمهر (٢) .

وقال في المسودة : إحماع كل عصر حجة نص عليه(٣) .

وقال داود وابنه أبو بكر وأصحابه من أهل الظاهر: إحماع التابعين ومن بعدهم ليس محجة ، وقيل أن أحمد أومأ إليه ، قال ابن عقيل : وعن أحمد نحوه . وصرف ابن تيمية كلام أحمد على ظاهره ، يعنى إلى موافقة داود() .

قال القاضى: إحماع أهلكل عصر حجة ولا يجوز اجتماعهم على الخطأ. وهذا ظاهر كلام أحمد فى رواية المروذى: وقد وصف أخذ العلم فقال: ينظر ما كان عن رسول الله صلى الله عليه وسلم، فإن لم يكن فعن أصحابه. فإن لم يكن فعن التابعن(٤).

<sup>(</sup>١) مسودة آل تيمية ص ٣١٥، ٣١٦.

<sup>(</sup>٢) مسودة آل تيمية ص ٢١٥ ، ٣١٦ .

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق ص ٣١٧ .

<sup>(</sup>٤) المرجع السابق ص ٣١٧ ، ٣١٨ .

ذكر القاضي : أن ظاهر كلام أحمد اعتبار انقراض العصر(١) .

وقال القاضى فى موضع آخر : وإن أدرك بعض التابعين عصرهم وهو من أهل الاجتهاد اعتد خلافه إذا قلنا أنه يعتد خلافه معهم ، وهذا ظاهر كلام أحمد فى رواية عبد الله قال : الحجة على من زعم أنه إذا كان أمر مجمع عليه ، ثم افترقوا أنا نقف على ما أحمعوا عليه حتى يكون إحماعاً . أن أم الولد كان حكمها حكم الأمة بإحماع ، ثم أعتقهن عمر ، وخالفه على بعد موته فرأى أن تسترق ، فكان الإحماع فى الأصل أنها أمة .

وحد الحمر: ضرب أبو بكر أربعين ، ثم ضرب عمر ثمانين ، وضرب على فى خلافة عثمان أربعين ، وقال : ضرب أبو بكر أربعين وكملها عمر ثمانين ، وكل سنة ، فالحجة عليه فى الإجماع فى الضرب أربعين ثم عمر خالفه فزاد أربعين ثم ضرب على أربعين ، قال : وظاهر هذا أعتبار انقراض العصر ، لأنه اعتد محلاف على بعد عمر فى أم الولد ، وكذا اعتد محلاف عمر بعد أبى بكر فى حد الحمر (٢).

قال فى شرح الكوكب المنير: يعتبر لصحة أنعقاد الإحماع انقراض العصر، وهو موت من اعتبر فيه من غير رجوع واحد منهم عما أحمعوا عليه عند الإمام أحمد وأكثر أصحابه(٣) هذه حملة مما نقل عن الإمام أحمد رحمه الله تعالى فى الإحماع.

ومن ذلك القياس فقد نص الإمام أحمد رحمه الله على أنه من أصول التشريع وعمل به ، ولكن جعله بمنزلة التيمم لايصار إليه إلا عند الحاجة . ورويت عنه فى ذلك مسائل مجملة فحسب(؛) .

بينما ابن تيمية ــ رحمه الله ــ دخل في هذا الأصل ، وخاض عماره وتكلم فيه حملة وتفصيلا فأورد الأدلة والأمثلة . وقد سبق أن ذكرنا في

<sup>(</sup>١) مسودة آل تيمية ص ٣٢٠ .

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق ص ٣٢٣ = ٣٢٤ .

<sup>(</sup>٣) شرح الدكوكب المنير المسمى بمختصر التحرير ص ٢٣٣ .

<sup>(</sup>٤) المسودة س ه ٣٩ وما يعدها ، أعلام الموقعين ص ١/٢٩ ومايعدها من الصفحات .

هذه الرسالة حملة من ذلك(١) فقد عرفه وذكر حكمه ، وأيده بالأدلة ، وذكر أقسامه ، وأيده بالأدلة ، وذكر أقسامه ، وتكلم في العلة . وبين رأيه فيها ثم تعرض لما جاء من الأحكام مخالفاً للقياس في نظر كثير من العلماء وبين موافقته للقياس الصحيح مؤيداً ذلك بالأدلة إلى غير ذلك من المباحث التي ذكرها رحمه الله .

ومما تقدم: نعرف الفرق بين ما نقل عن الإمام أحمد رحمه الله تعالى . وما أبداه ابن تيمية . ونجد الفرق كبيراً . فقد فصل ابن تيمية القول فى ذلك تفصيلا ، وأورد الأدلة والأمثلة وفند الشبه حيى جلا الحقيقة بأوضح بيان وأسهل عبارة بيما نجد الذي نقل عن الإمام أحمد رحمه الله تعالى تارة يكون غير صحيح – وإما وجهاً . أو تخريجاً . أو قولا منصوصاً محتصراً . فيأتى ابن تيمية فيختار قولا منها عن علم ونظر ثاقب فيؤيده بالأدلة ، ويورد عليه الأمثلة الكثيرة ، ويبين مطابقته للقياس الصحيح وموافقته لمقتضى العقل السلم ، والمنطق الحكيم . ويرد شبه المعارضين ، فحيما نقرأ هذه الروايات الحيرة ، وحيما تقرأ اختيار ابن تيمية سرعان ما تظهر لك الحقيقة سافرة الحيرة ، وابنا حيما ترى اختلاف الروايات عن الإمام أحمد في مسألة ما لا تعتبر نبرة ، وإننا حيما ترى اختلاف الروايات عن الإمام أحمد في مسألة ما لا تعتبر فلك قادحاً في علمه رحمه الله تعالى ، بل هذا دليل على علمه وورعه واجهاده . وهذا الاختلاف المروى عنه يرجع إلى أسباب كثيرة ذكر منها الأستاذ ولهنا ما يلى :

1 ــ أن أحمد رحمه الله تعالى كان رجلا متورعاً يكره البدعة فى الدين وأن يقول فيه من غير علم ، ولا سلطان مبين ، ولما اضطر إلى الفتوى ، وكثر استفتاؤه كان يتردد فى القول أحياناً فقد يفي بمقتضى الرأى محاكياً الحبر ، ثم يعلم الأثر فى الموضوع . وقد يكون مغايراً لما أفتى فيرجع إليه مؤثّراً الرجوع عن أن يقول بغير الجديث .

وربما لا يعلم من نقل عنه الرأى الأول الرجوع فينقل عنه القولين في

<sup>(</sup>١) ارجع إلى مبحث القياس إن شئت في ص ٣٨٩ وما بعدها من الصفحات .

موضوع واحد والرأى مختلف عند الرواة وأحمد له رأى واحد فى نفسه وفى الواقع ونفس الأمر .

٧ - إن أحمد نفسه كان يترك المسألة أحياناً عن قولين ، وذلك إذا وجد الصحابة مختلفين ، ولم يجد حديثاً برجح به أحد الرأيين على الآخر فيترك المسألة وفيها الرأيان المأثوران عن الصحابة ، وقد تكون الآراء أكثر من اثنين . وقد قال في ذلك ابن القيم : « إذا اختلفت الصحابة تخبر من أقوالهم ماكان أقربها إلى الكتاب والسنة . ولم نخرج عن أقوالهم . فإن لم يتبين له موافقة أحد الأقوال حكى الحلاف فيها ، ولم يجزم بقول » فإذا رويت المسألة عنه ، رويت وفيها الرأيان أو الأكثر من غير ترجيح لرأى على رأى ، لأنه أمسك عن الترجيح فكان له القولان عنه منسوبان إليه .

٣ - أن أصحاب أحمد أخذوا آراءه الفقهية من أقواله وأفعاله وأجوبته ورواياته ، وأن ذلك مجال للاستنباط ، وقد يستنبط من فعل أحمد أو أجوبته قول لايدل عليه الجواب ، أو الفعل ، وقد يحكى آخر خلافه لأنه سمع من أحمد ما يناقض استنباط الأول وهكذا ، وبذلك تكثر الروايات . وتختلف الأقوال المنسوبة إلى أحمد ، ولا ضير فى ذلك على العلم ، ما دامت النسبة يمكن تحقيقها ، وما دام الترجيح له وسائل فى دائرة الإمكان .

٤ ــ أن يكون أساس النقل أن أحمد أنتى فى إحدى الواقعات بما يتفق مع الأثر ثم أنتى فى واقعة أخرى تقارب الأولى . ولكن اقترنت بأحوال ، وملابسات جعلت الأنسب أن يفتى فيها بما مخالف الأولى ، فيجىء الرواة فبروون الاثنين ، وهم محسبون أن بينهما تضارباً لعدم النظر إلى الملابسات التى اقترنت بكل واقعة منهما ، والحقيقة أن لاتضارب لأن كل واحدة جاءت في حال . وأحاطت بها ملابسات فصلتها عن الأخرى وجعلت فتوى كل واحدة متطابقة معها مناسبة لها ، وهذا ظاهر من الاختلاف ، وليس من الاختلاف فى الرأى فى شيء . ولو كان فى استطاعة الباحثين أن يدرسوا فتاوى أحمد دراسة متعرف لما أحاط بواقعة الاستفتاء ، لبدا ذلك النوع كثيراً فى فتاويه ــ رحمه الله تعالى ــ وقد قرر فخر الدين الرازى ذلك بالنسبة للشافعى وهو واقع بالنسبة لأحمد رضى الله عنه .

ه ــ وأن أحمد كان يضطر إلى القياس ، أو بعبارة أعم إلى الرأى وأوجه الرأى مختلفة متضاربة ، وقد يتعارض فى نظره وجهان من أوجه الرأى ، فيتوقف أو يذكر الاحتمالين أو الوجهين ، فينسبون إليه قولين(١) .

وهناك مسائل قال بها ابن تيمية رحمه الله تعالى ولم أر للإمام أحمد فيها رأياً إلا ما ينسب إلى أصحابه خاصة .

من ذلك : الزيادة على النص : ذكر المحد فى المسودة أن الزيادة على النص ليست نسخاً عند أصحاب الإمام أحمد والمالكية والشافعية والجبائى وابنه أبى هاشم ، وقالت الحنفية منهم الكرخى وأبو عبد الله البصرى وغيرهما هى نسخ \_ هذا رأى الحنابلة كما نقل عنهم جد ابن تيمية ، وقد رأينا فيا سبق أن ابن تيمية يقول بهذا القول ، وقد رجحه وحرر القول فيه ، وسواء رويت هذه المسألة وغيرها عن أحمد أو عن أصحابه فالأمر سهل ما دام ابن تيمية مسبوقا بها من لدن أئمة الحنابلة إلا أن ابن تيمية له فضل كما قلنا بتحريره المسائل وتدليله على المختار منها وإيراده الأمثلة .

وخلاصة القول: أنك قل أن تجد مسألة اختارها ابن تيمية إلا وتجدها في الغالب تروى عن الإمام أحمد وإن اختلف النقل عنه أحياناً في بعضها ، غاية ما في الأمر أن ابن تيمية – رحمه الله – اختار – عن علم وفقه ، وبعد نظر – ما يؤيده الدليل منها ، وأبرزه للناس بالتأييد بالأدلة الساطعة والبرهان الواضح والأمثلة الكثيرة المقنعة . ورد الشهات الواردة حتى بدا للناس اختيار يتلألا كالنجم ، منادياً للناس بأنه الحق الذي جاءت به الأدلة ، والذي يتمشى مع روح الشريعة وسماحة الإسلام . متميزاً – رحمه الله – بحسن التنظيم وثبرة النفريعات التي قل أن تجدها عند غيره من علماء السلف كما هي عنده وثبوته على رأى واحد في الجملة مدعماً هذا الرأى بالأدلة الكثيرة المقنعة وبكثرة الأمثلة التي تجلو الحقيقة لطالها حتى يطمئن قلبه ويثلج صدره .

فرضى الله عن الإمام أحمد وأصحابه وتلامذته ، وحميع علماء الأمـة الإسلامية ، وجزاهم عن الإسلام والمسلمين أحسن الجزاء .

<sup>(</sup>١) ابن حنبل لأب زهرة ص ١٨٩ – ١٩٠

# الفصل الثانئ

# المقاربة بين أصول است تيمية ويبي غير من ال تيمية

قبل أن أشرع فى المقصود يحسن أن نعرف القارىء الكريم بآل تيمية ، فياترى من هم آل تيمية ؟

إذا أطلقت آل تيمية أريد بهم ثلاثة :

#### ١ – فأما الجد :

فهو الشيخ علامة عصره . أبو البركات شيخ الحنابلة : مجد الدين عبد السلام بن عبد الله بن أبى القاسم بن محمد بن الحضر بن محمد بن على ابن عبد الله الحرانى المعروف بابن تيمية . ويلقب بشيخ الإسلام . الإمام المقرىء المحدث المفسر الأصولى ، الفقيه النحوى ، ولد عران سنة تسعين وخسمائة ٩٠ ه تقريباً . وحفظ بها القرآن ، وتفقه على عمه الحطيب : فخر الدين والحافظ عبد القادر الرهاوى . وحنبل الرصافى ، ثم ارتحل إلى بغداد سنة ثلاث وسمائة مع ابن عمه سيف الدين عبد الغنى ، فسمع بها من ابن سكينة وابن الأخضر ، وابن طبرزد . وضياء بن الحريف . ويوسف ابن مبارك الحفاف . وعبد العزيز بن منينا وأحمد بن الحسن العاقولى ، وعبد المولى بن أبى تمام بن باد وغير هم . فأقام ببغداد ست سنين يشتغل فى وعبد المولى بن أبى تمام بن باد وغير هم . فأقام ببغداد ست سنين يشتغل بها على المفقه والحلاف والعربية . وغير ذلك ، ثم رجع إلى حران واشتغل بها على علم الحطيب فخر الدين ثم رجع إلى بغداد بضع عشرة فاز داد بها من العلوم ، قرأ ببغداد القراءات بكتاب ( المهج ) لسبط الحياط على بن عبد الواحد قرأ ببغداد القراءات بكتاب ( المهج ) لسبط الحياط على بن عبد الواحد

ا ن سلطان ــ و تفقه مها على أبى بكر بن غنيمة الحلاوى ، والفخر إسماعيل ــ وأتقن العربية و الحساب . و الجبر . و المقابلة . و برع فى هذه العلوم وغير ها .

مكانته العلمية : صنف كتابه جنة الناظر وهو أبن ستة عشر عاماً ، وعرضه على شيخه الفخر إسماعيل وقرظه وامتدحه مهذه العبارة : (وعرض على الفقيه الإمام العالم أوحد الفضلاء) أو نحو هذه العبارة ، وأخرى نحوها .

وقال الذهبي : قال لى شيخنا أبو العباس : كان الشيخ حمال الدين بن مالك يقول : ألين للشيخ المحد الفقه كما ألين لداود الحديد . قال : وبلغنا أن الشيخ المحد لما حج من بغداد فى آخر عمره ، واجتمع به الصاحب العلامة محيى الدين بن الجوزى ، فانهر له ، قال : هذا الرجل ما عندنا ببغداد مثله فلما رجع من الحج التمسوا منه أن يقيم ببغداد فامتنع واعتل بالأهل والوطن ، وقال العلامة ابن حمدان : كنت أطالع على درس الشيخ وما أبتى ممكناً ، وقال العلامة ابن حمدان : كنت أطالع على درس الشيخ وما أبتى ممكناً ، وإذا أصبحت وحضرت ينقل أشياء غريبة لم أعرفها – وقال حفيده تتى الدين وجدنا عجيباً فى سرد المتون ، وحفظ المذاهب بلا كلفة . وقال الذهبى أيضاً : حكى البرهان المراغى : أنه اجتمع بالشيخ المحد ، فأورد نكتة عليه ، فقال المحد : الجواب عها من ستين وجهاً ، الأول كذا ، والثانى كذا وسردها إلى آخرها ، ثم قال للبرهان : قد رضينا منك بإعادة الأجوبة فخضع وانهر .

وقال الذهبي أيضاً: كان الشيخ مجد الدين معدوم النظير في زمانه رأساً في الفقه وأصوله بارعاً في الحديث ومعانيه له اليد الطولى في معرفة القرآن والتفسير ، وصنف التصانيف ، واشهر اسمه ، وبعد صيته ، وكان فرد زمانه في معرفة المذهب ، مفرط الذكاء ، متين الديانة ، كبير الشأن ، وقد حدث بالحجاز والعراق والشام وصنف ودرس .

# تلاميذه ومن أخذ عنه :

قرأ على مجد الدين القراءات حماعة . وأخذ الفقه عنه ولده شهاب الدين عبد الحليم ، وابن تميم صاحب المحتصر . وغيرهما وسمع منه خلق وروى عنه ابنه شهاب الدين أبو العباس . والحافظ عبد المؤمن الدمياطي . والأمن ابن شقير الحراني . وأبو إسحاق بن الظاهرى الحافظ . ومحمد بن أحمد القزاز وأحمد الدشتي ، ومحمد بن زناطر . والعفيف إسحاق الآمدى . والشيخ نور الدين البصرى مدرس المستنصرية . وأبو عبد الله بن الدواليبي - وأجاز لتي الدين سليان بن حزة الحاكم ولزينب بنت الكمال . وأحمد بن على الجزرى وهما خاتمة من روى عنه .

#### مو لفاته:

١ ــ جنة المناظر ــ ألفه و هو ابن ستة عشر عاماً .

٧ \_ أطراف أحاديث التفسير \_ رتبها على السور مفردة .

٣ ــ أرجوزة في علم القراءات .

إلى الأحكام الكبرى في عدة مجلدات .

هـ المنتقى فى أحاديث الأحكام . وهو الكتاب المشهور . وقد انتقاه
 من كتابه الأحكام الكبرى ـ ويقال أن القاضى بهاء الدين بن شداد هو
 الذى طلب منه ذلك محلب .

وقد شرح هذا الكتاب العلامة الشوكانى وسماه نيل الأوطار بشرح منتقى الأخبار .

٦ ــ « المحرر » في الفقه .

٧ ــ منتهى الغاية فى شرح الهداية ــ بيض منه أربعة مجلدات كبارا اله أوائل الحج والباقى لم يبيضه .

٨ ــ مسودة ــ فى أصول الفقه مجلد وزاد فيها ولده ثم حفيده أبوالعباس ،
 ٩ ــ مسودة فى العربية على نمط المسودة فى الأصول وغير ذلك ،

#### وفاته :

وجد مخط حفيده أبى العباس تقى الدين بن تيمية : أنه توفى بعد العصر من يوم الجمعة يوم عيد الفطر سنة ثلاث وخمسين وسيائة هجرية . . . وصلى عليه أبو الفرج عبد القاهر بن أبى محمد عبد الغنى بن أبى عبد الله بن تيمية غلبهم على الصلاة عليه ـ و لم يبق فى البلد من لم يشهد جنازته إلا معذور ، وكان الحلق كثيراً جداً و دفن بمقبرة الجبانة : من مقابر حران رحمه الله(١) .

#### ٧ ـــ وأما أبوه : ــ شهاب الدين بن تيمية :

فهو عبد الحليم بن عبد السلام بن عبد الله بن تيمية الحرانى الدمشقى الحلبى ويلقب بشهاب الدين ، ويكنى بأبى المحاسن وأبى أحمد ، وهو ابن مجد الدين ابن تيمية وأبو تتى الدين أحمد بن تيمية .

ولد بحران سنة سبع وعشرين وسيائة هجرية . وسمع من والده وغيره ورحل إلى حلب اتلقى العلم فسمع من ابن رواحة ويوسف بن خليل ويعيش النحوى وغيرهم ، وكان رحمه الله متقناً للفقه ، عالماً بالأصول والفرائض والحساب والهيئة ، ديناً متواضعاً حسن الأخلاق جواداً . درس وأفتى وصنف ، وملاً دمشق علماً كما ملأها والده وكان قدومه إليها مهاجراً سنة سبع وستين وسيائة ه فعكف على العلم والتعليم حيى صار شيخ البلد بعد أبيه وخطيب أكبر منبر فيه وحاكمه ومفتيه ، ولما امتاز به من التحقيق في العلوم والتبحر في الفنون ، كان نجماً من نجوم الهدى . سطع في أفق الفضائل والعلم بين نور القمر (أبيه) وضوء الشمس (ابنه) .

#### تلاميذه و مؤلفاته و و فاته:

كان مما أخذ عنه ولداه أبو العباس وأبو محمد . وممن حدث عنه على المنبر وقد باشر شهاب الدين بدمشق مشيخة دار الحديث السكرية بالقصاعين

<sup>(</sup>۱) الذيل على طبقات الحنابلة لابن رجب ص ۲۶۹ ـ ۲ ـ وجلاء العينين في محاكة الأحمدين لابن الألوسي ص ۲۸ ـ ۲ ومقدمة على نيل الأوطار ۱۳ ـ ۲ ومقدمة على نيل الأوطار ۱۳ ـ ۱ .

وبها كان يسكن وكان له بالمسجد الجامع كرسى يشكلم عليه أيام الجمع من حفظه وله تعاليق فى الأصول تضمنت فوائد جليلة تدل على نباهة شأنه وعلو قدره ومن ذلك المسودة الى سودها والده فقد زاد عليها بعد والده . وله مصنف حمع ضروباً من العلوم .

توفى رحمه الله ليلة الأحد مسلخ ذى الحجة ودفن صبيحتها بسفح قاسيون سنة اثنتين وثمانين وسمائة بمقابر الصوفية(١).

تارة يذكران حكم المسألة التي يسوفانها فحسب. وتارة يذكران حكم المسألة التي يسوفانها فحسب. وتارة يذكران المسألة مسنداً ال

<sup>(</sup>۱) كتاب الديل على طبقات الحنابلة ٢/٣١٥ وجلاً، العينين لابن الألوسي ص ٢٨ و ٢٩ والفتح المبين في طبقات الأصوليين ص ٨٣ .

المسألة ويذكران الأقوال والروايات المروية عن الإمام أحمد وأصحابه . وغيرهم من العلماء دون أن يتبين رأيهما في هذه المسألة ، وهذا كثير جداً لاسيما والد ابن تيمية رحمهم الله تعالى مما بجعلنا فيما عدا القسم الأول لانتبين رأيهما في هذه المسألة إلا بصعوبة إلا أننا ربما نقول : أنه ميى ذكر أحدهما حكم المسألة ونسبه إلى أحمد فهو براه . ومتى ذكر في المسألة أقوالا في المذهب وذكر أنه القول المختار فإنه والله أعلم بختاره . وإن سكت عن ذلك فر بما يكون الأول اختياره حيث ساقه أولا والله أعلم .

لكن لاتجد هذا الاشتباه عند الحفيد الشيخ تلى الدين ابن تيمية رحمه الله تعالى فهو يذكر حكم المسألة ويبرز قوله فيها ، ذلك لأنه مجتهد لايتقيد برأى شخص ما .

ولعلى أسوق حملة من الأمثلة جاءت عن الجدوابنه ليتبين للقارىء الكريم موقفهما مما ينقلانه فى مسائل الأصول. وكيفية استقلالها بذلك حتى يستطيع من خلاله أن يعرف الفرق بن الحفيد وأبويه.

#### وإليك الأمشـلة :

١ - قال الجد : مسألة : نسخ بعض العبادة أو شرطها لا يكون نسخاً لجميعها خلافاً لبعض الشافعية و الحنفية (١) .

٢ - وقوله: مسألة: يجوز أن ينعقد الإجماع عن اجتهاد خلافاً لابن جرير ونفاة القياس(٢).

٣ – وقوله : مسألة : إذا انعقد الإحماع عن اجتهاد لم يجز محالفته(٣) .

٤ - وقوله: مسألة: إذا قال الصحابى كنا على عهد رسول الله صلى
 الله عليه وسلم نفعل كذا وكذا فإن كان من الأمور الظاهرة الى مثلها يشيع

<sup>(</sup>١) مسودة آل تيمية ص ٢١٢ .

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق ص ٣٣٠ .

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق ص ٣٢٨ .

ويذيع ولا يخنى مثلها على رسول الله صلى الله عليه وسلم فهو حجة مقبولة وإلا فلا ، وهذا قول الشافعي(١) .

ه ــ وقوله: مسألة: يجوز القياس على أصل مخصوص من حملة القياس وهو الذى تسميه الحنفية موضع الاستحسان خلافاً لهم فى قولهم: لا يجوز إلا أن يكون معللا أو مجمعاً على القياس عليه أو يكون هناك آخر يوافقه ، فيجوز القياس عليه ، وقول الشافعي ، وبعض الحنفية ، وإسماعيل بن إسحاق كقولنا . وذكر لنا أبو الخطاب وجهاً كالحنفية . وقول أكثر المالكية كالحنفية (٢) .

٦ ـ وقوله: مسألة: إذا سمع صحابي من صحابي خبراً لزمه العمل به
 ولا يلزم المروى له إذا لتى النبي صلى الله عليه وسلم بعد ذلك أن يسأله عنه(٣).

٧ ــ وقوله: مسألة: إذا عقد بعض الحلفاء الأربعة عقداً لم يجز لمن بعده من الحلفاء فسخه ولا نقضه، نحو ما عقد عمر من صلح بنى تغلب ومن خراج السواد. والجزية. وما جرى مجراه(٤).

٨ ــ وقوله : مسألة : يجوز إثبات الإحماع بخبر الواحد(٥) .

٩ ــ وقوله: مسألة: ولا يعتبر في التواتر عدد محصور بل يعتبر ما يفيد العلم على حسب العادة في سكون النفس إليهم وعدم تأتى التواطؤ على الكذب منهم: إما لفرط كثرتهم ، وإما لصلاحهم ودينهم ونحو ذلك(١).

<sup>(</sup>١) مسودة آل تيمية ص ٢٩٧ .

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق ص ٣٩٩ ، ٤٠٠ .

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق ص ٢٩١ .

<sup>(</sup>٤) المرجع السابق ص ٣٤١ .

<sup>(</sup>ه) المرجع السابق ص ٢٤٤ .

<sup>(</sup>٦) مسوّدة آل تيمية ص ٢٣٥.

١٠ ــ وقوله: مسألة: الإجازة المطلقة لـكل أحد صحيحة كقوله:
 أجزت وذلك لـكل من أراده ونحوه ذكره القاضي (١) .

۱۱ – وقوله: مسألة: إذا قال الصحابى: أمرنا رسول الله صلى الله عليه وسلم بكذا ، أو نهانا أو رخص لنا فى كذا أو حرم أو أمر أو نهى . أو أوجب أو أباح ، عمل به ، نص عليه ، وهو قول عامة أهل العلم (٢) .

۱۲ ــ وقوله: مسألة: إذا قال الصحابى ( من السنة كذا وكذا ) اقتضى سنة النبى صلى الله عليه وسلم عند أصحابنا وعامة الشافعية وحماعة من الحنفية منهم أبو عبد الله البصرى(٢).

۱۳ – وقوله: مسألة: إذا تفرد العدل عن سائر الثقات بزيادة لإتناف المزيد عليه تبلت ، نص عليه . وهو تول جماعة الفقهاء والمتكلمين وقول الشافعي(٤) .

١٤ - وقوله: مسألة: يجوز القياس في الأسباب عندنا ومنع منه
 قـــوم(٠)...

١٥ – وقوله: مسألة: الإجماع فيما يتعلق بالرأى ، وتدبير الحروب
 هل هو حجة محرم خلافها ؟ على قولن (١) .

١٦ - وقوله: مسألة: إحماع كل عصر حجة ، نص عليه. وهو
 قول حماعة الفقهاء والمتكلمين. وقال داود وابنه أبو بكر وأصحابه من أهل

<sup>(</sup>١) المرجع السابق ص ٢٩١ .

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق ص ٢٩٣ .

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق ص ٢٩٤ .

<sup>(</sup>٤) المرجع السابق ص ٢٩٩ .

<sup>(</sup>ه) مسودة آل تيمية ص ٣٩٩ .

<sup>(</sup>٦) المرجع السابق ص ٣١٧ .

الظاهر إحماع التابعين ومن يعدهم ليس بحجة . وقيل إن أحمد أوماً إليه . قال ابن عقيل وعن أحمد نحوه(١) .

۱۷ – وقوله: مسألة: إذا أدرك التابعي عصر الصحابة لم يعتد بخلافه في إحدى الروايتين اختارها الحلال والقاضي في العدة والحلواني ، ومها قال مماعة من الشافعية ، وإسماعيل بن علية ، والثانية يعتد به ، اختارها ابن عقيل، وأبو الحطاب ، والمقدس(٢).

۱۸ – وقال والد ان تيمية : بعد كلام أبيه الجد وهو : قوله : مسألة : الاستثناء إذا تعقب حملا عطف بعضها على بعض وصلح عوده إلى كل واحدة منها لو انفرد فإنه يعود إلى حميعها إلا أن يرد دليل نخلافه عند أكثر أصحابنا .

قال والد ان تيمية : بعد ذلك : وفصل القاضى فى الكفاية فيه تفصيلا مال إليه فلينظر هناك . وهو قول أبى الحسين وحاصله أنه يفرق بين الجملتين من جنس ومن جنسن (٣) .

19 – وقال أيضاً: وحكى القاضى عن أبى الفضل بن أبى الحسن التميمى أنه قال فى كتابه فى أصول الفقه: والقرآن ليس فيه مجاز عند أصحابنا وأنه ذكر عن الحرزى وإبن حامد ما يؤيد ذلك ، وكذلك ابن حامد قال فى أصول الدين ، ليس فى القرآن مجاز(١).

٢٠ – وقال أيضاً: فصل: الذين جوزوا استعال اللفظ المفرد فى مفهوميه سواء كانا حقيقتن أو أحدهما حقيقة والآخر مجازاً – اختلفوا

<sup>(</sup>١) المرجع السابق ص ٣١٧ .

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق ص ٣٣٣ .

<sup>(</sup>٣) مسودة آل تيمية ص ١٥٦ .

<sup>(</sup>٤) المرجع السابق ص ١٦٥ .

فيه إذا تجرد عن القرائن المعينة له فى أحد المفهومين : هل بجب حمله عليهما ، أو يكون مجملا ، فيرجع إلى مخصص من خارج ؟ ونقل عن الشافعى ، وابن الباقلانى أنهما قالا بالأول ، وصرح القاضى وابن عقيل بالثانى . وهذا مراد القاضى فيا ذكره فى أول العدة . والأول فى غاية البعد . وقال القاضى فى آخر الكفاية : إن كان بلفظ المفرد فكذلك وإن كان بلفظ الجمع فكالمنقول عن الشافعى إن لم يتنافيا ، وإن تنافيا فكالمثانى(١) .

۱۷ ــ وقال أيضاً بعد سياق كلام جده ، وهو قوله : مسألة : يرجع إلى تفسير الصحابي للقرآن . ذكره القاضي ، وأبو الحطاب ، قال والد ابن تيمية بعد ذلك : ونص عليه أحمد فيا كتبه إلى أبي عبد الرحم الجوزجاني ، وأما في الحبر فقال : إذا قال هذا الحبر منسوخ وجب قبول قوله ، ولو فسره بتفسير وجب الرجوع إلى تفسيره ، وقال أبو الحطاب : يتخرج ألا يرجع إليه إذا قلنا ليس قوله محجة . وقال أيضاً : قال القاضي أبو الحسين : هو مبني على الروايتين في قول الصحابي هل هو حجة أم لا(٢) ؟ .

٢٧ ــ وقال أيضاً: مسألة: هل بجوز للنبى صلى الله عليه وسلم تأخير التبليغ فيؤخر أداء العبادة إلى الوقت الذى محتاج المكلف أن يعرفها ؟ .
 اختلف أصحابنا فى ذلك على وجهين:

أحدهما : يجوز له ذلك ، ذكره القاضى فى العدة فى ضمن مسألة تأخير البيان عن وقت الحطاب . وفى الكفاية مسألة مفردة ، وبه قالت المالكية فها ذكره ان نصر والمعتزلة .

والثانى لامجوز تأخير التبليغ ، اختاره أبو الحطاب ، والظاهر أن هذه المسألة لاتعلق لهما بمسألة تأخير البيان عن وقت الحطاب لأن أبا الحطاب والقاضى شيخه اختارا فى تأخير البيان جوازه ، ثم إن أبا الحطاب قال فى

<sup>(</sup>١) المرجع السابق ص ١٧١ .

<sup>(</sup>٢) مسودة آل تيمية ص ١٧٦.

تأخير التبليغ بالمنع ولم محك لنا خلافاً ، والقاضى قال بالجواز . ولم يذكر خلافاً . والمعتزلة قالوا : لا يجوز تأخير البيان ، و بجوز تأخير التبليغ بعكس مقالة أبى الحطاب ، والمالكية قالوا : بجوز تأخير التبليغ ، ولم يذكروا لهم خلافاً مع خلافهم فى تأخير البيان كالقاضى(١) .

٢٣ ــ وقال أيضاً: فصل: في معرفة فعله صلى الله عليه وسلم على أى وجه فعله من واجب وندب وإباحة ، ذكر وجوه كل واحد من هذه: الرازى في المحصول قبل النسخ ، وذكر ذلك أبو الخطاب والقاضى في الحكفاية ، وبسط القول فيه(٢).

٢٤ ــ وقال أيضاً : بعد سياق كلام أبيه ــ الجد في دخول النسخ الخـــ بر .

قال والد ان تيمية بعد ذلك: وقسم ان عقيل فى ذلك تقاسم. وتكلم القاضى فى الكفاية فى نسخ الأخبار بكلام كثير جداً وفصل تفاصيل كثيرة وفرع تفاريع كثيرة، وضابط القاضى فى نسخ الحبر أنه إن كان مما لانجوز أن يقع إلا على وجه واحد كصفات الله وخبر ماكان وما سيكون، لم بجز نسخه، وإن كان مما يصح تغيره وتحوله كالإخبار عن زيد بأنه مومن وكافر وعن الصلاة بأنها واجبة – جاز نسخه، وهذا قول جيد، لكن ما يقبل التحول والتغير هل بجوز نسخه قبل وقته ؟ على وجهين وعليهما يخرج نسخ المحاسبة بما فى النفوس فى قوله (إن تبدوا ما فى أنفسكم أو تخفوه كاسبكم به الله )(٣) فإن حماعة من أصحابنا وغير هم أنكروا جواز نسخ هذا والصحيح جوازه(٤).

<sup>(</sup>١) المرجع السابق ص ١٨٠ .

<sup>(</sup>٢) مسودة آل تيمية ص ١٨٩ .

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة آية ٢٨٤.

<sup>(</sup>٤) مسودة آل تيمية ص ١٩٦.

<sup>(</sup>م ع ع الما الفقه )

٢٥ – وقال أيضاً بعد سياق كلام والده - المجد - وهو قوله :
 ولا يجوز النسخ إلا مع التعارض فأما مع إمكان الجمع فلا .

قال والد ان تيمية بعد ذلك : هذا قول القاضي ، ويشبه هذا في الأحكام ما إذا أوصى لرجل بشيء ثم أوصى له بشيء آخر فإن الإيصاء الثاني لا يتضمن رجوعه عن الأول ، وكذا إن أوصى به لآخر تحاصا وهذه أبعد وكذا الأوصياء وغير ذلك وهذا أظهر من أن يدل عليه(١).

٢٦ – وقال أيضاً : ومن الأخبار ما يعلم صدقه ، ومنها ما يعلم كذبه
 ومنها مالا يعلم صدقه ولا كذبه ثم ينقسم أقساماً(٧) .

۲۷ – وقال أيضاً بعد سياق كلام أبيه الحبد وهو : والعلم الحاصل
 بالتواتر ضرورى لا مكتسب .

وقال والد ابن تيمية بعد ذلك: وحكى القاضى أبو يعلى فى الكفاية عنى البلخى أنه مكتسب أعنى العلم الحاصل بالتواتر، واختاره القاضى ونصره وكذلك قصره أبو الحطاب فى التمهيد، والذى ذكره فى العدة وابن عقيل وسائر الأصحاب أنه ضرورى، فصارت المسألة على وجهين، وقال البلخى وهو أبو القاسم المعروف بالبكعبى – وغيره من المعتزلة، يقم اكتساباً لا ضرورة، وحكاه ابن برهان عن البكعبى وحده. وقال فى الأول: اتفق عليه الفقهاء والمتكلمون قاطبة، وحكى أبو الطيب مثل البكعبى عن ابعض أصحابه، قال: وإليه ذهب أبو بكر الدقاق، وحكاه أبو الحطاب عن أبى الحسن البصرى ونصره أبو الحطاب – واختاره فصار فى المسألة عن أبى الحسن البصرى ونصره أبو الحطاب – واختاره فصار فى المسألة وجهان. ورجحه الجويني بشرط ذكره (٢).

٢٨ – وقال أيضاً: فصل: وقد يكون التواثر من جهة المعنى ، مثاله:
 أن يروى واحد أن حاتماً وهب لرجل مائة من الإبل. وأخبر آخر أنه

<sup>(</sup>١) مسودة آل تيمية ص ٢٣٠ .

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق ص ٢٣٣ .

<sup>(</sup>٣) مسودة آل تيمية ص ٢٣٤ .

وهب خسين من العبيد ، وأخبر آخر أنه وهب عشرة دنانير ، ولا يزال بروي كل واحد من الأخبار شيئاً فهذه الأخبار تدل علي سخاء حاتم(١) .

۲۹ ـــ وقال أيضاً: فصل: ومن شرط حصول العلم بالتواتر: أن
 يستوى فيه الطرفان والوسط في عدد يقع العلم نخبره(١).

٣٠ ـ وقال أيضاً بعد سياق كلام أبيه المجد ـ وهو مسألة : خبر الواحد يوجب العمل وغلبة الظن دون القطع . في قول الجمهور وارتضى الجويني من العبارة أن يقال ، لايفيد العلم لكن يجب العمل عنده ، لا به ، بل بالأدلة القطعية على وجوب العمل بمقتضاه ، ثم قال : هذه مناقشة في اللفظ ، ونقل عن أحمد ما يدل على أنه قد يفيد القطع إذا صح ، واختاره حماعة من أصحابنا .

قال بعد ذلك والد ان تيمية : ونصره القاضى فى الكفاية . وهو الذى ذكره ابن أبى موسى فى الإرشاد ، وتأول القاضى كلامه على أن القطع قد يحصل استدلالا بأمور انضمت إليه ، من تلتى الأمة له بالقبول ، أو دعوى الخير عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه سمعه منه فى حضرته فيسكت ولا ينكر عليه أو دعواه على حماعة حاضرين السماع معه فلا ينكرونه ، ونحو ذلك ، وحصر ذلك بأقسام أربعة هو وأبو الطيب حميعاً ، ومن أطلق القول بأنه يفيد العلم فسره بعضهم بأنه العلم الظاهر دون المقطوع به ، وسلم القاضى يفيد العلم فسره بعضهم بأنه العلم الظاهر دون المقطوع به ، وسلم القاضى العلم الظاهر ، وكال النظام إبراهيم : خبر الواحد بجوز أن يفيد العلم الضرورى كرواية مالك عن نافع عن ابن عمر وما أشهه ، وأثبت أبو إسحاق الاسفراييني في ذكره الجويني قسما بين المتواتر والآحاد سماه ( المستفيض ) وزعم أنه يفيد العلم نظراً ، والمتواتر يفيد العلم ضرورة ، وأنكر عليه الجويني ذلك وحكى عن الأستاذ أبى بكر أن الحبر الذي تلقته الأمة بالقبول محكوم بصدقه وأنه في بعض مصنفاته(٢) .

٣١ ــ وقال أيضاً في الحبر المرسل : وأحذ ابن عقيل هذه الرواية ــ

<sup>(</sup>١) المرجع السابق ص ٢٣٥ .

<sup>(</sup>٢) مسودة آل تيمية ص ٢٤٠ .

أعنى عدم قبوله . من روايات ذكرها هى أولى ممـا ذكره القاضى عن الشافعى(١) .

٣٧ – وقال أيضاً : الفرق بين رد رواية المستور وقبول الحديث إذا كان في إسناده مستور على طريقة القاضى وغيره ثابت وليس تناقضاً ، لأنه يقول : إذا روى العدل عمن لانعرفه نحن كان تعديلا له ، فتكون عدالته ثابتة برواية المحدث عنه ، نحلاف المستور إذا كان هو الذى شافهنا بالرواية ، فإنه ليس هنا ما يوجب عدالته ، كالشاهد المستور عند القاضى ، هذا معنى كلام القاضى وغيره ، وهو مبنى على أن الرواية تعديل ، وقد صرح بذلك في ضمن مسألة المرسل والصحيح في هذه المسألة الذى يوجب كلام الإمام أن من عرف من حاله الأخذ عن الثقات ، كالك وعبد الرحمن بن مهدى كان تعديلا دون غيره ، و يمكن تثبيت رواية المستور في وسط الإسناد على كان تعديلا دون غيره ، و يمكن تثبيت رواية المستور في وسط الإسناد على هذا القول ، بأنه إذا سمى المحدث فقد أزال العذر ، نحلاف ما إذا قال : (رجل من بنى فلان) فإنه لولا اعتقاده عدالته كانت روايته ضياعاً(٢) .

٣٣ – وقال فى التحمل والأداء: – فإن تحمل صغيراً وروى كبيراً ، أو تحمل كافراً أو فاسقاً وروى مسلماً عدلاً قبلت روايته . وقال : ويغلب على ظنى أن فيه خلافاً فى مذهبنا(٣) .

٣٤ - وقال ولا يشرط في الرواية الذكورية . بل تقبل رواية النساء ولا الحرية ، ولا البصر ، قال أحمد في رواية عبد الله في سماع الضرير إذا كان يحفظ من الحجاث فلا بأس . وإذا لم يكن يحفظ فلا ، وقال : الأمر بهذه المثابة إلا ما حفظ من الحديث (٤) .

<sup>(</sup>١) المرجع السابق ص ٢٥٠ .

<sup>(</sup>٢) مسودة آل تيمية ص ١٥٤.

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق ص ٢٥٨ .

<sup>(</sup>٤) المرجع السابق ص ٢٥٨ ، ٢٥٩ .

٣٥ ــ وقال أيضاً : فصل : إذا كان فى الحديث رجلان أحدهما قوى والآخر ضعيف ، نص عليه فى رواية حرب الكرمانى(١) .

٣٦ - وقال فى الترجيح بين الروايات : مسألة : إذا كان أحد الراويتين صاحب القصة ، كحديث ميمونة . وخالف الجرجانى الحننى فى ذلك ، فإنه قال : قد يكون غير الملابس أعرف عال رسول الله صلى الله عليه وسلم(٢) .

٣٧ – وقال أيضاً: مسألة: فإن كانت رواية أحدهما قد اختلفت، والأخرى ما اختلفت، فالتى لم تختلف مقدمة، ومن الناس من قال: ما اتفقا فيه متساويان فيا اتفقا فيه، هذا نقل ان عقيل، والقاضى ذكرها بعبارة أخرى. وقال إسماعيل: الرواية المنسقة الحالية عن الاختلاف والاضطراب مقدمة على المختلفة المضطربة(٢).

٣٨ – وقال أيضاً : مسألة : فإن كانت ألفاظ أحد الحبرين مختلفة والآخر ألفاظه غير مختلفة ، فذكر ان عقيل احتمالين أحدها : أن غير المختلف مرجح ، والثانى : أنهما سواء : وذكر إسماعيل أن المتن الوارد بألفاظ مختلفة مع اتحاد المعنى يقدم على المتحد لفظاً ، قال : وقد يعارض ذلك بأن الاتحاد دليل على الاتفاق(٢) .

٣٩ – وقال أيضاً : فإن اقترن بأحد الحبرين تفسير الراوى بفعله أو قوله
 كان مرجحاً على ما لم يقترن به تفسيره ، ذكره ابن عقيل ومثله بحديث الحيار . وحديث الغيم(٣) .

٤٠ – وقال أيضاً : فصل ، ولا أثر للترجيح بالذكورية والحرية

<sup>(</sup>۱) مسودة آل تيمية ص ۲۹۹ .

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق ص ٣٠٦ .

<sup>(</sup>٣) مسودة آل تيمية ص ٣٠٧ .

خلافاً لبعضهم فى قولهم . يرجح بالحرية والذكورية ، وهذا ليس بشيء(١) .

٤١ ــ وقال أيضاً : مسألة : إحماع الحلفاء الأربعة على حكم ليس
 بإحماع ، وبه قال أكثر الفقهاء . وفيه رواية أخرى أنه إحماع (٢) .

هذه حملة يسيرة نقلتها للقارىء الكريم من مسودة آل تيمية ليستشف منها مدى مكانتهما العلمية في هذا الفن ، ولعلك أدركت معى أن الجد وابنه كان ينقلان آراء الإمام أحمد . وعلماء المذاهب الأخرى وغيرهم في المسائل الأصولية ، وقليلا ما يصرحان برأيهما في المسألة أو يرجحانه بالمرجحات ، وبالأخص والده ، فإن ذلك بالنسبة له نادر جداً كما رأيت . وليس كذلك ابهما شيخ الإسلام تني الدن كما عرفت .

ولعلك عرفت فيا نقلت لك عن المجد ــ الجد ــ أنه برى أن الإجماع يجوز أن ينعقد عن اجهاد كما في المسألتين رقم ٢ ، ٣ لكن حفيده لابرى ذلك كما تقدم ، في المسائل التي خالف فيها غيره في الفصل الثاني من الباب الثاني (٣).

وأعود مرة ثانية لأقول: إن البون بين ابن تيمية وأبويه بعيد والشقة واسعة رحمهم الله وإيانا ، وخمعنا بهم ووالدينا فى مقر رحمته . آمين . وصلى الله وسلم على نبينا محمد .

<sup>(</sup>١) المرجع السابق ص ٣٠٨ .

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق ص ٣٤٠ .

<sup>(</sup>٣) ارجع إلى ذلك فى ص ٧٤ه – ٧٦ه

# الفصل الثالث المقاينة بين اصول ابن يمية وَالميْده برالقيم

قبل أن أشرع فى المقصود يحسن أن أعرف القارىء بابن القيم .

ابن قیم الجوزیة ۔۔

#### نسبه . ومولده . وشيوخه :

هو محمد بن أبى بكر بن أيوب بن سعد بن حريز الزرعى الدمشقى أبو عبد الله الملقب بشمس الدين . المعروف بابن قيم الجوزية . الفقيه الحنبلى الأصولى المحدث النحوى الأديب الواعظ الحطيب .

ولد سنة إحدى وتسعين وسمائة من الهجرة بدمشق ونشأ بها وسمع من الشهاب النابلسي العابر ــ والقاضي تتى الدين سليان ــ وفاطمة بنت جوهر . وعيسى المطعم ، وأبى بكر بن عبد الدائم . وابن الشيرازى ، وإسماعيل ابن مكتوم ، وقرأ العربية على أبى الفتح البعلى ، قرأ عليه الملخص لأبى البقاء ثم قرأ الجرجانية . ثم قرأ ألفية ابن مالك ، وأكثر الكافية الشافية ، وبعض التسهيل ، ثم قرأ على الشيخ مجد الدين التونسي ــ قطعة من المغرب ــ التسهيل ، ثم قرأ على الشيخ مجد الدين التونسي ــ قطعة من المغرب ــ وأما الفقه : فأخذه عن حماعة منهم الشيخ إسماعيل بن محمد الحراني ، قرأ ليه مختصر المزنى ، والمقنع لابن قدامة .

وأخذ الفرائض أولا عن والده ، وكان له فيها يد ، ثم على إسماعيل ابن محمد قرأ عليه أكثر الروضة لابن قدامة ، وقرأ الأصول على صفى الدين الهندى .

أما شيخه وأستاذه الأكبر ومعلمه الذي لازمه مدى حياته ، ورضع من لبان معلوماته ، فهو الشيخ العلامة الإمام تتى الدين بن تيمية ، وقد أثر فيه أعظم تأثير ، فقد نهج منهجه وسار على طريقته فى جهاده واجتهاده ، ودأبه وحبه للخير والإصلاح وصبره وإخلاصه ونشره للعلم ، وكان له الفضل الكبير فى حفظ تراث شيخه العلمى ونشره بما صنفه من المصنفات الحسنة المقبولة .

#### منزلته العلمية . وديانته :

نشأ ابن القيم جرىء الجنان شجاعاً فى الحق ، واسع المعرفة ، عالماً بالحلاف ، ومذاهب السلف ، وكان يميل أول أمره إلى التصوف ثم اشتغل بالحديث والقرآن وعلومهما ، والتفقه فيهما ولازم الاشتغال بالعلم ليلا و بهاراً.

قال ابن رجب: كان عارفاً بالتفسير لابجارى فيه، وبأصول الدين وإليه فيهما المنتهى، والحديث ومعانيه وفقهه و دقائق الاستنباط فيه، لايلحق فى ذلك، وبالفقه وأصوله، وبالعربية وله فيها اليد الطولى، والكلام والنحو وغير ذلك وكان عالماً بعلم السلوك وكلام أهل التصوف وإشار اتهم ووقائعهم له فى كل فن من هذه الفنون اليد الطولى.

وقال الذهبي في المختصر : عنى بالحديث ومتونه ، وبعض رجاله ، وكان يشتغل في الفقه ، ويجيد تقريره وتدريسه ، وفي الأصلين .

وقال القاضى برهان الدين الزرعى : وما تحت أديم السماء أوسع علماً منه ، ودرس بالصدرية ، وأم بالجوزية . وكتب نحطه مالا يوصف كثرة وصنف تصانيف كثيرة جداً فى أنواع العلوم ، وحصل له من الكتب ما لم يحصل لغيره .

وقال عنه ابن حجر : كان جرىء الجنان ، واسع العـلم ، عارفاً بالحلاف ومذاهب السلف .

وقال فيه ابن كثير: كان ملازماً للاشتغال بالعلم ليلا ونهاراً كثير الصلاة والتلاوة — حسن الحلق كثير التودد، لايحسد ولا يحقد . . . إلى أن قال: لا أعرف في زماننا من أهل العلم أكثر عبادة منه ، وكان يطيل

الصلاة جداً و بمد ركوعها وسمودها ، وكان إذا صلى الصبح جلس فى مكانه يذكر الله تعالى حتى يتعالى النهار ، ويقول: هذه غدوتى لو لم أفعلها سقطت قواى ، وكان يقول ، بالصبر واليقن ، تنال الإمامة فى الدن ، وكان يقول: لابد للسالك من همة تسيره و ترقيه ، وعلم يبصره و يهديه .

وقال ابن رجب رحمه الله أيضاً: كان رحمه الله ذا عبادة وتهجد وطول صلاة إلى الغاية القصوى ، وتأله ولهج بالذكر ، وشغف بالمحبة والإنابة ، والاستغفار والافتقار إلى الله ، والانكسار له ، والاطراح بين يديه على عتبة عبوديته . لم أشاهد مثله فى ذلك ولا رأيت أوسع منه علماً ، ولا أعرف بمعانى القرآن والسنة ، وحقائق الإيمان منه وليس هو بالمعصوم ، ولكن لم أر فى معناه مثله . إلى أن قال : وكان فى مدة حبسه مشتغلا بتلاوة القرآن بالمتدبر والتفكر ففتح عليه من ذلك خير كثير ، وحصل له جانب عظيم من الأذواق والمواجيد الصحيحة ، وتسلط بسبب ذلك على الكلام فى علوم أهل المعارف والدخول فى غوامضهم .

وتصانیفه ممتلئة بذلك ، وحج مرات كثیرة ، وجاور بمكة ، وكان أهل مكة یذكرون عنه من شدة العبادة كثرة الطواف أمراً یتعجب منه .

محنته: لقد أوذى كثيراً وحبس مع شيخه تتى الدن بن تيمية فى القلعة منفرداً عنه ولم يفرج عنه إلا بعد وفاة الشيخ. وذلك لمشاركته رأيه فى تحريم شد الرحال لزيارة قبور الأنبياء والصالحين، وجرت له أيضاً محنة مع القضاة لأنه أفتى بجواز المسابقة على الحيل بدون محلل.

تلامیده: أما تلامید، فكثیرون: منهم الحافظ زین الدین أبو الفرج عبد الرحمن بن رجب، و منهم الحافظ عماد الدین أبی الفداء إسماعیل بن كثیر، ومنهم شمس الدین محمد بن عبد القادر النابلسی صاحب مختصر طبقات الحنابلة لأبی یعلی .

ومنهم ولده عبد الله ــ ومنهم ابن عبد الهادى . .

قال ان رجب : أخذ عنه العلم خلق كثير من حياة شيخه إلى أن مات و انتفعوا به وكان الفضلاء يعظمونه ويتتلمذون له . كان عبد الهـادى وغيره .

مؤلفاته : - كان رحمه الله كما قال عنه عارفوه دائرة معارف حية . وصاحب مبدأ حريص على نشره ، وقد وقف حياته على نفع المسلمين .

ولذا صنف كثيراً من المصنفات نذكر منها ما يلي :

١ - كتاب تهذيب سنن أبي داود - أوضع فيه مشكلات الأحاديث التي فيها – وتكلم على ما فيها من الأحاديث المعلولة .

٢ – كتاب : سفر الهجرتين وباب السعادتين .

٣ - كتاب : مدارج السالكين بين منازل : إياك نعبد وإياك نستعين. وهو شرح كتاب منازل السائر بن لشيخ الإسلام الهروي .

٤ - كتاب : عقد محكم الأحباء بين الكلم الطيب والعمل الصالح المرفوع إلى رب السهاء .

حتاب: شرح أسماء الكتاب العز نر.

٦ - كتاب : زاد المسافرين إلى منازل السعداء في هدى خاتم الأنبياء .

۷ – کتاب : زاد المعاد فی هدی خبر العباد .

٨ – كتاب : جلاء الأفهام في ذكر الصلاة والسلام على خير الأنام .

٩ - كتاب : الدليل على استغناء المسابقة عن التحليل .

١٠ – كتاب : نقد المنقول والمحك المميز بين المردود والمقبول .

١١ – كتاب : بدائع الفوائد .

١٢ – كتاب : الشافية الكافية في الانتصار للفرقة الناجية وهي القصيدة النونية في السنة .

١٣ – كتاب : الصواعق المنزلة على الجهمية والمعطلة .

١٤ – كتاب : حادى الأرواح إلى بلاد الأفراح .

١٥ – كتاب : نزهة المشتاقين روضة المحيين .

- ١٦ -- كتاب : الداء والدواء.
- ١٧ ــ كتاب : تحفة الودود في أحكام المولود .
  - ١٨ كتاب : مفتاح دار السعادة .
- ١٩ ــ كتاب : اجبّاع الجيوش الإسلامية على غزو الفرقة الجهمية .
  - ٠٠ ـ كتاب : رفع اليدين في الصلاة .
    - ٢١ كتاب : نكاح المحرم .
  - ٢٢ \_ كتاب : تفضيل مكة على المدينة .
    - ٢٣ ــ كتاب : فضل العــــلم .
    - ٢٤ كتاب: عدة الصابر ن.
      - ٢٥ \_ كتاب : الكبائر .
      - ٢٦ \_ كتاب : تارك الصلاة .
    - ۲۷ ــ كتاب : نور المؤمن وحياته .

  - ۲۸ کتاب : حکم إغماء هلال رمضان .
  - ٢٩ ــ كتاب : التحرير فيما يحل ويحرم من لباس الحرير .
    - ٣٠ كتاب : بطلان الكيمياء من أربعين وجهاً .
  - ٣١ ــ كتاب : الفرق بين الحلة والمحبة ومناظرة الحليل .
    - ٣٢ كتاب : الكلم الطيب والعمل الصالح .
      - ٣٣ ـ كتاب : الفتح القـدسي .
      - ٣٤ كتاب : التحفة الملكية .
      - ٣٥ \_ كتاب : أمثال القرآن .
      - ٣٦ كتاب : شرح الأسماء الحسني .
        - ٣٧ كتاب: إعمان القسرآن.
        - ٣٨ كتاب: المسائل الطر ابلسية.

- ٣٩ كتاب : الصراط المستقيم في أحكام أهل الجحيم .
  - ٤٠ كتاب : الطــاعون .
  - ٤١ كتاب : أعلام الموقعين .

إلى غير ذلك من موّلفاته رحمه الله القيمة . فإن دل ذلك على شيء فإنما يدل على غزارة علمه وسعة ثقافته . وطول باعه في هذه الفنون .

#### وفاته:

توفى رحمه الله وقت العشاء الآخرة ليلة الحميس ثالث عشر من رجب سنة إحدى وخمسن وسبعائة من الهجرة النبوية على صاحبها أفضل الصلاة وأزكى التسليم .

وصلى عليه بالجامع عقيب الظهر . ثم بجامع جراح . ودفن بمقبرة الباب الصغير وشيعه خلق كثير . . .

ورئيت له منامات كثيرة حسنة .

وكان قد رأى قبل موته بمدة شيخه تتى الدين بن تيمية – رحمه الله تعالى – فى النوم وسأله عن منزلته فأشار إلى علوها فوق بعض الأكابر ثم قال له : وأنت كدت تلحق بنا ولكنك الآن فى طبقة ابن خزيمة رحمه الله(١).

<sup>(</sup>۱) أرجع إلى ترجمة ابن القيم ص ٤٤٧ ــ ٢ من الذيل على طبقات الحنابلة . والبداية والنهاية ص ٢٣٤ ــ ١٦٨ والدرر النهاية ص ٢٣٤ ــ ١٦٨ والدرر الكامنة في أعيان المــائة الثامنة ٤٠٠ ــ ٣ طبع الهند . وجلاء العينين .

### المقارنة بين أصول ابن تيمية وتلميذه:

#### ان القـم - رحمهما الله تعالى

ذلك هو التلميذ البار والعالم الفحل والفقيه المحتهد ، فقد علمت أنه عاش في أحضان علوم شيخه ابن تيمية ورضع من لبان أصوله وتذوق طعمها وما زال يشيد بفضائل شيخه ويثنى عليه ثناء عاطراً ويعرف له فضله . وهكذا يكون أهل الفضل . فإنه لايعرف الفضل إلا ذووه . فلا غرابة إذا فى أن يترسم ابن القيم خطا شيخه عن علم وبصيرة لا عن تقليد ــ شأنه فى ذلك شأن شيخه ابن تيمية مع إمام أهل السنة أحمد بن حنبل. والحنابلة أتباعه كيف لا وهو محذر من التقليد ويعيبه وينقل آراء العلماء في ذمه والتحذير منه فها هو يقول بعد أن ذكر حال السلف الصالح في تلقيهم الشريعة من مصادرها واجتهادهم فى ذلك . وقال : ثم خلف من بعدهم خلف فرقوا ديبهم وكانوا شيعاً كل حزب بما لديهم فرحون ، وتقطعوا أمرهم بينهم زبرا . وكل إلى ربهم راجعون ، جعلوا التعصب للمذاهب ديانتهم التي بها يدينون . ورءوس أموالهم التي بها يتجرون . وآخرون منهم قنعوا بمحض التقليد وقالوا : « إنا وجدنا آباءنا على أمة و إنا على آثار هم مقتدون »(١) » والفرية ان بمعزل عما ينبغي أتباعه من الصواب ــ ولسان الحق يتلو عليهم : « ليس بأمانيكم ولا أمانى أهل الكتاب(٢) » قال الشافعي قدس الله روحه : أحمع المسلمون على أن من استبانت له سنة رسول الله صلى الله عليه وسلم . لم يكن له أن يدعها لقول أحد من الناس ، قال أبو عمر وغيره من العلماء : أحمع الناس على أن المقلد ليس معدوداً من أهل العلم . وأن العلم معرفة الحق بدليله . وهذا كما قال أبو عمر – رحمه الله تعالى ــ فإن الناس لا يختلفون فى أن العلم هو المعرفة الحاصلة

<sup>(</sup>١) الزخـــرف آية ٢٣ .

<sup>(</sup>۲) النساء آية ۱۲۳ .

عن الدليل ، وأما بدون الدليل فإنما هو تقليد ــ فقد تضمن هذان الإحماعان إخراج المتعصب بالهوى والمقال الأعمى عن زمرة العالماء . وسقوطهما باستكمال من فوقهما الفروض من وراثة الأنبياء فإن العالماء هم ورثة الأنبياء ، فإن الأنبياء لم يورثوا ديناراً ولا درهماً ، وإنما ورثوا العلم فمن أخذه أخذ بحظ وافر ، وكيف يكون من ورثة الرسول صلى الله عليه وسلم . من يجهد ويكدح في رد ما جاءبه إلى تول مقالمه و متبوعه ؟ ويضيع ساعات عمره في التعصب والهوى ولا يشعر بتضييعه ؟ تالله إنها فتنا عمت فأعمت ، وردت القلوب فأصمت . ربى عليها الصغير ، وهزم عليها الكبير ، وانخذ لأجلها القرآن مهجوراً وكان ذلك بقضاء الله وقدره في الكتاب مسطوراً. ولما عمت مها انبلية وعظمت بسبها الرزية ، محيث لايعرف أكثر الناس سواها ، ولا يعدون العلم إلا إياها ، فظالب الحق من مظانه لديهم مفتون ، ومؤثّره على ما سواه عندهم مغبون ، ونصبوا لمن خالفهم في طريقتهم الحبائل. وبغوا له الغوائل ورموه عن قوس الجهل والبغي والعناد ، وقالوا لإخوانهم : إنا نخاف أن يبدل دينكم أو أن يظهر في الأرض الفساد ، وحقيق عمن لنفسه عنده قدر وقيمة أن لايلتفت إلى هولاء ، ولا يرضى لهما بما لديهم . وإذا رفع له علم السنة النبوية شمر إليه ولم يحبس نفسه عليهم ، فما هي إلا ساعة حتى يبعثر ما في القبور ، ويحصل ما في الصدور ، وتتساوى أقدام الحلائق لله ، وينظر كل عبد ما قدمت يداه ، ويقع التمييز بين المحقين والمبطلين ، ويعلم المعرضون عن كتاب ربهم وسنة نبيهم أنهم كانوا كاذبين(١) .

وقال تحت عنوان ـ ذكر تفصيل العدل فى التقليد وانقسامه إلى ما يحرم القول فيه والإفتاء به . وإلى ما يجب المصير إليه . وإلى ما يسوغ من غير إليه : قال : وأما النوع الأول : فهو ثلاثة أنواع . أحدها : الإعراض عما أنزل الله وعدم الالتفات إليه اكتفاء بتقليد الآباء ـ والثانى : تقليد من

<sup>(</sup>١) أعلام الموقمين ص ٧ ، ٨ - ١

لايعلم المقلد أنه أهل لأن يؤخذ بقوله ـ والثالث ، التقليد بعدم قيام الحجة وظهور الدليل على خلاف قول المقلد ، والفرق بين هذا وبين النوع الأول أن الأول قلد قبل تمكنه من العلم والحجة ، وهذا قلد بعد ظهور الحجة له . فهو أولى بالذم ومعصية الله ورسوله .

وقد ذم الله سبحانه هذه الأنواع الثلاثة من التقليد في غير موضع من كتابه كما في قوله تعالى : (وإذا قيل لهم اتبعوا ما أنزل الله ، قالوا بل نتبع ما ألفينا عليه آباءنا أو لو كان آباؤهم لا يعقلون شيئاً ولا يهتدون (١) وقال تعالى : (وكذلك ما أرسلنا من قبلك في قرية من نذير إلا قال مترفوها إنا وجدنا آباءنا على أمة ، وإنا على آثارهم مقتدون (٢) وقال : «أو لو جئتكم بأهدى مما وجدتم عليه آباءكم ؟ »(٣) وقال تعالى : (وإذا قيل لهم تعالوا إلى ما أنزل الله وإلى الرسول قالوا حسبنا ما وجدنا عليه آباءنا) (٤) وهذا في القرآن كثير يذم فيه من أعرض عما أنزله وقنع بتقليد الآباء – فإن قيل : إنما ذم من قلد الكفار وآباءه الذين لا يعقلون شيئاً ولا متدون ولم يذم من قلد العلماء المهتدين ، بل قد أمر بسؤال أهل الذكر وهم أهل العلم وذلك تقليد لم من قال تعالى : (فاسألوا أهل الذكر إن كنتم لا تعلمون) (٥) وهذا أمر من لا يعلم بتقليد من يعلم .

فالجواب أنه سبحان ذم من أعرض عما أنزله إلى تقليد الآباء ، وهذا القدر من التقليد هو ما اتفق السلف والأئمة الأربعة على ذمه وتحريمه ، وأما تقليد من بدل جهده فى اتباع ما أنزل الله وخنى عليه بعضه فقلد فيه من هو أعلم منه فهذا محمود غير مذموم ، ومأجور غير مأزور ، كما سيأتى بيانه عند ذكر التقليد الواجب والسائغ إن شاء الله . وقال تعالى : (ولا تقف

<sup>(</sup>١) البقسرة آية ١٧٠ .

<sup>(</sup>٢) الزخسرف آية ٢٣.

<sup>(</sup>٣) الزخسرف آية ٢٤.

<sup>(</sup>٤) المائدة آية ١٠٤ .

<sup>(</sup>ه) النحسل آية ٣٤ .

ما ليس لك به علم )(١) والتقليد ليس بعلم باتفاق أهل العلم ، كما سيأتى \_ وقال تعالى : « «قل إنما حرم ربى الفواحش ما ظهر منها وما بطن ، والإثم والبغى بغير الحق وأن تشركوا بالله ما لم ينزل به سلطاناً ، وأن تقولوا على الله ما لا تعامون »(٢) . . إلى آخر ما قال(٣) .

وكان موقف ابن القيم من أصول شيخه موقف ابن تيمية من أصول أحمد ، فإنك حيما تطالع كتب الإمامين وتدرسهما لاسيا كتاب الفتاوى لابن تيمية ، وأعلام الموقعين لابن القيم سرعان ما تعرف أنه سائر في ركاب القوم أحمد وأصحابه وشيخه ابن تيمية ، غاية ما في الأمر ترى أن ابن القيم له فضل كبير في حفظه لتراث شيخه ، ونشره له وإبرازه أصوله ، وتقيح كثير من المسائل ودقة الإخراج والتنسيق وكثرة الأمثلة والأدلة والتفريع علما الشيء الذي لاتجده عند شيخه ابن تيمية .

#### فخذ على سبيل المثال:

فى باب القياس ذكر ابن تيمية أدلة مختصرة على حجية القياس ولم بأت بأدلة المخالفين كما قدمنا لك ذلك .

بينها ابن القيم توسع فى ذكر الأدلة واستطرد فيها ، فقد أتى بالشيء الكثير من الكتاب والسنة وآثار الصحابة والفطرة والعقل ، وناقش أدلة المحالفين وفندها . وذكر أن الناس فى القياس طرفان ووسط . وبين خطأ كل من الطرفين ، وصوب الوسط بينهما ، وقد شغل القياس حيزاً كبيراً من كتابه أعلام الموقعين .

وإليك حملة من أدلته ومناقشته لمخالفيه لتعرف مدى شخصيته العلمية : اتخذ ابن القيم كتاب عمر إلى أبى موسى الأشمرى فى القضاء أساساً

<sup>(</sup>١) الإسراء آية ٣٦ .

<sup>(</sup>٢) الأعراف آية ٣٣.

<sup>(</sup>٣) أعلام الموقعين ص ١٨٧ ـ ٢ و ما بعدها من الصفحات .

للاستدلال على القياس. وجاء فيه: أما بعد فإن القضاء فريضة محكمة وسنة متبعة ، فافهم إذا أدلى إليك . . . إلى أن قال : ثم الفهم الفهم فيما أدلى إليك مما ليس فى قرآن ولا سنة ، ثم قايس الأمور عند ذلك واعرف الأمثال ثم اعمد فيما ترى إلى أحبها إلى الله وأشبهها بالحق والأثر .

ثم قال آبن القيم بعد ذلك: وهذا كتاب جليل تلقاه العلماء بالقبول وبنوا عليه أصول ألحكم والشهادة ، والحاكم والمفتى أحوج شيء إليه وإلى تأمله والتفقه فيه (١).

ومن الأدلة التي ساقها ابن القيم ما جاء في القرآن كثيراً من قياس النشأة الثانية على المنشأة الأولى أيد كم على النشأة الثانية بالإمكان ، وجعل النشأة الأولى أصلا والثانية فرعاً عليها وجعله من قياس الأولى وقاس حياة الأموات بعد الموت على حياة الأرض بعد موتها بالنبات ، وقاس الحلق الجديد الذي أذكره أعداؤه على خلق السموات والأرض وجعله من قياس الأولى – وقاس الحياة بعد الموت على اليقظة بعد النوم وضرب الأمثال وصرفها في الأنواع المختلفة . وقال بعد ذلك : وكلها أقيسة عقلية نبه بها عباده على أن حكم الشيء حكم مثله فإن الأمثال كلها قياسات يعلم منها حكم الممثل من الممثل به .

ثم قال وقد اشتمل القرآن على بضعة وأربعين مثلا تتضمن تشببه الشيء بنظيره والتسوية بينهما فى الحكم .

وقال تعالى : (وتلك الأمثال نضربها الناس وما يعقلها إلا العالمون)(٢) ... فالقياس بضرب الأمثال من خاصة العقل وقد ركز الله فى فطر الناس وعقولهم التسوية بين المماثلين وإنكار التفريق بينهما والفرق بين المحتلفين وإنكار الجمع بينهما(٣) .

ثم ذكر أقسام القياس قائلا : والأقيسة المستعملة في الاستدلال ثلاثة

 <sup>(</sup>١) أعلام الموقعين ص ٨٥ ـ ١ .

<sup>(</sup>٢) العنكبوت آية ٣ ٤ .

<sup>(</sup>٣) أعلام الموقعين ١٣٠ . ١

<sup>(</sup>م ه؛ \_ أصول الفقه )

قياس علة وقياس دلالة وقياس شبه . وقد وردت كلها في القرآن فذكر من أمثلة الأول . قول الله تعالى : (إن مثل عيسى عند الله كمثل آدم خلقه من تراب ثم قال له كن فيكون)(۱) – فأخبر تعالى أن عيسى نظبر آدم في التكوين بجامع ما يشتركان فيه من المعنى الذي تعلق به وجود سائر المخلوقات وهو مجيئها طوعاً لمشيئته وتكوينه فكيف يستنكر وجود عيسى من غير أب من يقر بوجود آدم من غير أب ولا أم ووجود حواء من غير أم ؟ فآدم وعيسى نظير ان مجمعهما المعنى الذي يصح تعليق الإيجاد به .

ومن الأمثلة قوله تعالى: (قد خلت من قبلكم سنن فسيروا فى الأرض فانظروا كيف كان عاقبة المكذبين(٢)) أى: قد كان من قبلكم أم أمثالكم فانظروا إلى عواقهم السيئة واعلموا أن سبب ذلك ماكان من تكذيبهم بآيات الله ورسله وهم الأصل وأنتم الفرع والعلة الجامعة التكذيب والحكم الهلاك.

ومنها قوله تعالى: (ألم يرواكم أهلكنا من قبلهم من قرن مكناهم فى الأرض ما لم نمكن لكم ، وأرسلنا السهاء عليهم مدراراً وجعلنا الأنهار تجرى من تحتهم ، فأهلكناهم بذنوبهم وأنشأنا من بعدهم قرناً آخرين(٣)) فذكر سبحانه إهلاك من قبلنا من القرون ، وبين أن ذلك كان لمعنى القياس ، وهو ذنوبهم فهم الأصل ونحن الفرع والذنوب العلة الجامعة – والحكم الهلاك ، فهذا محض قياس العلة . وقد أكده سبحانه بضرب من الأولى ، وهو أن من قبلنا كانوا أقوى منا فلم تدفع عنهم قوتهم وشدتهم ما حل مهم .

ومنها قوله تعالى : (كالذين من قبلكم كانوا أشد منكم قوة وأكثر أموالا وأولاداً ، فاستمتعوا بخلاقهم ، فاستمتعم بخلاقكم كما استمتع الذين

<sup>(</sup>١) آل عسران آية ٩٥

<sup>(</sup>٢) آل عــران آية ١٣٧.

<sup>(</sup>٣) الأنمسام آية ٦ .

من قبلكم مخلاقهم ، وخضم كالذى خاضوا أولئك حبطت أعمالهم فى الدنيا والآخرة وأولئك هم الخاسرون ) (١) فهو سبحانه ألحقهم بهم فى الوعيد وسوى بينهم فيه كما تساووا فى الأعمال وكونهم كانوا أشد منهم قوة وأكثر أموالا وأولاداً فرق غير موثر ، فعلق الحكم بالوصف الجامع المؤثر وألغى الوصف الفارق ، ثم نبه على أن مشاركتهم فى الأعمال اقتضت مشاركتهم فى الجزاء فقال : ( فاستمتعوا مخلاقهم فاستمتعتم مخلاقكم ، كما استمتع الذين من قبلكم مخلاقهم وخضتم كالذى خاضوا ) فهذه هى العلة المؤثرة والوصف الجامع . وقوله : (أولئك حبطت أعمالهم) هو الحكم والذين من قبل هم الأصل والمخاطبون الفرع (٣) .

ومنها قوله تعالى : (ألم يأتهم نبأ الذين من قبلهم قوم نوح وعاد وتمود وقوم إبراهيم وأصحاب مدين والمؤتفكات أتنهم رسلهم بالبينات فما كان الله ليظلمهم ولكن كانوا أنفسهم يظلمون(٢)).

فتأمل صحة هذا القياس وإفادته لمن علق عليه من الحكم وأن الأصل والفرع قد تساويا في المعنى الذي علق به التقاب وأكده كما تقدم بضرب من الأولى ، وهو شدة القوة وكثرة الأموال والأولاد فإذا لم يتعذر على الله عقاب الأقوى منهم بذنبه فكيف يتعذر عليه عقاب من هو دونه(1) ؟.

ثم عرف قياس الدلالة بأنه الجمع بين الأصل والفرع بدليل العلة وملزومها . ومثل له بقوله تعالى: (ومن آياته أنك ترى الأرض خاشعة فإذا أنرلنا عليها الماء اهتزت وربت ، إن الذى أحياها لمحيى الموتى إنه على كل شيء قدر (٥)) .

<sup>(</sup>١) التوبة آية ٦٩ .

<sup>(</sup>٢) أعلام الموقدين ص ١٣٤ ، ١٣٥ . ١ .

<sup>(</sup>٣) التوبة آية ٧٠ .

<sup>(</sup>٤) أعلام الموقعين ص ١٣٧ ـ ١ .

<sup>(</sup>٥) فصلت آية ٣٩ :

فدل سبحانه عباده بما أراهم من الإحياء الذى تحققوه وشاهدوه على الإحياء الذى استبعدوه و ذلك قياس إحياء على إحياء واعتبار الشيء بنظيره والعلة الموجبة هي عموم قدرته سبحانه وكمال حكمته وإحياء الأرض دليل العملة.

وقوله: ( يخرج الحي من الميت و يخرج الميت من الحي و يحيى الأرض بعد مونها ، وكذلك تخرجون(١) . فدل بالنظير على النظير ، وقرب أحدهما من الآخر جداً بلفظ الإخراج ، أى يخرجون من الأرض أحياء كما يخرج الحي من الميت و يخرج الميت من الحي ، وذكر أمثلة كثيرة غير ما تقدم(٢).

## وذكر القسم الثالث من أقسام القياس ، وهو قياس الشبه :

فقال: وأما قياس الشبه فلم يحكه الله سبحانه إلا عن المبطلين فمنه قوله تعالى إخباراً عن إخوة يوسف أنهم قالوا لمنا وجدوا الصواع فى رحل أخبهم: (إن يسرق فقد سرق أخ له من قبل (٣)) فلم بجمعوا بين الأصل والفرع بعلة ولا دليلها، وإنما ألحقوا أحدهما بالآخر من غير دليل جامع سوى مجرد الشبه الجامع بينه وبين يوسف فقالوا: هذا مقيس على أخيه، بينهما شبه من وجوه عديدة، وذاك قد سرق فكذلك هذا، وهذا هو الجمع بالشبه الفارغ، والقياس بالصورة المحردة عن العلة المقتضية للتساوى وهو قياس فاسد، والتساوى في قرابة الأخوة ليس بعلة للتساوى في السرقة لو كانت حقاً، ولا دليل على التساوى فيها، فيكون الجمع لنوع شبه خال عن العلة و دلياها.

ومنه قوله تعالى إخباراً عن الكفار أنهم قالوا : ( مَا نُرَاكُ إِلَّا بَشْرَأُمْثُلْنَا )(؛)

<sup>(</sup>١) السروم آية ١٩ .

<sup>(</sup>۲) أعلام الموقعين ص ۱۳۸ - ۱ .

<sup>(</sup>٣) يوسف آية ٧٧ .

<sup>(</sup>٤) هــود آية ٢٧ .

فاعتبروا صورة مجرد الآدمية ، وشبه المحانسة فيها . واستدلوا بذلك على أن حكم أحد الشهين حكم الآخر ، فكما لا نكون نحن رسلا فكذلك أنتم فإذا تساوينا فى هذا الشبه فأنتم مثلنا لا مزية لكم علينا ، وهذا من أبطل القياس فإن الواقع من التخصيص والتفضيل ، وجعل بعض هذا النوع شريفاً وبعضه دنيا ، وبعضه مرءوساً وبعضه رئيساً ، وبعضه ملكاً ، وبعضه سوقة ، يبطل هذا القياس كما أشار سبحانه إلى ذلك فى قوله : (أهم يقسمون رخمت ربك نحن قسمنا بينهم معيشتهم فى الحياة الدنيا ، ورفعنا بعضهم فوق بعض درجات ليتخذ بعضهم بعضاً سفرياً ، ورحمت ربك خير معا بجمعون )(۱)

ثم ذكر ابن القيم الأدلة من السنة : من ذلك ما ثبت عن الرسول صلى الله عليه وسلم من أحاديث فيها إعطاء النظير مثل حكم نظيره .

ومن هذا ما ثبت من أن عمر قال للرسول صلى الله عليه وسلم: صنعت اليوم يا رسول الله أمراً عظيماً ، قبلت وأنا صائم . فقال له رسول الله صلى الله عليه وسلم: أرأيت لو تمضمضت بماء وأنت صائم ؟ فقلت : لا بأس بذلك ، فقال رسول الله عليه الصلاة والسلام : ففيم (٢) . فقال ابن القيم معلقاً على ذلك : ولولا أن حكم المثل حكم مثله وأن المعانى والعلل مؤثرة في الأحكام نفياً وإثباتاً لم يكن لذكر هذا التشبيه معنى ، فذكره ليدل به على أن حكم النظير حكم مثله ، وأن نسبة القبلة التي هي وسيلة إلى الوطء كنسبة وضع الماء في الفم الذي هو وسيلة إلى شربه ، فكما أن هذا الأمر لايضر فكذلك الآخــر .

ومن ذلك ما ورد عنه صلى الله عليه وسلم من قوله للرجل الذى سأله ، فقال إن أبى أدركه الإسلام و هو شيخ كبير لايستطيع ركوب الرحل والحج

<sup>(</sup>١) أعلام الموقعين ١٤٨ ـ ١ . والآية هي ٣٣ من سورة الزخرف .

<sup>(</sup>٢) قال فى المنتقى رواه أحمد وأبو داو د ص ٢٣٥ ـ ٤ نيل الأوطار .

مكتوب عليه ، أفأحج عنه ؟ . قال : أنت أكبر ولده ؟ قال : نعم . قال أرأيت لو كان على أبيك دين فقضيته عنه ، أكان بجزىء عنه ؟ قال : نعم ، قال فحج عنه .

قال ابن القيم بعد ذلك : فقرب الحكم من الحكم ، وجعل دين الله سبحانه في وجوب القضاء ، أو في قبوله بمنزلة دين الآدى ، وألحق النظير بالنظير ، وأكد هذا المعنى بضرب من الأولى ، وهو قوله : (اقضوا الله فالله أحق بالقضاء).

ومن ذلك الحديث الصحيح : « أن أعرابياً أتى رسول الله صلى الله عليه وسلم فقال : إن امرأتى ولدت غلاماً أسود ، وإنى أنكرته ، فقال له رسول الله صلى الله عليه وسلم : هل لك من إبل ؟ قال : نعم . قال : فما ألوانها ؟ . قال : حمر . قال : هل فيها من أورق ؟ قال : نعم إن فيها لورقا . قال : فأنى ترى ذلك جاءها ؟ . قال : يا رسول الله ، عرق نزعه ، قال : ولعل هذا عرق نزعه — ولم يرخص له فى الانتفاء منه »(١) قال ومن تراجم البخارى على هذا الحديث ( باب من شبه أصلا معلوماً بأصل مبين قد بين الله حكمها ليفهم السائل(٢)) .

ثم ذكر الأدلة من آثار الصحابة ، فقال : وقد كان أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم بجهدون فى النوازل ويةيسون بعض الأحكام على بعض ، ويعتبرون النظير بنظيره . قال أسد بن موسى : ثنا شعبة عن الزبيد اليامى عن طلحة بن مصرف عن مرة الطبيب عن على بن أبى طالب كرم الله وجهه فى الجنة : كل قوم على بينة من أمرهم ومصلحة من أنفسهم يزرون على من سواهم ، ويعرف الحق بالمقايسة عند ذوى الألباب ، وقد رواه الحطيب وغيره مرفوعاً ، ورفعه غير صحيح (٣) .

<sup>(</sup>١) دواه البخاري ص ٦٨ ـ ٧ وقال في المنتق رواه الجاعة ص ٣١٢ ـ ٦ نيل الأوطار .

<sup>(</sup>٢) أعلام الموقمين ص ١٩٩ ـ ١ .

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق ص ٢٠٣ - ١ .

ومن ذلك : أن سمرة بن جندب لما باع خمر أهل الذمة ، وأخذه فى العشور التى عليهم ، وبلغ عمر ما فعل قال : (قاتل الله سمرة ، أما علم أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال : (لعن الله اليهود حرمت عليهم الشحوم فباعوها وأكلوا أثمانها) – فثمن الشحوم المحرمة حرام ونظيره ثمن الحمر المحرمة ، فيأخذ حكمه فى التحريم(١).

ومن ذلك ، قول عمر وزيد بتوريث الأم ثلث ما بنى بعد الزوج أو الزوجة في مسألة زوج وأبوين — أو زوجة وأبوين بقياس هذه الحالة على حالة (أب ، أم) فنى هذه الحالة ، يأخذ الأب ضعف الأم إذ تأخذ الأم ثلث التركة فرضاً ، ويأخذ الأب الباقى تعصيباً وهو ضعف ما أخذته الأم — قال ابن القيم معلقاً على هذا الحكم : (وهذا من أحسن القياس ، فإن قاعدة الفرائض أن الذكر والأنثى إذا اجتمعا ، وكانا في درجة واحدة فإما أن يأخذ الذكر ضعف ما تأخذه الأنثى كالأولاد وبنى الأب وإما أن تساويه كولد الأم ، وإما أن الأنثى تأخذ ضعف ما يأخذ الذكر — أو قريباً منه — مع مساواته له افى درجته فلا عهد به في الشريعة فهذا من أحسن الفهم عن الله ورسوله ) (٢) .

ومن ذلك ، إحماعهم على توريث البنين الثلثين قياساً على الأختين .

ثم ذكر ان القيم أن من أدلة إثبات التياس الفطرة . فقال : وهذا مما فطر الله عليه عباده ، ولهذا فهمت الأمة من قوله تعالى : (إن الذين يأكلون أموال اليتامى ظلماً)(٣) حميع وجوه الانتفاع من اللبس والركوب والمسكن وغيرها .

وفهمت من قوله تعالى : ( فلا تقل فها أف ) (؛) إرادة النهي عن حميم

<sup>(</sup>١) المرجع السابق ص ٢٠٩ ـ ١ .

 <sup>(</sup>۲) أعلام الموقعين ص ۲۱۰ ـ ۱ .

<sup>(</sup>٣) النساء آية ١٠.

<sup>(</sup>٤) الإسراء آية ٢٣ .

أنواع الأذى بالقول والفعل ، إن لم تُرَّد نصوص أخرى بالنهي عن عموم الأذى ، فلو بصتى رجل فى وجه والديه وضربهما بالنعل ، وقال : إنى لم أقل لها أف ، لعده الناس في غاية السخافة والحاقة والجهل من مجرد تفريقه بن التأفيف المنهى عنه ، وبن هذا الفعل ، قبل أن يبلغه نهى غيره ، ومنع هذا مكايرة للعقل والفهم والفطرة ، فمن عرف مراد المتكلم بدليل من الأدلة . وجب اتباع مراده ، والألفاظ لم تقصد لذواتها ، وإنما هي أدلة يستدل بها على مراد المتكلم ، فإذا ظهر مراده ووضح ، بأى طريق كان ، عمل بمقتضاه سواء كان بإشارة أو كتابة أو بإنماءة أو دلالة عقلية ، أو قرينة حالية ، أو عادة له مطردة لانخل بها ، أو من مقتضى كماله . وكال أسمائه وصفاته وإنه يمتنع منه إرادة ما هو معلوم الفساد وترك إرادة ما هو متيقن مصلحته ، و إنه يستدل على إرادته للنظير بإرادته نظيره ومثله وشبهه وعلى كراهة الشيء بكراهة مثله . ونظيره ومشهه ، فيقطع العارف به ومحكمته وأوصافه على أنه ريد هذا ، ويكره هذا ، وعب هذا ، ويبغض هذا ، وأنت تجد من له اعتناء شديد بمذهب رجل وأقواله كيف يفهم مراده من تصرفه ومذاهبه؟. ومخر عنه بأنه يفتي بكذا . ويقوله ، وإنه لايقول : بكذا ولا يذهب إليه ، لما لايوجد في كلامه صريحاً ، وجميع أتباع الأئمة مع أئمتهم بهذه المثابة(١) .

ثم قال بعد ذلك : قد أتينا على ذكر فصول نافعة وأصول جامعة فى تقرر القياس والاحتجاج به لعلك لاتظفر بها فى غير هذا الكتاب ولابقريب مها . فلنذكر مع ذلك ما قابلها من النصوص والأدلة الدالة على ذم القياس ، وأنه ليس من الدين وحصول الاستغناء عنه ، والاكتفاء بالوحيين ، وها نحن نسوقها مفصلة مبينة بحمد الله(٢) ثم انطلق بعد ذلك يذكر هذه النصوص والأدلة بتوسع وذكر بعد ذلك أن الناس فى القياس طرفان ووسط(٣) وبعد ذكر هذين الطرفين والوسط شرع فى بيان خطأ كل من الطرفين

<sup>(</sup>١) أعلام الموقعين ص ٢١٨ ـ ١ وإن أردت مزيداً من الأدلة فارجع إلى أعلام الموقعين الجزء الأول.

<sup>(</sup>٢) أعلام الموقمين س ٢٢٧ ـ ١ .

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق ص ٢٠٠٠ . ١

فالطرف الأول: نفاة القياس ، قال: فنفاة القياس لما سدوا على نفوسهم باب التمثيل والتعليل واعتبار الحكم والمصالح ، وهو من الميزان والقسط الذي أنزله الله احتاجوا إلى توسعة الظاهر والاستصحاب ، فحملوهما فوق الحاجة ووسعوهما أكثر مما يسعانه ، فحيث فهموا من النص حكماً أثبتوه ولم يبالوا بما وراءه ، وحيث لم يفهدوا منه نفوه ، وحملوا الاستصحاب وأحسنوا في اعتنائهم بالنصوص ونصرها والمحافظة عليها ، وعدم تقديم غيرها عليها من رأى أو قياس أو تقايد ، وأحسنوا في رد الأقيسة الباطلة ، وبيانهم تناقض أهلها في نفس القياس وتركهم له وأخذهم بقياس وتركهم ما هو أولى منه .

## ثم ذكر أنهم أخطأوا من أربعة أوجه :

أحدها: رد القياس الصحيح ، ولاسيم المنصوص على علته التي بجرى النص عليها مجرى التنصيص على التعميم باللفظ ، ولا يتوقف عاقل فى أن قول النبي صلى الله عليه وسلم لما لعن عبد الله حماراً على كثرة شربه للخمر : «لا تلعنه ، فإنه بحب الله ورسوله(۱) » بمنزلة قوله : لا تلعنوا كل من بحب الله ورسوله ، وفى أن قوله : « إن الله ورسوله ينهيانكم عن لحوم الحمر فإنها رجس » بمنزلة قوله : ينهيانكم عن كل رجس ، وفى أن قوله تعالى : (إلا أن يكون ميتة أو دماً مسفوحاً أو لحم خنزير فإنه رجس (٢) ) هي عن كل رجس . . . ثم ذكر أمثلة أخرى ، وقال بعد ذلك — وأمثال ذلك .

ثم قال: الحطأ الثانى تقصيرهم فى فهم النصوص ، فكم من حكم دل عليه النص ولم يفهموا دلالته عليه . وسبب هذا الحطأ حصرهم الدلالة فى مجرد ظاهر اللفظ دون إيمائه وتنبيهه وإشارته ، وعرفه عند المحاطبين ، فلم يفهموا من قوله : (ولاتقل لها أف) ضرباً ولا سبأ ولا إهانة غير لفظة أف ، فقصروا فى فهم الكتاب كما قصروا فى اعتبار الميزان .

<sup>(</sup>۱) سبق تخریجه ص ۳۷۰

<sup>(</sup>٢) الأنعام آية ه ١٤ .

الحطأ الثالث: تحميل الاستصحاب فوق ما يستحقه وجزمهم بموجبه لعدم علمهم بالناقل وليس عدم العلم علماً بالعدم(١).

الحطأ الرابع: اعتقادهم أن عقود المسلمين وشروطهم ومعاهلاتهم كلها على البطلان حتى يقوم دليل على الصحة ، فإذا لم يقم عندهم دليل على صحة شرط أو عقد أو معاملة استصحبوا بطلانه ، فأفسدوا بذلك كثيراً من معاملات الناس وعقودهم وشروطهم بلا برهان من الله بناء على هذا الأصل ، وحمهور الفقهاء على خلافه وأن الأصل فى العقود والشروط: الصحة إلا ما أبطله الشارع أو نهى عنه ، وهذا القول هو الصحيح ، فإن الحكم ببطلانها حكم بالتحريم والتأثيم ، ومعلوم أنه لا حرام إلا ما حرمه الله ورسوله ولا تأثيم إلا ما أثيم الله ورسوله به فاعله ، كما أنه لا واجب إلاما أوجبه الله ، ولا حرام إلا ما حرمه الله ، ولا حرام إلا ما حرمه الله ، ولا دين إلا ما شرعه الله ، فالأصل فى العبادات البطلان حتى يقوم دليل على الأمر ، والأصل فى العقود والمعاملات الصحة ، حتى يقوم دليل على الأمر ، والأصل فى العقود ، والمعاملات الصحة ، حتى يقوم دليل على البطلان والتحريم ثم ذكر الفرق بين العبادات ،

ثم ذكر الأدلة على وجوب الوفاء بالعقود ، وأفاض في ذلك(٢) .

وأما الطرف الثانى : وهم أصحاب الرأى والقياس ، فقال عنهم ، فإنهم لما لم يعتنوا بالنصوص ، ولم يعتقدوها وافية بالأحكام ولا شاملة لها ، وغلابهم على أنها لم تف بعشر معشارها فوسعوا طرق الرأى والقياس ، وقالوا بقياس الشبه ، وعلقوا الأحكام بأوصاف لايعلم أن الشارع علقها بها ، واستنبطوا عللا لايعلم أن الشارع شرع الأحكام لأجلها ثم اضطرهم ذلك إلى أن عارضوا بين كثير من النصوص والقياس ، ثم اضطربوا ، فتارة يقدمون القياس ، وتارة يقدمون النص ، وتارة يفرقون بين النص المشهور وغير المشهور .

<sup>(</sup>١) أعلام الموقمين ص ٣٣٧ ، ٣٣٨ ، ٣٣٩ . . .

۲) أعلام الموقعين ص ٢٤٤ – ٣٤٧ – ١ .

واضطرهم ذلك أيضاً إلى أن اعتقدوا في كثير من الأحكام أنها شرعت على خلاف القياس ، ثم ذكر بعد ذلك أنهم أخطأوا من خمسة أوجه :

أحدها: ظهم قصور النصوص عن بيان حميع الحوادث.

الشاني : معارضة كثير من النصوص بالرأى و القياس.

الشالث: اعتقادهم فى كثير من أحكام الشريعة أنها على خلاف الميزان والقياس ، والميزان هو العدل ، فظنوا أن العدل خلاف ما جاءت به من هذه الأحكام .

الرابع: اعتبارهم عللا وأوصافاً لم يعلم اعتبار الشارع لهـا، وإلغاوهم عللا وأوصافاً اعتبرها الشارع كما تقدم بيانه.

الحامس: تناقضهم في نفس القياس كما تقدم أيضاً (١).

ثم ذكر القول الوسط وهو الحق وعقد له ثلاثة فصول صال فيها وجال ، وبين فيها الحق بالبرهان وأكثر فيها من التفريعات والأمثلة والأحكام مالا نجده عند غبره.

قال في ذلك:

#### ونحن نعقد هاهنا ثلاثة فصول :

الفصل الأول: في بيان شمول النصوص للأحكام والاكتفاء بها عن الرأى والقياس.

الفصل الثانى : فى سقوط الرأى والاجتهاد والقياس وبطلانها مع وجود النص .

<sup>(</sup>١) أعلام الموقمين ١/٣٤٩ .

الفصل الثالث: في بيان أن أحكام الشرع كلها على وفق القياس الصحيح وليس فيا جاء به الرسول صلى الله عليه وسلم حكم يخالف الميزان والقياس الصحيح.

ثم قال بعد ذلك :

وهذه الفصول الثلاثة من أهم فصول الكتاب. وبها يتبين للعالم المنصف مقدار الشريعة وجلالها وهيمنها وسعها وفضلها وشرفها على حميع الشرائع. وأن رسول الله صلى الله عليه وسلم كما هو عام الرسالة إلى كل مكلف فرسالته عامة فى كل شيء من الدين ، أصوله ، وفروعه ، ودقيقه وجليله، فكما لايخرج أحد عن رسالته فكذلك لايخرج حكم تحتاج إليه الأمة عنها ، وعن بيانه لها ، ونحن نعلم أنا لا نوفى هذه حقها ولا نقارب ، وأنها أجل من علومنا وفوق إدراكنا.

ولكن ننبه أدنى تنبيه ، ونشير أدنى إشارة إلى ما يفتح أبوابها ، وينهج طرقها . والله المستعان وعليه التكلان(١) .

٢ – ومن ذلك أيضاً: أن ابن تيمية رد شهة القول بأن فى نصوص الشارع وأحكامه ما يخالف القياس. فأورد أمثلة لذلك ، وبين موقف المخالف مها ورد عليهم قولهم ، وبين كيف كانت هذه الأمثلة موافقة للقياس الصحيح.

وقد قدمنا ذلك في موضعه(٢) .

وقد تبعه تلميذه ابن القيم فى ذلك وأيده ، وذكر الأمثلة التى أوردها شيخه وزاد عليه شيئاً كثيراً ، وبين فيها موقف المخالف منها ورد شبهه ، وبين كيف كانت موافقة للقياس الصحيح .

<sup>(</sup>١) أعلام الموقعين ص ٣٥٠ . .

<sup>(</sup>٢) ارجع إلى ص ٣٨٨ ـ

## و إليك تماذج من الأمثلة التي زادها على شيخه :

من ذلك:

١ حكم على رضى الله عنه فى الزبية. قال رحمه الله تعالى: وممـا أشكل على كثير من الفقهاء من قضايا الصحابة وجعلوه من أبعد الأشياء عن القياس، مسألة التراحم ، وسقوط المتراحمين فى البئر ، وتسمى مسألة الزبية .

وأصلها أن قوماً من أهل اليمن حفروا زبية للأسد ، فاجتمع الناس على رأسها فهوى فيها واحد فجذب ثانياً فجذب الثانى ثالثاً فجذب الثالث رابعاً فقتلهم الأسد ، فرفع ذلك إلى أمير المؤمنين على بن أبى طالب كرم الله وجهه وهو على اليمن . فقضى للأول بربع الدية ، وللثانى بثلثها ، وللثالث بنصفها وللرابع بكمالها . وقال : أجعل الدية على من حضر رأس البئر . فرفع ذلك إلى النبى صلى الله عليه وسلم فقال : (هو كما قال(١)) .

مم قال : والصواب أنه مقتضى القياس والعدل ، وهذا يتبين بأصل وهو أن الجناية إذا حصلت من فعل مضمون ومهدر سقط ما يقابل المهدر واعتبر ما يقابل المضمون . كما لو قتل عبداً بينه وبين غيره . أو أتلف مالا مشتركاً أو حيواناً ، سقط ما يقابل حقه ووجب عليه ما يقابل حق شريكه ، وكذلك لو اشترك اثنان في إتلاف مال أحدهما أو قتل عبده أو حيوانه سقط عن المشارك ما يقابل فعله ، ووجب على الآخر من الضمان بسقطه . وكذلك لو اشترك هو وأجنبي في قتل نفسه كان على الأجنبي نصف الضمان ، وكذلك لو رمى ثلاثة بالمنجنيق فأصاب الحجر أحدهم فقتله فالصحيح أن ما قابل فعل المقتول ساقط ، وبجب ثلثا ديته على عاقلة الآخرين . هذا مذهب الشافعي واختيار صاحب المغني والقاضي أبي يعلى في المجرد ، وهو

 <sup>(</sup>١) أعلام الموقعين ص ٥٨ ـ ٢ وقال ابن القيم لمــا ساق هذا الأثر : رواه
 فى سننه وساق السند : حدثنا أبو عوانة وأبو الأحوص عن سماك ٠
 عن على . فقال أبو الحطاب وغيره : ذهب أحمد إلى هذا توقيفاً ٠٠

الذى قضى به على عليه السلام فى مسألة القارصة والواقصة ، قال الشعبى ، وذلك أن ثلاث جوار اجتمعن فركبت إحداهن على عنق الأخرى فقرصت الثالثة المركوبة فقمصت فسقطت الراكبة فوقصت أى كسرت عنقها فاتت ، فرفع ذلك إلى على – عليه السلام – فقضى بالدية أثلاثاً على عواقلهن وألغى الثلث الذى قابل فعل الواقصة ، لأنها أعانت على قتل نفسها .

وإذا ثبت هذا فلو ماتوا بسقوط بعضهم فوق بعض كان الأول قد هلك بسبب مركب من أربعة أشياء : سقوطه ، وسقوط الثانى ، والثالث ، والرابع . وسقوط الثلاثة فوقه من فعله وجنايته على نفسه ، فسقط ما يقابله وهو ثلاثة أرباع الدية ، وبتى الربع الآخر لم يتولد من فعله وإنما تولد من التراحم فلم يهدر ، وأما الثانى فلأن هلاكه كان من ثلاثة أشياء ، جذب من قبله له وجذبه هو لثالث ، ورابع ، فسقط ما يقابل جذبه وهو ثلثا الدية ، واعتبر مالا صنع له فيه : وهو الثلث الباقى ، وأما الثالث فحصل تلفه بشيئين : جذب من قبله له ، وجذبه هو للرابع ، فسقط فعله دون السبب الآخر ، فكان لورثته النصف ، وأما الرابع فايس منه فعل ألبتة ، وإنما الآخر ، فكان لورثته النصف ، وأما الرابع فايس منه فعل ألبتة ، وإنما هو مجذوب محض ، فكان لورثته النالدية ، وقضى بها على عواقل الذين حضروا البثر لتدافعهم و تراحمهم (۱) .

### ٢ ــ نحكم عمر في مسألة البصير والأعمى :

قال ابن القيم : ومما يظن أنه يخالف القياس ما رواه على بن رباح اللخمى أن رجلا كان يقود أعمى ، فوقعا فى بئر . فخر البصير ، ووقع الأعمى فوقه فقتله ، فقضى عمر بن الحطاب رضى الله عنه بعقل البصير على الأعمى . . وقد اختلف الناس فى هذه المسألة : فذهب إلى قضاء عمر

<sup>(</sup>١) أعلام الموقمين ٨٥ ــ ٧

**<sup>11</sup>** 

هذا : عبد الله بن الزبير (١) ، وشريح وإبراهيم النخعى (٢) والشافعى وإسحاق وأحمد ، وقال بعض الفقهاء : القياس أنه ليس على الأعمى ضمان البصير لأنه الذى قاده إلى المكان الذى وقعا فيه ، وكان سبب وقوعه عليه ، وكذلك لو فعله قصداً منه ، لم يضمنه بغير خلاف ، وكان عليه ضمان الأعمى ، ولو لم يكن سبباً ، لم يلزمه ضمان بقصده ، قال أبو محمد المقدسي في المغنى : لو قيل هذا لكان له وجه إلا أن يكون مجمعاً عليه فلا يجوز محالفة الإجماع .

## والقياس حكم عمر ، لوجوه :

أحدها : أن قوده له مأذون فيه من جهة الأعمى ، وما تولد من مأذون فيه لم يضمن كنظائره .

الثانى : قد يكون قوده له مستحباً أو واجباً ، ومن فعل ما وجب عليه أو ندب إليه لم يلزمه ضمان ما تولد منه .

الثالث: أنه قد اجتمع على ذلك الإذنان: إذن الشارع وإذن الأعمى ، فهو محسن بامتثال أمر الشارع محسن إلى الأعمى بقوده له ، وما على المحسنين من سبيل. وأما الأعمى فإنه سقط على البصير فقتله فوجب عليه ضمانه كما لو سقط إنسان من سطح على آخر فةتله فهذا هو القياس.

<sup>(</sup>۱) عبد ألله بن الزبير بن عبد المطلب القرشى الهاشمى ابن عم النبى صلى الله عليه وسلم شهد قتال الروم فى خلافة أبى بكر الصديق ، وقتل يوم أجنادين شهيداً ووجد حوله عصبة من الروم قتلهم ثم اتخنته الجراح فات . وكان النبى صلى الله عليه وسلم يقول : ابن عمى وحبى ، لا تحفظ له رواية عن النبى صلى الله عليه وسلم . وكان عمره يوم توفى النبى صلى الله عليه وسلم نحوا من ثلاثين سنة (أسد النابة ٢٤ ـ ٧٧).

<sup>(</sup>٢) إبر اهيم النخمى بن يزيد بن قيس بن الأسود ، أبو عمر ان . فقيه أهل الكوفة ومفتيها هو والشعبى فى زمانهما . قال الأعمش كان صيرفياً فى الحديث ، وقال الشعبى : ما ترك بعده أعلم منه ولا الحسن ولا ابن سيرين ، ولا من أهل الكوفة ولا البصرة ولا الحجاز ولا الشام . مات سنة ٩٦ ه عن ثمان و خسين أو تسع وأربعين (طبقات الحفاظ ٢٩).

وقولهم : « هو الذي قاده إلى المكان الذي وقعا فيه » فهذا لا يوجب الضهان لأن قوده مأذون فيه من جهته ، ومن جهة الشارع .

وقولهم: «وكذلك لو فعله قصداً لم يضمنه، فصحيح لأنه مسىء وغير مآذون له فى ذلك لا من جهة الأعمى ولا من جهة الشارع، فالقياس المحض قول عمر وبالله التوفيق(١)».

## ٣ ــ حكم على في التنازع على الولد :

ذكر ابن القيم أن هذا الحكم مما أشكل على جمهور الفقهاء وظنوه فى غاية البعد عن القياس .

فذكر الحكم وهو أن جماعة وقعوا على امرأة فى طهر واحد ثم تنازعوا الولد فأقرع بينهم فيه . وبعد ما ذكر هذا الحكم بين مطابقته للقياس(١) .

\$ - ومما قيل أنه على خلاف القياس الاكتفاء فى القتل بشاهدن دون الزنى . ذكر ابن القيم أنه يوافق القياس ، وقال : وأما اكتفاؤه فى القتل بشاهدين دون الزنى فنى غاية الحكمة والمصلحة . فإن الشارع احتاط للقصاص والدماء واحتاط لحد الزنا فلو لم يقبل فى القتل إلا أربعة لضاعت الدماء وتواثب العادون ، وتجرءوا على القتل ، وأما الزنا فإنه بالغ فى ستره كما قدر الله ستره فاجتمع على ستره شرع الله وقدره فلم يقبل فيه إلا أربعة يصفون الفعل وصف مشاهدة ينتنى معها الاحمال ، وكذلك فى الإقرار ، لم يكتف بأقل من أربع مرات حرصاً على ستر ما قدر الله ستره وكره إظهاره ، والتكلم به ، وتوعد من يحب إشاعته فى المؤمنين بالعذاب الأليم فى الدنيا والآخرة (٢) .

٥ ــ ومن ذلك : جلد قاذف الحردون قاذف العبد(٣) .

<sup>(</sup>۱) تركنا بيان ابن القيم مطابقته للقياس طلباً للاختصار ومن أراد أن يطلع عليه فلير جم إلى أعلام الموقعين ص ٦٢ ـ ٢ .

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق ٨٤ - ٢ .

 <sup>(</sup>٣) أعلام الموقعين ص ٨٤ . ٢ .

٦ - وتفريق الشارع في العدة بين الموت والطلاق ، وعدة الحرة وعدة الأمة ، وبين الاستبراء والعدة(١) .

٧ ــ وغسل أعضًاء الوضوء دون الموضع الذي خرجت منه الربح(٢) .

٨ – وتحصن الجرة للرجل دون الأمة(٣) .

٩ ــ ونقض الوضوء بمس الذكر دون غير ه(١) .

١٠ – وإيجاب الحد بشرب قطرة من الحمر دون غير ها(١) .

١١ – وقصر عدد الزوجات على أربع دون ملك اليمبن(ه) .

١٢ – وإباحة التعدد للرجل دون المرأة(٦) .

۱۳ – وجواز استمتاع السيد بأمنه دون السيدة بعبدها(٧) .

١٤ – والفرق بين الطلقات في تحريم الزوجة حيث جعل بعضها محرماً للزوجة وبعضها غير محرم(٧) .

١٥ ــ والفرق بين الكلب الأسود وغيره في قطع الصلاة(٧).

١٦ – والفرق بن الربح والجشوة(^) .

١٧ – والفرق بين الخيل والإبل في وجوب الزكاة(٩) .

١٨ - والفرق بن مقادير الزكاة في الأنواع المختلفة(١٠).

<sup>(</sup>١) المرجع السابق ص ٨٠ ٢ .

٢ - ٩٤ س السابق ص ٩٤ - ٢ .

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق ص ١٠١ ـ ٢ .

٤) المرجع السابق ص ١٠٢ - ٢ .

<sup>(</sup>ه) المرجع السابق ص ١٠٣ - ٢

<sup>(</sup>٦) المرجع السابق ص ١٠٤ ـ ٢ .

<sup>(</sup>٧) المرجع السابق ص ١٠٦ ـ ٢ .

<sup>(</sup>٨) أعلام الموقمين ص ١٠٧ ـ ٢ .

<sup>(</sup>٩) المرجع السابق ص ١٠٨ - ٢ .

<sup>(</sup>١٠) المرجع السابق ص ١٠٩ . ٢ .

- ١٩ ــ وقطع آلة السرقة دون غير ها(١) .
- ٧٠ \_ وجعل حد الرقيق على النصف من حد الحر (٢) .
  - ٢١ ــ وشرع اللعان في حق الزوجة دون غير ها(٣) .
    - ٢٢ ــ وتخصيص المسافر بالرخصة دون غير ه(١) .
      - ٣٣ ـــ والفرق بين نذر الطاعة والحلف علمها(٥) .
- ۲٤ ــ والفرق بین الضبع و غیره من کل دی ناب(۱) .

إلى غير ذلك . كل هذه الأمثلة المتقدمة ذكر ابن القيم – رحمه الله تعالى – أنها على وفق القياس الصحيح وبين كيف كان ذلك خلافاً لمن قال إنها على خلاف القياس ولولا خوف الإطالة لذكرت للقارىء الكريم كلام ابن القيم في ذلك(٧) .

### ٣ ـ و في الاستصحاب :

عرف ان تيمية الاستصحاب وذكر أنه أضعف الأدلة وأنه لايسوغ لأحد أن يحتج به إلا بعد ألا بجد في المسألة دليلا من كتاب أو سنة أو إحماع أو قياس أو قول صحابى ، ولم أره سلك مسلك الأصوليين في تقسيم الاستصحاب كما أنه لم يذكر خلاف العلماء فيه بالتفصيل بل ذكر خلاف الأحناف فيه إحمالا (٨) .

بينًا تلميذه ابن القيم فصل القول فيه فذكر أقسامه ومراتبه .

<sup>(</sup>١) المرجع السابق ص ١١٢ - ٢ .

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق ص ١٢٨ - ٢ .

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق ص ١٢٩ ـ ٢ .

 <sup>(</sup>۵) المرجع السابق ص ۱۳۱ - ۲ .

<sup>(</sup>٦) المرجع السابق ص ١٣٤ . ٢ .

 <sup>(</sup>٧) ارجع للى بيان ابن القيم لموافقة هذه الأمثلة للقياس الصحيح في أعلام الموقعين ج ٢
 حسب أرقام الصفحات المذكورة .

<sup>(</sup>A) ذلك حسب ما وقفت عليه من كتبه رحمه الله تعالى والله أعلم، ومن علم غير ذلك فلينجى عليه جزاه الله خيراً.

فقال فى ذلك . وقد تنازع الناس فى الاستصحاب ونحن نذكر أقسامه ومراتبه . وهو ثلاثة أقسام :

١ ــ استصحاب البراءة الأصلية .

٧ \_ استصحاب الوصف المثبت للحكم الشرعي حيى يثبت خلافه .

٣ \_ استصحاب حكم الإحماع في محل النزاع .

وبين أن الأول قد تنازع الناس فيه ، فقالت طائفة من الفقهاء و الأصوليون إنه يصلح للدفع لا للإبقاء كما قال بعض الحنفية ثم فسر ذلك .

وذكر أن القسم الثانى حجة ، ولم يتنازع فيه الفقهاء ، وإنما تنازعوا في بعض أحكامه لتجاذب المسألة أصلين ثم ذكر أمثلة له وأمثلة لبعض أحكامه التى حصل فيها النزاع كما ذكر رأيه وأيده .

ثم ذكر القسم الثالث : وذكر أنه قد اختلف الفقهاء والأصوليون في الاحتجاج به على قولين ثم ذكر القولين والقائل مهما وذكر أمثلة لهذا القسم ، وموقف العلماء من ذلك ورجح ما يحتار مهما(١).

٤ - وفى سد الذرائع: أخذ ابن تيمية بهذا الأصل وارتضاه كما قدمنا ذلك ، وتبعه تلميذه ابن القيم فى ذلك ، وقد بالغ فى الاعتداد بها حتى اعتبرها ربع التكليف حيث يقول فى ذلك : وباب سد الذرائع أحد أرباع التكليف فإنه أمر ونهى . والأمر نوعان :

أحدهما : مقصود لنفسه .

والثانى : وسيلة إلى المقصود .

والنهى نوعان : أحدهما : ما يكون المنهى عنه مفسدة في نفسه .

والثانى : ما يكون وسيلة إلى المفسدة ، فصار سد الذرائع المفضية إلى الحرام أحد أرباع الدين . وبين ــ رحمه الله ـــــــ أن شرع الذرائع واعتبارها

<sup>(</sup>١) أعلام الموقمين ٣٣٩ ـ ١ .

مما يتناسب وسماحة الإسلام ذاك الدين الذي جاء بالعدل ، فيعرض ذلك عرضاً حميلًا لم يسبق إليه الن تيمية .

وإليك ما قاله في عرضه :

لما كانت المقاصد لا يتوصل إلها إلا بأسباب ، وطرق تفضى إلها كانت طرقها وأسباها تابعة لهما معتبرة بها ، فوسائل المحرمات والمعاصى في كراهها والمنع مها محسب إفضائها إلى غايتها ووسائل الطاعات والقربات في محبثها والإذن فها محسب إفضائها إلى غايتها فوسيلة المقصود تابعة للمقصود وكلاهما مقصود ، لكنه مقصود قصد الغايات ، وهي مقصودة قصد الوسائل ، فإذا حرم الرب تعالى شيئاً وله طرق ووسائل تفضى إليه فإنه محرمها و ممنع منها محقيقاً لتحريمه ، وتثبيتاً له ، ومنعاً أن يقرب حماه ، ولو أباح الوسائل والذرائع المفضية إليه لكان ذلك نقضاً بل سياسة ملوك الدنيا تأبي ذلك ، فإن أحدهم إذا منع جنده أو رعيته أو أهل بل سياسة ملوك الدنيا تأبي ذلك ، فإن أحدهم إذا منع جنده أو رعيته أو أهل بيته من شيء ثم أباح لهم الطرق والأسباب والذرائع الموصلة إليه لعد متناقضاً ولحصل من رعيته وجنده ضد مقصوده ، وكذلك الأطباء إذا أرادوا حسم الداء منعوا صاحبه من الطرق والأبرائع الموصلة إليه ، وإلا فسد عليهم ما يروعون إصلاحه ، قا الظن بهذه الشريعة الكاملة الي هي في أعلى درجات المحمة والمصلحة والمحمال ؟

ومن تأمل مصادرها ومواردها علم أن الله تعالى ورسوله سد الذرائع المفضية إلى المحادم بأن حرمها ونهى عنها(١).

ثم قسم ابن القيم الذرائع تقسيماً دقيقاً إلى أربعة أقسام ، فيقول في ذلك : الفعل أو القول المفضى إلى المفسدة قسمان :

<sup>(</sup>١) أعلام الموقعين ص ١٣٥ - ٣ -

أحدهما : أن يكون وضعه للإفضاء إليها كشرب المسكر المفضى إلى مفسدة السكر ، وكالقذف المفضى إلى مفسدة الفرية ، والزنى المفضى إلى اختلاط المياه وفساد الفراش ، ونحو ذلك ، فهذه أفعال وأقوال وضعت مفضية لهذه المفاسد ، وليس لها ظاهر غيرها .

الثانى : أن تكون موضوعة للإفضاء إلى أمر جائز أو مستحب فيتخذ وسيلة إلى المحرم إما بقصده أو بغير قصد منه . فالأول : كمن يعقد النكاح قاصداً به الربا ، أو يخالع قاصداً به الحنث ونحو ذلك .

والثانى: كمن يصلى تطوعاً بغير سبب فى أوقات النهى. أو يسب أرباب المشركين بين أظهرهم – أو يصلى بين يدى القبر لله ، ونحو ذلك ، ثم هذا القسم من الذرائع نوعان: أحدهما: أن تكون مصلحة الفعل أرجح من مفسدته – والثانى – أن تكون مفسدته راجحة على مصلحته ، فها هنا أربعة أقسام: الأول: وسيلة موضوعة للإفضاء إلى المفسدة – الثانى: وسيلة موضوعة للمباح قصد بها التوسل إلى المفسدة ، الثالث: وسيلة موضوعة للمباح لم يقصد بها التوسل إلى المفسدة لكنها مفضية إليها غالباً ، ومفسدتها أرجح من مصلحتها، الرابع: وسيلة موضوعة للمباح وقد تفضى إلى المفسدة ومصلحتها أرجح من مفسدتها .

فثال القسم الأول والثانى قد تقدم ــ ومثال الثالث: الصلاة فى أوقات النهى ، ومسبة آلهة المشركين بين ظهرانهم ، وتزين المتوفى عنها فى زمن عدمها ، وأمثال ذلك . ومثال الرابع: النظر إلى المخطوبة والمستامة والمشهود عليها ، ومن يطوئها ويعاملها وفعل ذوات الأسباب فى أوقات النهى ، وكلمة الحق عند ذى سلطان جائر ، ونحو ذلك ، فالشريعة جاءت بإباحة هذا القسم أو استحبابه أو إنجابه نحسب درجاته فى المصلحة ، وجاءت بالمنع من القسم الأول كراهة أو تحريماً نحسب درجاته فى المفسدة ، بنى النظر فى القسمن الوسط ، هل هما مما جاءت الشريعة بإباحهما أو المنع منهما ، ثم ذكر أن

الشارع دل على المنع من وجوه ، وذكر هذه الوجوه حتى أوصلها إلى تسعة وتسعين وجهاً(١).

بينا شيخه ابن تيمية أوصلها إلى ثلاثين ، ولكن ذكر أنه لم يذكر من شواهد هذا الأصل إلا ما هو متفق عليه أو منصوص عليه أو مأثور عن الصدر الأول شائع عنهم إذ الفروع المختلف فيها يحتج لهما بهذه الأصول لامحتج بها(٢).

٥ – وفى العرف : اعتد ابن تيمية بالعرف كما قدمنا ذلك . و لـ كن رحمه الله تعالى – أحمل الكلام فيه ، وجاء اعتباره له مفرداً فى ثنايا فتاواه . وتبعه على ذلك تلميذه ابن القيم لـكنه أفاض فيه بتوسع فأجراه مجرى اللفظ فى كثير من المواضع ، فاعتبر نقد البلد فى المعاملات وإن لم يشترط لفظاً ، وأجاز للإنسان ذبح شاة غيره وقد أشرفت على الهلاك حفظاً لماليتها ، لأن العرف يأذن له بالتصرف فى مال الغير فى مثل هذه الحالة .

ومن مظاهر اعتداده بالعرف قوله بتغير الحكم لتغير العرف ، وعادات الناس . فالحالف إذا حلف لا ركبت دابة ، وكان فى بلد عرفها يطلق الدابة على الحار خاصة اختصت بمينه بالحار فإذا ركبه حنث ، وإذا ركب غيره لم يحنث فإن كان العرف يطلق الدابة على الفرس خاصة اختصت اليمين به ، فحنث مركوب الفرس ، ولم يحنث مركوب الجمل أو الحمار . وإن كان الحالف قد اعتاد ركوب نوع خاص من الدواب حملت بمينه على ما تعوده .

وإن حلف لا أكلت رأساً ، وكانت عادة البلد أكل رءوس الضأن خاصة لم يحنث بأكل رءوس الطير والسمك ونحوها ، وإن كانت عادتهم أكل رءوس السمك حنث بأكل رءوسها ، وإذا حلف لا اشتريت كذا ولا بعته ، ولا حرثت هذه الأرض ، ولا زرعتها ، وكانت عادته أن

أعلام ألموقعين ص ١٣٦ - ٣ .

۲) الفتاوى المصرية الكبرى لابن تيمية ص ١٤٥ - ٣ .

لايباشر ذلك بنفسه حنث قطعاً بالإذن والتوكيل فيه لأنه نفس ما حلف عليه ، فإن كانت عادته مباشرة ذلك بنفسه فإن قصد منع نفسه من مباشرة العمل لم نحنث بالتوكيل وإن قصد عدم الفعل والمنع منه حملة حنث بالتوكيل وإن أطلق اعتبر سبب اليمين وظروفها ، وما هيجها ، (١) وقد قدمنا حملة من كلام ابن القيم في العرف(٢).

و يرى ابن القيم – رحمه الله – أن الدعاوى تخضع للعرف كما هو مذهب أهل المدينة وصحح هذا و ذكر مراتب الدعاوى قائلا:

المرتبة الأولى: دعوى يشهد لها العرف بأنها مشبهة أى تشبه أن تكون حقاً.

المرتبة الثانية : ما يشهد العرف بأنها غير مشهة إلا أنه لم يقض بكذمها .

المرتبة الثالثة : دءوى يقضي العرف بكذمها .

فالمرتبة الأولى: : مثل أن يدعى سلعة معينة بيد رجل ، أو يدعى غريب وديعة عند غيره ، أو يدعى مسافر ، أنه أو دع أحدر فقته ، وكالمدعى على صانع منتصب للعمل ، أنه دفع إليه متاعاً يصنعه ، والمدعى على بعض أهل الأسواق المنتصبين للبيع والشراء ، أنه باع منه أو اشترى ، وكالرجل يذكر في مرض موته : أن له ديناً قبل رجل ، ويوصى أن يتقاضى منه فينكره وما أشبه هذه المسائل .

فهذه الدعوى تسمع من مدعيها ، وله أن يقيم البينة على مطابقتها أو يستحلف المدعى عليه ولا يحتاج في استحلافه إلى إثبات خلطة .

وأما المرتبة الثانية : فمثل أن يدعى على رجل ديناً في ذمته ليس داخلا

<sup>(</sup>۱) أعلام الموقعين مطبعة السكردى ۱۷ ، ۱۸ ، ۲۰ ـ ۳ و ص ٥٠ ـ ٣ مطبعة النهضة الجديدة بالقاهرة .

<sup>(</sup>٢) ارجع إلى ص ١٥٥ - ١١٥

فى الصور المتقدمة ، أو يدعى على رجل معروف بكثرة المال ، أنه اقترض منه مالا ينفقه على عياله ، أو يدعى على رجل ، لا معرفة بينه وبينه ألبتة : أنه أقرضه أو باعه شيئاً بثمن فى ذمته إلى أجل ونحو ذلك . فهذه الدعوى تسمع ولمدعيها أن يقيم البينة على مطابقتها . قالوا :

ولا يملك استحلاف المدعى عليه على نفيها إلا بإثبات خلطة بينه وبينه وروى عن ابن القاسم قوله: والحلطة أن يسالفه أو يبايعه. أو يشترى منه مراراً – وعن سحنون: لاتكون الحلطة إلا بالبيع والشراء بين المدعين – قالوا فينظر إلى دعوى المدعى ، فإن كانت تشبه أن يدعى ممثلها على المدعى عليه ، أحلف له ، وإن كانت مما لاتشبه ، وينفيها العرف ، لم يحلف إلا أن يبين المدعى عليه خلطة .

قالوا: فإن لم تكن خلطة ، وكان المدعى عليه متهماً فقال سحنون يستحلف المتهم وإن لم تكن خلطة ، وقال غيره لايستحلف .

وتثبت الخلطة بينهم (أى عند المـالـكية بإقرار المدعى عليه بها وبالشاهدين والشاهد واليمين ، الرجل الواحد . والمرأة الواحدة (١) ) .

وأما المرتبة الثالثة: : فدعوى يقضى العرف بكذبها كأن تدعى المرأة على زوجها بعد مدة طويلة قضها معه أنه لم يكسها .

فهذه الدعوى لاتسمع لتكذيب العرف لهما ، ولاسما إذا كانت فقيرة والزوج موسراً . وكأن يدعى شخص على آخر يقيم فى دار مدة طويلة ويتصرف فيها أمامه ولا يعترض على أى تصرف منه فيها ، وبعد هذه المدة الطويلة يأتى ويدعى أنها ملكه مع أنه لا قرابة بينه وبينه .

ولا شركة فى ميراث بينهما ، ولم يكن عنده مانع بمنعه من المطالبة بهذه الدار فى هذه المدة فهذه الدعوى لاتسمع لتكذيب العرف لهما لأن كل

<sup>(</sup>١) الطرق الحكمية لابن القيم ص ٨٨ ، ٨٩ .

دعوى يكذبها العرف وتنفيها العادة فإنها مرفوضة غير مسموعة قال الله تعالى : (وأمر بالمعروف )(١).

فيما سبق تبين أن ابن القيم يأخذ بالعرف كما أخذ به شيخه . غاية ما في الأمر أن ابن تيمية أحمل القول فيه . وابن القيم فصل القول فيه بتوسع .

وبعد هذا كله نستطيع أن نقول أن ابن القيم أخذ بأصول ابن تيمية وأحمد غاية ما فى الأمر أن ابن القيم امتاز فى دقة الإخراج وحسن الترتيب وتنقيح المسائل وكثرة التمثيل والتفريع عليها .

ومن البدهي أن عالماً كابن القيم حيماً يكون بين يديه قواعد وأصول وأقوال وآراء مأثورة عن غيره وقد درسها دراسة واسعة وعرف حقائقها حتى تصورها ، لاشك أنه يكون له فيها مجال واسع في الزيادة عليها . والتفين في تطبيقها وكثرة الأمثلة والتفريع عليها . ومعرفة قويها وضعيفها . فلا غرابة حيها يزيد في تفريعات شيخه أو يزيد في الأدلة والأمثلة ، وكل ذلك حصل من ابن القيم فقد زاد في التفريعات والأمثلة والأدلة وأجاد العرض والتصوير والتنسيق لكن مع ذلك لم نحالف شيخه فيها علمت حتى الآن في مسألة من مسائل أصوله ، والفضل في ذلك بعد الله راجع للأول وهو شيخه شيخ الإسلام ابن تيمية – رحمنا الله وإياهما .

<sup>(</sup>١) المرجع السابق بتصرف يسير ٨٩ ...

<sup>(</sup>١) لقمان آية ١٧.



### خاتمــه

# أثرابن تيمية فى الفقه الحنبلى خاصة والفقه الإسلامى عامة

عسى أن نكون أتينا على ما أردنا تقديمه للقارىء الكريم فى هذه الرسالة من أصول ابن تيمية – رحمه الله تعالى – ولعل القارىء عرف كيف كانت سعة اطلاع ابن تيمية فى فقه علماء أئمة المذاهب وغيرهم من مالكية ، وشافعية ، وحنفية ، وحنابلة ، وظاهرية ، وزيدية وأباضية ، درس تلك المذاهب دراسة واسعة مقرونة بأصول الاستدلال من كتاب وسنة وإحماع ، وقول صحابى ، وقياس ، ومصلحة مرسلة إلى غير ذلك من الأصول فجعل يصول ويجول فى هذه الآراء ما حدث منها فى عصره وما يمكن أن يحدث فى المستقبل ، فاستطاع بذلك أن يقول الحق الذى يراه مويداً له بالدليل والبرهان الساطع ، ومجيباً على أدلة مخالفيه مفنداً لشبههم .

ولقد كان ــ رحمه الله ــ مع اجتهاده ينسب نفسه إلى الحنابلة . وقد كان المذهب الحنبلي وهو المذهب الأثرى الذى يتمشى مع النصوص من كتاب أو سنة أو آثار كان من أقل مذاهب الفقه رواجاً لأسباب منها .

۱ ــ أنه كان آخر المذاهب وجوداً فقد جاء بعد أن انتشرت المذاهب الثلاثة وتمكنت من نفوس الناس ، ونشر المذهب الحنبلي محتاج إلى جهود وإغراء لعرضه على الناس وإقناعهم به ليعتنقوه ويتركوا ،ا عداه وهذا أمر ليس بالسهل . ولاسما أنه ليس هناك وازع سلطاني أو مادي يلزم الناس به .

٢ ــ ليس هناك عوامل سياسية تدفع الناس وتغريهم بتطبيقه ودراسته
 كالعوامل التي صاحبت المذهب المالكي والحني . فقد كان الإمام أحمد
 ــ رحمه الله تعالى ب بعيداً كل البعد عن وظائف الدولة ، وكذلك أتباعه

بيها كثير من علماء المذاهب الأخرى ــ رحمهم الله تعالى ــ تولوا مناصب كبيرة فى الدولة مما جعلهم يعينون فيها من انتسب إلى مذاهبهم ، وكان لهم الصدارة فى التدريس ، فكثر أتباعهم والدارسون عليهم والملازمون لهم .

٣ – فتنة إلزام الناس بالقول بخلق القرآن الـكريم التي حصلت للإمام أحمد وبعض أتباعه في عصر المأمون ، والمعتصم ، والواثق .

٤ - تعصب كثير من معتنقى مذهب أحمد فى كثير من الأحكام الفقهية وسلوك الطريق القاسى فى إلزام الناس بها ، وعدم سلوك الكثير بن مهم الحكمة فى إنكار المنكر مما جعل العامة تنفر منهم ، ومن مذهبهم .. إلى غير ذلك.

هذه حملة من العوامل التي تضافرت على عدم انتشار المذهب الحنبلى وذيوعه ، لكن على الرغم من ذلك جاء فى القرن السابع ذلك العالم البحر الزخار شيخ الإسلام ابن تيمية ــ رحمه الله تعالى ــ فتتلمذ فى أول أمره على مذهب أحمد ثم مذاهب الأئمة الآخرين.

فسبح فى بحور هذه المذاهب وعرف أدلة أتوالها ، وأحاط بها خبراً فاستطاع بما آتاه الله من علم واسع أن يميز بين المذاهب فرأى أن المذهب الحنبلى أقرب إلى الدليل من غيره فقد أثنى على الإمام أحمد وصرح بكماله وعلو مكانته العلمية قائلا:

وأحمد كان أعلم من غيره بالكتاب والسنة وأقوال الصحابة والتابعين للم بإحسان . ولهذا لا يكاد يوجد له قول مخالف نصاً كما يوجد لغيره ولا يوجد له قول نصاف نصاً كما يوجد لغيره ولا يوجد له قول ضعيف في الغالب إلا وفي مذهبه قول يوافق القول المحقوى ، وأكثر مفاريده التي لم مختلف فها مذهبه يكون قوله فها راجحاً . كقوله مجسواز فسخ الإفراد والقران إلى التمتع ، وقبوله شهادة أهل الذمة على المسلمين عند الحاجة كالوصية في السفر ، وقوله بتحريم نكاح الزانية حتى تتوب . وقوله : بجواز شهادة العبد ، وقوله : بأن السنة للمتيمم أن يمسح الكوعين بضربة واحدة ، وقواه : في المستحاضة بأنها تارة ترجع أن يمسح الكوعين بضربة واحدة ، وقواه : في المستحاضة بأنها تارة ترجع

إلى العادة . وتارة ترجع إلى انتمييز ، وتارة ترجع إلى غالب عادات النساء فإنه روى عن النبى صلى الله عليه وسلم فيها ثلاث سنن عمل بالثلاثة أحمد دون غيره ـ وتموله : بجواز المساقاة والمزارعة على الأرض البيضاء ، والتى فيها شجر وسواء كان البذر منهما أو من أحدهما ، وجواز ما يشبه ذلك . وإن كان من باب المشاركة ليس من باب الإجارة . ولا هو على خلاف القياس . ونظير هذا كثير .

وأما ما يسميه بعض الناس مفردة لكونه انفرد بها عن أبى حنيفة والشافعي مع أن قول مالك فيها موافق لقول أحمد أو قريب منه ، وهي التي صنف لها الهراس رداً عليها وانتصر لها حماعة كان عقيل والقاضي أبي يعلى الصغير وأبي الفرج بن الجوزي ، وأبي محمد بن المثنى فهذه غالبها يكون قول مالك وأحمد أرجح من القول الآخر ، وما يترجح فيها القول الآخر يكون ثما اختلف فيه قول أحمد . وهذا كإبطال الحيل المسقطة للزكاة والشفعة ونحو ذلك من الحيل المبيحة للربا والفواحش ونحو ذلك وكاعتبار مع نية الحالف . وكإقامة الحدود على أهل الجنايات كما كان النبي صلى الله عليه وسلم وخلفاؤه الراشدون يقيمونها كما كانوا يقيمون الحد على الشارب بالرائحة والقيء ونحو ذلك ، وكاعتبار العرف في الشروط وجعل الشرط العرفي كالشرط اللفظي والاكتفاء في العقود المطلقة عما يعرفه الناس وإن ما عده الناس بيعاً فهو بيع وما عدوه إجارة فهو إجارة ، وما عدوه هبة ما عده الوما عدوه وقفاً فهو وقف لا يعتبر في ذلك لفظ معين ومثل هذا كثير (١) .

وقال فى موضع آخر: بعد أن ساق كلام الحنابلة: ولهذا كانوا (أى الحنابلة) أقل الطوائف تنازعاً وافتراقاً لكثرة اعتصامهم بالسنة والآثار، لأن للإمام أحمد فى باب أصول الدين من الأقوال المبينة لما تنازع فيه الناس

<sup>(</sup>۱) الفتاوى المصرية ص ۱۹۹ سـ ۲

ما ليس لغيره ، وأقواله مؤيدة بالكتاب والسنة ، وأتباع سبيل السلف الطيب ، ولهذا كان حميع من ينتحل السنة من طوائف الأمة فقهائها ومتكلمتها وصوفيتها ــ ينتحلونه (١) .

ولذا راه: - رحمه الله تعالى - بحبهد فى أقوال المذهب فيختار منها ما يعضده الدليل. ولر بما يعدل عن هذا المذهب. أو الراجح فيه إلى ما براه حقاً عند غيره من العلماء غير متعصب للحنابلة. ولكن لما كان مذهب الحنابلة مذهباً خصباً قل أن تجد مسألة يقول فيها أحد من علماء المذاهب أو غيرهم إلا وتجدها نصاً أو قولا أو نحر بجاً فى مذهب الحنابلة ، فكان من الطبيعى أن يظن بعض الناس أن ابن تيمية مقلد للحنابلة فى هذه المسألة ، والحق أنه ليس مقلداً لأحد فى ذلك ، ولكنه الدليل والبرهان الذى جعله يقول بها ، وكونه وافق أحمد أو غيره فى أقواله أو بعضها لا يعنى ذلك أنه مقلد له ، فهذا أحمد ابن حنبل وافق الشافعى ومالك فى كثير من آرائهما كما وافق الشافعى مالكاً كذلك - رحمهم الله تعالى - ولم نقل بأن أحداً منهم مقلد للآخر ، وقد توفرت فيه حسر حمه الله - أدوات الاجهاد من حيث قوة إدراكه الفقهى وعلمه بالسنة واللغة ومناهج التفسير ، وفهمه القرآن ، وأصول السنة ، وإحاطته بالحديث دراية ورواية إلى غير ذلك .

ولقد جاء ان تيمية فى عصر استحكم فيه التقليد وكثرت فيه البدع والحرافات والفتن فثار – رحمه الله تعالى – على ذلك ، وأتى بالعجائب ، وقارن ذلك البلاء الذى أصابه صبره وصموده مما جعل ذلك يضفى عليه الشهرة العظيمة التى تجعل الناس بحرصون على معرفة أقواله ، وهذه سنة الله تعالى فى خلقه . فما من شخصية تشغل بال الناس فى مجتمع ما إلا ويحرص الناس على معرفة أحوالها وأخبارها وأقوالها ولاسيا بعد فراق هذه الشخصية الحياة بظروف غير عادية . ومن البدهى أن يتأثر الناس لهذه الشخصية ويتأثروا بها أعظم التأثر فيعتنقوا أقواله وآراءه وتكون موضع اهمام كبير مهم

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتساوى ص ۱۲۲/ ٤ .

سواء أكان في عصره أم في أي عصر كان . ولاسها أنه قد تضافر رجال عصره من علماء وزهماء حيى خصومه ، بالثناء عليه والإشادة بعلمه في كل فن وزهده وورعه . وقد قلنا إن المذهب الحنبلي مذهب خصب قل أن تجد قولا لأحد من العلماء إلا وتجد القول به في مذهب الحنابلة ، لذا فإن من البدهي أن تكون معظم المسائل الاجهادية والآراء التي اعتنقها ابن تيمية وأيدها موجودة في مذهب الحنابلة كما قلنا . مما بجعلنا نقول بحق إن آراءه ومؤلفاته ومواقفه من أكبر العوامل في تغذية المذهب الحنبلي . والرفع من مستواه وإشهاره للناس . ولا سما في العصر الحديث الذي انتشرت فيه آراء ابن تيمية وأحفاده ما الله له من تلاميذ مخلصين للدعوة إلى الله تعالى والجهاد في سبيله . وأحفادهم البررة من بعدهم – رحمهم الله تعالى – درسوا حياة ابن تيمية وتتلمذوا عليه فعر فوا الحق وأيدوه . ومن البدهي أن ينشر الشيخ محمد وبعد الوهاب وآل سعود وأحفادهم من بعدهم مذهب الإمام أحمد وبحملوه المذهب السائد ويطبقوه في العبادات والمعاملات والحدود والحكم بن الناس مستنبرين بالكتاب والسنة .

وفى هذا العصر الذى طغت فيه المادة وتكالبت فيه قوى الشر وكثرت فيه المشاكل التى تتطلب حلولا تتناسب مع سماحة الإسلام ويسر التشريع مما جعل العلماء يبحثون عن الحلول التى تفسح لهم المحال فى هذه الحياة بالسهولة واليسر غير محالفين شريعة الله . بحث العلماء عن ذلك فى كتاب الله وسنة رسوله صلى الله عليه وسلم وأقوال العلماء من أئمة المذاهب فوجدوا الكثير من ذلك فى فتاوى ابن تيمية — رحمه الله — فكان أن عرف علماء العصر فضل ابن تيمية وأشادوا به وصاروا ينظرون للمذهب الحنبلي نظرة تقدير واحترام .

وإنك حيمًا تقرأ فى فتاوى ابن تيمية وهو يعرضها عرضاً يتناسب مع روح التشريع السهاوى بعيداً عن تشديدات الفقهاء وتضييقهم تشعر بسهاحة الإسلام ويسره.

ولعلى أعرض حملة من اختياراته وفتاواه ليأخذ القارىء فكرة حية عن شخصية ابن تيمية العلمية ، واستنباطاته الفقهية ومدى فهمه للنصوص وأنه حيها يوافق أحمد أو غيره فى رأى ما ، ليس معناه أنه مقلد له بدليل ما يسوقه من الأدلة على هذا الرأى الذى لم يسبق لغيره أن ساقها . وما يذكره من توجهات وتعليلات ورد لشهات محالفيه . وليقف القارئ الكريم على مدى المحهود الذى بذله ابن تيمية فى تسهيل وتيسير الفقه الإسلامى حتى بدت سماحة الإسلام المشرقة متلألئة من بين ثنايا فتاواه واختياراته .

#### من ذلك:

١ - قسم الفقهاء من حنابلة وغيرهم المياه إلى ثلائة أقسام: طهور ،
 وطاهر ، ونجس - فالطهور هو الماء الباقى على خلقته من حلاوة أو ملوحة ،
 أو نقاء أو غيره . أو حرارة أو برودة فلم يخالطه شيء يغيره .

وأما الطاهر: فهو الماء الطهور الذي خالطه شيء من الطاهرات فغيرته كالزعفران والصابون وغير ذلك .

والنجس: هو ما تغير اونه أو طعمه أو ريحه بنجاسة ، أو سقط فيه بجاسة ولم تغيره وهو دون القلتين ، وعندهم أن الطهور يصح التطهر به فير فع الحدث و يزيل النجس. وأما الطاهر فليس كذلك لكن يصح استعاله فما عدا ذلك.

وأما النجس فلا بجوز استعاله لافى طهارة ولا غيرها . لكن ابن تيمية – رحمه الله تعالى – اختار أن الماء الذي بجوز استعاله فى التطهر وغيره واحد ، وضده النجس . وليس هناك تقسيات ثلاثة كما ذكر الفقهاء . بل هذه التقسيات لم ترد عن الشارع فهى مردودة ، وأن الماء مي لم تغيره نجاسة جاز التطهر به وإزالة النجاسة به ولو تغير بالطاهرات ، ما دام يطلق عليه اسم الماء . واستدل على ذلك بالقرآن والسنة والمنطق السليم . وبين أن الذين قسموا هذا التقسيم متناقضون مع أنفسهم وبين وجه تناقضهم فى ذلك – واليك قوله :

فن ذلك اسم الماء مطلق فى الكتاب والسنة ، ولم يقسمه النبى صلى الله عليه وسلم إلى قسمن . طهور وغير طهور ، فهذا التقسيم محالف للكتاب والسنة ، وإنما قال الله تعالى : « فلم تجدوا ماء »(١) ، وقد بسطنا هذا فى غير هذا الموضع ، وبينا أن كل ما وقع عليه اسم الماء فهو طاهر سواء كان مستعملا فى طهر واجب أو مستحب أو غير مستحب وسواء وقعت فيه نجاسة أو لم تقع إذا عرف أنها قد استحالت فيه واستهلكت . وأما إن ظهر أثرها فيه فإنه يحرم استعاله لأنه استعال للمحرم (٢) وقد سبق ذلك مبسوطاً فى الفصل الثالث من تطبيقات ان تيمية المسائل الأصولية على مسائل فرعية .

٢ ومن دلك : - اختياره رحمه الله تعالى - أن الماء إذا وقعت فيه نجاسة ولم يتغير بها لا ينجس سواء كان الماء قليلا أو كثيراً - وقد قرر - رحمه الله - النزاع في هذه المسألة ورد على المخالف وأيد اختياره بالأدلة النقلية والعقلية وقد سبق ذلك مبسوطاً في الفصل الثالث من تطبيقات ابن تيمية - المسائل الأصولية على مسائل فرعية .

٣ ــ ومن ذلك : ــ اختياره ــ رحمه الله ــ جواز إزالة النجاسة بغير الماء فقد حرر ــ رحمه الله ــ النزاع فى هذه المسألة وأيد اختياره بالدليل وأجاب عن شبه مخالفيه . وقد سبق ذلك مبسوطاً فى الفصل الثالث من تطبيقات ابن تيمية : المسائل الأصولية على مسائل فرعية .

\$ - ومن ذلك : الحيض والنفاس فقد ذكر كثير من الفقهاء أحكاماً فيها من الضيق والتشديد على المرأة ما لا يكون فى وسعها فعله إلا مع الحرج . ولكن حيها تقرأ رأى ابن تيمية فى ذلك تجد الرأى الذى عليه نور الإسلام يتلألأ منادياً بالسهاحة واليسر حيث لم يجعل - رحمه الله تعالى - حداً لأقل سن تحيض فيه المرأة ولا حداً لأكثره . ولا حداً لأقل مدة الحيض ولا لأكثره ولم يخرج المرأة عن اعتبار الحيض متى زادت عادتها أو نقصت ولم يجعل

<sup>(</sup>١) النساء آية ٣٤ .

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوى ص ۲۳۲ ـ ۱۹ .

حداً لأكثر النفاس كما سلك الفقهاء بل إنه يرى ــ رحمه الله تعالى ــ أن الأصل فى الدم الذى تراه المرأة حيضاً فعليه المعول ، واسمع إليه وهو يقول فى ذلك :

ومن ذلك اسم الحيض ، علق الله به أحكاماً متعددة في الكتاب والسنة ولم يقدر لأقله ولا أكثره ، ولا الطهر بين الحيضتين مع عموم بلوى الأمة بذلك ، واحتياجهم إليه حداً ، واللغة لا تفرق بين قدر وقدر فمن قدر في ذلك حداً فقد خالف الكتاب والسنة – والعلماء منهم من بحد أكثره وأقله ثم يختلفون في التحديد ، ومنهم من بحد أكثره دون أقله .

والقول الثالث أصح : أنه لاحد لا لأقله ولا لأكثره بل ما رأته المرأة عادة مستمرة فهو حيض ، وإن قدر أنه أقل من يوم استمر بها على ذلك فهو حيض فهو حيض ، وإن قدر أن أكثره سبعة عشر استمر بها على ذلك فهو حيض وأما إذا استمر الدم بها دائماً فهذا قد علم أنه ليس بحيض لأنه قد علم من الشرع واللغة أن المرأة تارة تكون طاهراً وتارة تكون حائضاً ولطهرها أحكام ولحيضها أحكام .

والعادة الغالبة أنها تحيض ربع الزمان ستة أو سبعة وإلى ذلك رد النبى صلى الله عليه وسلم المستحاضة التى ليس لها عادة ولا تمييز . والطهر بين الحيضتين لا حد لأكثره باتفاقهم ، إذ من النسوة من لا تحيض محال ، وهذه إذا تباعد ما بين أقرائها فهل تعتد بثلاث حيض أو تكون كالمرتابة تحيض سنة ؟ فيه قولان للفقهاء ، وكذلك أقله على الصحيح لا حد له بل قد تحيض المرأة في الشهر ثلاث حيض وإن قدر أنها حاضت ثلاث حيض في أقل من ذلك أمكن ، لكن إذا ادعت انقضاء عدتها فيا محالف العادة المعروفة فلابد أن يشهد لها بطانة من أهلها كما روى عن على رضى الله عنه فيمن ادعت ثلاث حيض في شهر .

والأصل : فى كل ما يخرج من الرحم أنه حيض حتى يقوم دليل على أنه استحاضة ، لأن ذلك هو الدم الأصلى الجبلي وهو دم ترخيه الرحم

ودم الفساد دم عرق ينفجر ، وذلك كالمرض ، والأصل الصحة لا المرض فمي رأت المرأة الدم جارياً من رحمها فهو حيض تترك لأجله الصلاة .

ومن قال : إنها تغتسل عقيب يوم وليلة فهو قول مخالف للمعلوم من السنة وإجماع السلف . فإنا نعلم أن النساء كن يحضن على عهد النبى صلى الله عليه وسلم ، وكل امرأة تكون فى أول أمرها مبتدئة قد ابتدأها الحيض ، ومع هذا فلم يأمر النبى صلى الله عليه وسلم واحدة منهن بالاغتسال عقب يوم وليلة ، ولو كان ذلك منقولا لكان ذلك حداً لأقل الحيض ، والنبى صلى الله عليه وسلم لم يحد أقل الحيض باتفاق أهل الحديث .

والمروى فى ذلك ثلاث . وهى أحاديث مكذوبة عليه باتفاق أهل العلم بحديثه ، وهذا قول حماهير العلماء وهو أحد القولين فى مذهب أحمد ـــ وكذلك المرأة المتنقلة إذا تغيرت عادتها بزيادة أو نقص أو انتقال فذلك حيض ، حتى يعلم أنه استحاضة باستمرار الدم فإنها كالمبتدئة .

و المستحاضة تر د إلى عادتها ثم إلى تمييزها ، ثم إلى غالب عادات النساء كما جاء فى كل و احدة من هوالاء سنة عن النبى صلى الله عليه وسلم .

وقد أخذ الإمام أحمد بالسنن الثلاث ، ومن العلماء من أخذ بحديثين ، ومنهم من لم يأخذ إلا بحديث بحسب ما بلغه وما أدى إليه اجتهاده . رضى الله عبهم أحمعين .

والحامل إذا رأت الدم على الوجه المعروف لها فهو دم حيض بناء على الأصل . والنفاس لا حد لأقله ولا لأكثره فلو قدر أن امرأة رأت الدم أكثر من أربعين أو ستين أو سبعين وانقطع فهو نفاس . لكن إن اتصل فهو دم فساد ، وحينئذ فالحد أربعون ، فإنه منهى الغالب جاءت به الآثار ولا حد لسن تحيض فيه المرأة ، بل لو قدر أنها بعد ستين أو سبعين زاد الدم المعروف من الرحم لكان حيضاً ، واليأس المذكور في قوله : « واللائي يئسن من الرحم لكان حيضاً ، واليأس المذكور في قوله : « واللائي يئسن من

المحيض من نسائكم »(١) ليس هو بلوغ سن ، لو كان بلوغ سن لبينه الله ورسوله ، وإنما هو أن تيأس المرأة نفسها من أن تحيض فإذا انقطع دمها ويئست من أن يعود فقد يئست من المحيض ولو كانت بنت أربعين ، ثم إذا تربصت وعاد الدم تبين أنها لم تكن آيسة ، وإن عاودها بعد الأشهر الثلاثة فهو كما لو عاود غيرها من الآيسات ، والمستريبات ، ومن لم يجعل هذا هو اليأس فقوله مضطرب ، إن جعله سناً ، وقوله مضطرب إن لم يحد اليأس لا بسن ولا بانقطاع طمع المرأة في المحيض ، وبنفس الإنسان لا يعرف .

وإذا لم يكن للنفاس قدر فسواء ولدت المرأة توأمين أو أكثر ما زالت ترى الدم فهي نفساء ، وما تراه من حين تشرع في الطلق فهو نفاس وحكم دم النفاس حكم دم الحيض ومن لم يأخذ بهذا بل قدر أقل الحيض بيوم أو يوم وليلة أو ثلاثة أيام ، فليس معه في ذلك ما يعتمد عليه ، فإن النقل في ذلك عن النبي صلى الله عليه وسلم وأصحابه باطل عند أهل العلم بالحديث . والواقع لا ضابط له فمن لم يعلم أيضاً إلا ثلاثاً قال غيره قد علم يوماً وليلة ، ومن لم يعلم إلا يوماً وليلة قد علم غيره يوماً ، ونحن لا يمكننا أن ننفي ما لا نعلم ، وإذا جعلنا حد الشرع ما علمناه فقلنا : لا حيض دون ثلاث ، أو يوم وليلة ، أو يوم ، لأنا لا نعلم إلا ذلك ، كان هذا وضع شرع من جهتنا بعدم العلم ، فإن عدم العلم ليس علماً بالعدم ، ولو كان هذا حداً شرعياً في نفس الأمر لكان الرسول صلى الله عليه وسلم أولى بمعرفته وبيانه منا ، كما حد للأمة ما حده الله لهم من أوقات الصلوات والحج والصيام ، ومن أماكن الحج ومن نُصُّبِ الزَّكَاةُ وَفُرَائِضُهَا ، وعدد الصَّلُواتُ وركوعها وسحودها ، فلو كان للحيض وغيره مما لم يقدره النبي صلى الله عليه وسلم حد عند الله ورسوله لبينه الرسول صلى الله عليه وسلم ، فلما لم يحده دل على أنه رد ذلك إلى ما يعرفه النساء ويسمى في اللغة حيضاً ، ولهذا كان كثير من السلف إذا سئلوا عن الحيض قالوا: سلوا النساء فإنهن أعلم بذلك ، يعنى: هن يعلمن ما يقع من

<sup>(</sup>١) الطلكان آية ؛ .

الحيض وما لا يقع . والحكم الشرعى تعلق بالاسم الدال على الواقع ، فما وقع من دم فهو حيض إذا لم يعلم أنه دم عرق أو جرح ، فإن الدم الحارج إما أن ترخيه الرحم أو ينفجر من عرق من العروق ، أو من جلد المرأة أو لحمها فيخرج منه . وذلك نخرج من عروق صغار ، ليكن دم الجرح الصغير لا يسيل سيلا مستمراً كدم العرق الكبير ، ولهذا قال النبي صلى الله عليه وسلم للمستحاضة : « إن هذا دم عرق وليست بالحيضة » (١) وإنما يسيل الجرح الشخار عرق كما ذكرنا في فصد الإنسان ، فإن الدم في العروق الصغار والكبار (٢) .

• \_ ومن ذلك اختياره \_ رحمه الله تعالى \_ أنه لا ينقض الوضوء ما عدا الحارج من السبيلين \_ فقال فى ذلك : حاكياً خلاف العلماء مؤيداً رأيه : وكذلك تنازع المسلمون فى الوضوء من خروج الدم بالفصاد والحجامة والجرح والرعاف \_ وفى ( القى ) وفيه قولان مشهوران ، وقد نقل عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه توضأ من ذلك ، وعن كثير من الصحابة . لكن لم يثبت قط أن النبي صلى الله عليه وسلم أوجب الوضوء من ذلك . بل كان أصحابه بجرحون فى المغازى فيصلون ولا يتوضأون .

ولهذا قال طائفة من العلماء : إن الوضوء من ذلك مستحب غير واجب ، وكذلك قال فى الوضوء (من مس الذكر) و (مس المرأة بشهوة) أنه يستحب الوضوء من ذلك و لا بجب وكذلك قالوا فى (الوضوء من القهقهة) و (ما مست النار) أن الوضوء من ذلك يستحب و لا بجب، فمن توضأ فقد أحسن ومن لم يتوضأ فلا شيء عليه و هذا أظهر الأقوال (٣).

وقال فى موضع آخر : وبهذه الطرق يعلم أيضاً أنه لم يوجب الوضوء من لمس النساء ، ولا من النجاسات الحارجة من غير السبيلين . فإنه لم ينقل

<sup>(</sup>١) قال في المنتتي رواه البخاري . و النسائي و أبو داو د ص ٣١٤ ـ ١ نيل الأوطار .

۲۲) مجموع الفتاوى ص ۲۳۷ ـ ۱۹ ـ ۲٤۱ - ۱۹ .

<sup>(</sup>٣) مجموع ألفتاوى ص ٣٥٨ ــ ٣٥ .

أحد عنه بإسناد يثبت مثله أنه أمر بذلك . مع العلم بأن الناس كانوا لا يزالون محتجمون ويتقيئون وبجرحون في الجهاد وغير ذلك .

وقد قطع عرق بعض أصحابه ليخرج منه الدم وهو الفصاد ولم ينقل عنه مسلم أنه أمر أصحابه بالتوضو من ذلك(١) .

٦ ــ واختار أن لمس المرأة لا ينقض الوضوء إلا مع الشهوة . وذكر أن القول بنقضه للوضوء مع الشهوة أو عدم نقضه مطلقاً قول متجه ، وهما قولان مشهوران عن السلف . وأن القول بنقضه الوضوء مطلقاً ليس عليه دليل من كتاب ولا سنة . بل الدليل على القول بعدم نقضه الوضوء – وأما استدلال من استدل بالنقض بآية (أو لامستم النساء) على اللمس فغير متجه إذ أن المراد باللمس هو الجاع ، واسمع إليه إذ يةول في قوله تعالى : ( أو لامستم النساء) (٢) بل المراد به الجاع ؟ كما فسره ابن عباس وغيره ، وقالوا: إن مس المرأة لا ينقض الوضوء لا لشهوة ولا لغير شهوة أو المرادبه اللمس مجميع البشرة إما لشهوة وإما مطلقاً ؟ كما نقل الأول عن ابن عمر والثالث قالة بعض العلماء ، وللعلماء في هذا ( ثلاثة أقوال ) والأظهر هو القول الأول . وأن الوضوء لا ينقض بمس النساء مطلقاً ، وما زال المسلمون يمسون نساءهم ولم ينقل أجد قط عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه كان يأمر المسلمين بالوضوء من ذلك ، ولا نقل عن الصحابة على حياته أنه توضأ من ذلك ولا نقل عنه قط أنه توضأ من ذلك ، بل قد نقل عنه في السنن (أنه كان يقبل بعض نسائه ولا يتوضأ )(٢) وقد اختلف في صحة هذا الحديث لكن لا خلاف أنه لم ينقل عنه أنه توضأ من المس(١).

وقال في موضع آخر: وأما لمس النساء ففيه ثلاثة أقوال مشهورة.

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي ص٢٣٨ ـ ٢٥ .

<sup>(</sup>٢) النساء آية ٣٤ .

<sup>(</sup>٣) سيأتى تخريجه إن شاء الله تعالى .

<sup>(</sup>٤) مجموع الفتاوى ص ٣٥٧ ـ ٣٥

قول أبى حنيفة: لا وضوء منه محال ، وقول مالك وأهل المدينة وهو المشهور عن أحمد: أنه إن كان بشهوة نقض الوضوء وإلا فلا ، وقول الشافعي يتوضأ منه بكل حال . ولا ريب أن قول أبى حنيفة وقول مالك هما القولان المشهوران فى السلف . وأما إيجاب الوضوء من لمس النساء بغير شهوة فقول شاذ ليس له أصل فى الكتاب ولا فى السنة ولا فى أثر عن أحد من سلف الأمة . ولا هو موافق لأصل الشريعة فإن اللمس العارى عن شهوة لا يؤثر لا فى الإحرام ولا فى الاعتكاف كما يؤثر فيهما اللمس مع الشهوة ، ولا يكره لصائم . ولا يوجب مصاهرة ولا يؤثر فى شىء من العبادات وغيرها من الأحكام . فن جعله مفسداً للطهارة فقد خالف الأصول وقوله تعالى : (أو لامستم فى الوضوء كقوله فى الاعتكاف : (ولا تباشروهن فى المساجد) والمباشرة بغير شهوة لا تؤثر هناك فكذلك هنا ، وكذلك قوله : (ثم طلقتموهن من قبل أن تمسوهن ) هذا مع أننا نعلم أنه ما زال الرجال بمسون النساء بغير شهوة فلو كان الوضوء من ذلك واجباً لأمر به رسول الله صلى الله عليه وسلم المسلمين ولكان ذلك مما ينقل ويوثر (۱).

وقال أيضاً فى موضع آخر : أما نقض الوضوء بلمس النساء فللفقهاء فيه ثلاثة أقوال طرفان ووسط .

أضعفها: أنه ينقض اللمس وإن لم يكن لشهوة إذا كان الملموس مظنة للشهوة. وهو قول الشافعي ، تمسكاً بقوله تعالى: (أو لامستم النساء) وفى القراءة الأخرى: (أو لمستم).

القول الثانى: إن اللمس لا ينقض بحال وإن كان لشهوة . كقول أبى حنيفة وغيره ، وكلا القولين يذكر رواية عن أحمد ، لكن ظاهر مذهبه كذهب مالك ، والفقهاء السبعة ، أن اللمس إن كان لشهوة نقض وإلا فلا ،

<sup>(</sup>۱) مجبوع الفتاوى ص ۳۹۷/۲۰ .

وليس في المسألة قول متوجه إلا هذا القول أو الذي قبله. فأما تعليق النقض عجرد اللمس فهذا خلاف الأصول وخلاف إجماع الصحابة ، وخلاف الآثار . وليس مع قائله نص ولا قياس فإن كان اللمس في قوله تعالى : (أولامسم النساء) أريد به اللمس باليد والقبلة ونحوذلك — كما قاله ابن عمر وغيره — فقد علم أنه حيث ذكر مثل ذلك في الكتاب والسنة فإنما راد به ما كان لشهوة مثل قوله في آية الاعتكاف : ( ولا تباشروهن وأنتم عاكفون في المساجد ) ومباشرة المعتكف لغير شهوة لا تحرم عليه خلاف المباشرة لشهوة . وكذلك المحرم — الذي هو أشد — لو باشر المرأة لغير شهوة لم يحرم عليه ولم يجب عليه به دم — وكذلك قوله : — ( ثم طلقتموهن من قبل أن عمسوهن ) وقوله : ( لا جناح عليكم إن طلقتم النساء ما لم تمسوهن ) ، فإنه لو مسها مسيساً خالياً من غير شهوة لم يجب به عدة ، ولا يستقر به مهر ولا تنتشر به حرمة المصاهرة : باتفاق العلماء خلاف ما لومس المرأة لشهوة ولم يحل بها ولم يطأها ، في استقرار المهر بذلك زاع معروف بين العلماء في مذهب أحمد وغيره .

فمن زعم أن قوله: (أولامستم النساء) يتناول اللمس وإن لم يكن لشهوة فقد خرج عن اللغة التي جاء بها القرآن بل وعن لغة الناس في عرفهم ، فإنه إذا ذكر المس الذي يقرن فيه بين الرجل والمرأة علم أنه مس الشهوة ، كما أنه إذا ذكر الوطء المقرون بين الرجل والمرأة علم أنه الوطء بالفرج لا بالقدم .

وأيضاً فإنه لا يقول: إن الحكم معلق بلمس النساء مطلقاً بل بصنف من النساء وهو ما كان مظنة الشهوة ، فأما مس من لا يكون مظنة – كذوات المحارم والصغيرة – فلا ينقض بها . فقد ترك ما ادعاه من الظاهر واشترط شرطاً لا أصل له بنص ولا قياس . فإن الأصول المنصوصة تفرق بين اللمس لشهوة واللمس لغير شهوة لا تفرق بين أن يكون الملموس مظنة الشهوة أو لا يكون ، وهذا هو اللمس المؤثر في العبادات كلها ، كالإحرام ،

والاعتكاف ، والصيام وغير ذلك ، وإذا كان هذا القول لا يدل عليه ظاهر اللفظ ولا القياس : لم يكن له أصل فى الشرع .

وأما من علق النقض بالشهوة فالظاهر المعروف في مثل ذلك دليل له وقياس أصول الشريعة دليل . ومن لم يجعل اللمس ناقضاً بحال فإنه يجعل اللمس إنما أريد به الجاع ، كما في قوله تعالى : (وإن طلقتموهن من قبل أن تمسوهن) . ونظائره كثيرة ، وفي السنن (أن النبي صلى الله عليه وسلم قبل بعض نسائه ثم صلى ولم يتوضأ) (١) لكن تكلم فيه .

وأيضاً فمن المعلوم أن مس الناس نساءهم مما تعم به البلوى ولا يزال الرجل يمس امرأته ، فلو كان هذا مما ينقض الوضوء لكان النبي صلى الله عليه وسلم بينه لأمته ، ولكان مشهوراً بين الصحابة ولم ينقل أحد أن أحداً من الصحابة كان يتوضأ بمجرد ملاقاة يده لامرأته أو غيرها ، ولا نقل أحد في ذلك حديثاً عن النبي صلى الله عليه وسلم : فعلم أن ذلك قول باطل والله أعلم (٢).

وقال أيضاً : حينها سئل عن مس النساء هل ينقض الوضوء ؟ فيه ثلاثة أقو ال للفقهاء :

أحدها : أنه لا ينقض بحال ، كقول أبي حنيفة وغيره .

والثانى : أنه إن كان له شهوة نقض وإلا فلا ، وهو قول مالك وغيره من أهل المدينة .

والثالث: ينقض فى الجملة وإن لم يكن بشهوة ــوهو قول الشافعى وغيره. وعن أحمد بن حنبل ثلاث روايات كالأقوال الثلاثة لكن المشهور عنه قول مالك.

<sup>(</sup>١) قال المجد في المنتقى رواه أبو داود والنسائى ، قال أبو داود هو مرسل . إبر اهيم التيمى لم يسمع من عائشة . وقال النسائى ليس في هذا الباب أحسن من هذا الحديث وإن كان مرسلا . ص ٢٣١ ـ ١ نيل الأوطار .

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتــاوى ص ۲۳۲ ـ ۲۱ .

والصحيح في المسألة أحد قولين : أما الأول : وهو عدم النقض مطلقاً ،

وأما القول الثانى: وهو النقض إذا كان بشهوة ، وأما وجوب الوضوء من مجرد مس المرأة لغير شهوة فهو أضعف الأقوال ولا يعرف هذا القول عن أحد من الصحابة ، ولا روى أحد عن النبى صلى الله عليه وسلم . أنه أمر المسلمين . أن يتوضئوا من ذلك ، مع أن هذا الأمر غالب لا يكاد يسلم منه أحد في عموم الأحوال ، فإن الرجل لا يزال يناول امرأته شيئاً وتأخذه بيدها وأمثال ذلك مما يكثر ابتلاء الناس به فلو كان الوضوء من ذلك واجباً لكان النبى صلى الله عليه وسلم يأمر بذلك مرة بعد مرة ويشيع ذلك ، ولو فعل لنقل ذلك عنه ولو بأخبار الآحاد . فلما لم ينقل عنه أحد من الصحابة أنه أمر أحداً من المدمن بشيء من ذلك — مع عموم البلوى به — علم أن ذلك غير واجب .

وأيضاً فلو أمرهم بذلك لكانوا ينقلونه ويأمرون به ، ولم ينقل عن أحد من الصحابة أنه أمر بالوضوء من مجرد المس العارى عن شهوة ، بل تنازع الصحابة فى قوله تعالى (أو لامسم النساء) فكان ابن عباس وطائفة يقولون : الجاع ويقولون : الله حيى كريم يكنى بما يشاء عما شاء وهذا أصع القولين .

وقد تنازع عبد الله بن عمر والعرب وعطاء بن أبى رباح والموالى : هل المراد به الجاع أو ما دونه ؟ فقالت العرب هو الجاع وقالت الموالى : هو ما دونه ، وتحاكموا إلى ابن عباس فصوب العرب وخطأ الموالى . وكان ابن عمر يقول : قبلة الرجل امرأته ومسها بيده من الملامسة وهذا قول مالك وغيره من أهل المدينة ، ومن الناس من يقول : إن هذا قول ابن عمر وابن مسعود ، لكونهما كانا لا يريان التيم الحنب فيتأولان الآية على نقض الوضوء ، ولكن قد صرح في الآية أن الجنب يتيم – وقد ناظر أبو موسى ابن مسعود بالآية فلم بجبه ابن مسعود بشيء وقد ذكر ذلك البخارى في صحيحه ، فعلم أن ذلك كان من عدم استحضاره لموجب الآية .

ومعلوم أن الصحابة الأكابر الذين أدركوا النبي صلى الله عليه وسلم .

لو كانوا يتوضئون من مس نسائهم مطلقاً واو كان النبي صلى الله عليه وسلم أمرهم بذلك ، لكان هذا مما يعلمه بعض الصغار كان عمر وان عباس وبعض التابعين فإذا لم ينقل ذلك صاحب ولا تابع كان ذلك دليلا على أن ذلك لم يكن معروفاً بيهم . وإنما تمكلم القوم فى تفسير الآية . والآية إن كان المراد بها الجهاع فلا كلام . وإن كان أريد بها ما هو أعم من الجهاع فيقال حيث ذكر الله تعالى فى كتابه مس النساء ومباشرتهن ونحو ذلك ، فلا يريد به إلا ما كان على وجه الشهوة واللذة ، وأما اللمس العارى عن ذلك فلا يعلم فلا يعلم فلا يعلم فلا يعلم أصلا ، وهذا كقوله تعالى : (ولا تباشروهن وأنم عاكفون فى المساجد) (١) فنهى العاكف عن مباشرة النساء مع أن العلماء يعلمون أن المعتكف لو مس امرأته بغير شهوة لم يحرم ذلك عليه . وقد ثبت يعلمون أن المعتكف لو مس امرأته بغير شهوة لم يحرم ذلك عليه . وقد ثبت فى الصحيح عن النبى صلى الله عليه وسلم : أنه كان يدنى رأسه إلى عائشة و شمى الله عنها فتر جله و هو معتكف ، ومعلوم أن ذلك مظنة مسه لها ومسها له .

وأيضاً : فالإحرام أشد من الاعتكاف ولو مسته المرأة بغير شهوة لم يأثم بذلك ولم يجب عليه دم ، وهذا الوجه يستدل به من وجهين : من جهة ظاهر الحطاب . ومن جهة المعنى والاعتبار ، فإن خطاب الله تعالى في القرآن بذكر اللمس ، والمس ، والمباشرة للنساء ، ونحو ذلك لا يتناول ما تجرد عن شهوة أصلا ، ولم يتنازع المسلمون في شيء من ذلك إلا في آية الوضوء ، والنزاع فيها متأخر ، فيكون ما أجعوا عليه قاضياً على ما تنازع فيه متأخروهم .

وأما طريق الاعتبار فإن المس المحرد لم يعلق الله به شيئاً من الأحكام ولا جعله موجباً لأمر ، ولا مهياً عنه فى عبادة ولا اعتكاف ، ولا إحرام ولا صلاة ولا صيام ولا غير ذلك، ولاجعله يبشر حرمة المصاهرة ولا يثبت شيئاً غير ذلك ، بل هذا فى الشرع كما لو مس المرأة من وراء ثوبها ونحو ذلك من المس الذى لم يجعله الله سبباً لإيجاب شىء ولا تحريم شىء .

وإذا كان كذلك كان إيجاب الوضوء بهذا مخالفاً للأصول الشرعية

<sup>(</sup>١) البقــرة آية ١٨٧ .

المستقرة مخالفاً للمنقول عن الصحابة ، وكان قولا لا دليل عليه من كتاب ولا سنة بل المعلوم من السنة مخالفته .

بل هذا أضعف ممن جعل المنى نجساً فإن القول بنجاسة المنى ضعيف ... إلى أن قال : فإذا كانت نجاسة المنى ضعيفة فى السنة لكون النبى صلى الله عليه وسلم لم يأمر بذلك لعموم البلوى بها ، « لكن هذا أضعف »(١) لكون الصحابة لم يحك أحد منهم مجرد اللمس العارى عن الشهوة ناقضاً ، وإنما تنازعوا فى اللمس المعتاد للشهوة كالقبلة والغمز باليد ونحو ذلك .

وأيضاً فإن إيجاب الوضوء من جنس اللمس كمس النساء ومس الذكر إن لم يعلل بكونه مظنة تحريك الشهوة وإلا كان مخالفاً للأصول ، فأما إذا علل بتحريك الشهوة كان مناسباً للأصول وهنا للفقهاء طريقان :

أحدهما: قول من يقول: إن ذلك مظنة خروج الناقض، فأقيمت المظنة مقام الحقيقة، وهذا قول ضعيف، فإن المظنة إنما تقام مقام الحقيقة إذا كانت الحكمة خفية وكانت المظنة تفضى إليها غالباً وكلاهما معدوم، فإن الحارج لو خرج لعلم به الرجل، وأيضاً فإن مس الذكر لا يوجب خروج شيء في العادة أصلا. فإن المني إنما نخرج بالاستمناء وذلك يوجب الغسل والمذى مخرج عقيب تفكر ونظر ومس المرأة لا الذكر، فإذا كانوا لا يوجبون الوضوء بالنظر الذي هو أشد إفضاء إلى خروج المني: فيمس الذكر أولى.

والقول الثانى : أن يقال : اللمس سبب تحريك الشهوة كما فى مس المرأة وتحريك الشهوة كما فى مس المرأة وتحريك الشهوة يتوضأ منه كما يتوضأ من الغضب وأكل لحم الإبل لما فى ذلك من أثر الشيطان الذى يطفأ بالوضوء ، ولهذا قال : طائفة من أصحاب أبى حنيفة ، إنما يتوضأ إذا انتشر ، لكن هذا الوضوء من اللمس : من أصحاب مالك : يتوضأ إذا انتشر ، لكن هذا الوضوء من اللمس :

<sup>(</sup>١) كذا في الأصل ولعله : فإن هذا أضعف والله أعلم .

هل هو واجب أو مستحب ؟ فيه نزاع بين الفقهاء ليس هذا هو موضع ذكره ، فإن مسألة الذكر لها موضع آخر . وإنما المقصود هنا مسألة مس النساء...(١)

٧ - ومن ذلك اختياره مذهب أحمد فى نقض الوضوء بلحم الجزور .
فقد ذكر - رحمه الله تعالى -الأدلة علىذلك و ذكر تعليلات عقلية مستنبطة
من التشريع الإسلامى - وأجاب على قول من ادعى نسخ حديث الأمر
بالوضوء بعدة أجوبة . لا يسع الإنسان المطلع عليها إلا أن يقول بهذا القول .
فها هو يقول - رحمه الله تعالى - قد ثبت فى صحيح مسلم عن جار بن سمرة
رضى الله عنه - « أن رجلا سأل النبى صلى الله عليه وسلم : أنتوضاً من
لحوم الغنم ؟ قال : إن شئت فتوضاً ، وإن شئت فلا تتوضاً قال أنتوضاً من
من لحوم الإبل ؟ قال : نعم توضاً من لحوم الإبل . قال : أصلى فى مرابض
الغنم ؟ قال : نعم ، قال : أصلى فى مبارك الإبل ، قال : أصلى فى مرابض

وثبت ذلك في السنن من حديث البراء بن عازب ، قال أحمد : فيه حديثان صحيحان حديث البراء ، وحديث جابر بن سمرة ، وله شواهد من وجوه أخر ، مها ما رواه ابن ماجة عن عبد الله بن عمر : سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول : « توضئوا من لحوم الإبل ، ولا توضئوا من لحوم الغيم ، وصلوا في مرابض الغيم ولا تصلوا في معاطن الإبل » وروى ذلك من غير وجه ، وهذا باتفاق أهل المعرفة بالحديث أصح وأبعد عن المعارض من أحاديث مس الذكر وأحاديث القهقهة – وقد قال بعض الناس : إنه منسوخ بقول جابر كان آخر الأمرين من النبي صلى الله عليه وسلم ترك الوضوء مما مست النار لم يفرق بين لحم الإبل والغيم إذ كلاهما في مس النار سواء . فلما فرق بينهما فأمر بالوضوء من هذا وخير في الوضوء من الآخر ، علم بطلان هذا التعليل .

وإذا لم تكن العلة مس النار فنسخ التوضو من ذلك لأمر لا يوجب نسخ

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ص ۲۱/۲۳۵.

التوضو من جهة أخرى ، بل يقال كانت لحوم الإبل أولا يتوضأ منها كما يتوضأ من المعلم من لحوم الغنم وغيرها ، ثم نسخ هذا الأمر العام المشترك . فأما ما يختص به لحم الإبل فلو كان قبل النسخ لم يكن منسوخاً ، فكيف وذلك غير معلوم .

يويد ذلك الوجه الثانى ــ وهو أن الحديث كان بعد نسخ الوضوء مما مست النـار ، فإنه بين فيه أنه لا يجب الوضوء من لحوم الغنم ، وقد أمر فيه بالوضوء من لحوم الإبل فعلم أن الأمر بذلك بعد النسخ .

الوجه الثالث: أنه فرق بيهما فى الوضوء، وفى الصلاة فى المعاطن أيضاً، وهذا التفريق ثابت محكم لم يأت عنه نص بالتسوية بيهما فى الوضوء والصلاة فدعوى النسخ باطل، بل عمل المسلمين مهذا الحديث فى الصلاة يوجب العمل فيه بالوضوء إذ لا فرق بينهما.

الرابع: أنه أمر بالوضوء من لحم الإبل ، وذلك يقتضى الوضوء منه نيا ومطبوحاً وذلك يمنع كونه منسوحاً .

الخامس: أنه لوأتى عن النبى صلى الله عليه وسلم نص عام بقوله: لا وضوء مما مست النار، لم يجز جعله ناسخًا لهذا الحديث من وجهين: م

أحدهما: أنه لا يعلم أنه قبله وإذا تعارض العام والحاص ، ولم يعلم التاريخ فلم يقل أحد من العلماء إنه ينسخه ، بل إما أن يقال الحاص هو المقدم كما هو المشهور من مذهب مالك والشافعي وأحمد في المشهور عنه ، وإما أن يتوقف ، بل لو علم أن العام بعد الحاص لكان الحاص مقدماً .

الثانى: أنه قد بينا أن هذا الحاص بعد العام ، فإن كان نسخ كان الحاص ناسخا . وقد اتفق العلماء على أن الحاص المتأخر هو المقدم على العام المتقدم . فعلم باتفاق المسلمين على أنه لا بجوز تقديم مثل هذا العام على الحاص لوكان هنا لفظ عام ، كيف ولم يرد عن النبي صلى الله عليه وسلم حديث عام ينسخ الوضوء من كل ما مسته النار ، وإنما ثبت في الصحيح أنه أكل كتف شاة ثم صلى ولم يتوضأ ، وكذلك أتى بالسويق فأكل منه ثم لم يتوضأ ، وهذا فعل لا عموم

له فإن التوضو من لحم الغنم لا يجب باتفاق الأئمة المتبوعين والحديث المتقدم دليل ذلك .

وأما جابر فإنما نقل عن النبي صلى الله عليه وسلم: (أن آخر الأمرين لرك الوضوء بما مست النار)() وهذا نقل لفعله لا لقوله ، فإذا شاهدوه قد أكل لحم غنم ثم صلى ولم يتوضأ بعد أن كان يتوضأ منه صح أن يقال الله ك آخر الأمرين ، والترك العام لا يحاط به إلا بدوام معاشرته ، ولبس في حديث جابر ما يدل على ذلك ، بل المنقول عنه الترك في قضية معينة ، ثم ترك الوضوء مما مست النار لا يوجب تركه من جهة أخرى . ولحم الإبل لم يتوضأ منه لأجل مس النار كما تقدم ، بل لمعنى نختص به ويتناوله نيا(٢) هذا أعم من وجه وهذا أخص من وجه ، وقد يتفق الوجهان ، فيكون الحكم علتان . وقد ينفر د أحدهما عن الآخر ، ممنزلة التوضو من خروج النجاسة مع الوضوء من القبلة ، فإنه قد يقبل فيمذى . وقد يقبل فلا بمذى وقد من غير مباشرة .

فإذا قدر أنه لا وضوء من مس النساء ، لم ينف الوضوء من المذى وكذلك بالعكس ، وهذا بن .

وأضعف من ذلك قول بعضهم ، إن المراد بذلك الوضوء اللغوى وهو غسل اليد . أو اليدو الفم . فإن هذا باطل من وجوه .

أحدهما : أن الوضوء فى كلام رسولنا صلى الله عليه وسلم لم يرد به قط إلا وضوء الصلاة ، وإنما ورد بذلك المعنى فى لغة البهود كما روى : (أن سلمان قال يارسول الله : إنه فى التوراة من يركة الطعام الوضوء قبله

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتــاوی ص ۲۳۵ ـ ۲۱ .

<sup>(</sup>۱) قال الشوكانى فى نيل الأوطار رواه الأربعة . وابن حبان ص ۲۳۷ ـ ۱ وقال فى جمع الفوائد من جامع الأصول ومجمع الزوائد رواه أبو داود والنسائى ص ۱۰۱ ـ ۱ .

 <sup>(</sup>٢) نيا : هكذا في الأصل . وفي القاموس أنيا اللم لم ينضجه . و لحم في كنيع فتكون نيئا . و لعل المؤلف سهل الهمزة و أدغمها في الياه فصارت نيا . و الله أعلم .

فقال : من بركة الطعام الوضوء قبله ، والوضوء بعده ) فهذا الحديث قد تتوزع في صحته ، وإذا كان صحيحاً فقد أجاب سلمان باللغة التي خاطبه بها لغة أهل التوراة ، وأما اللغة التي خاطب رسول الله صلى الله عليه وسلم بها أهل القرآن فلم يرد فيها الوضوء إلا في الوضوء الذي يعرفه المسلمون .

الثانى: أنه قد فرق بين اللحمين ، ومعلوم أن غسل اليد والفم من الغمر مشروع مطلقاً ، بل قد ثبت عنه أنه تمضمض من لبن شربه وقال: (إن له دسماً)(۱) وقال: (من بات وبيده غمر فأصابه شيء فلايلومن إلانفسه)(۲) فإذا كان قد شرع ذلك من اللبن والغمر فكيف لا يشرعه من لحم الغنم .

الثالث: أن الأمر بالتوضو من لحم الإبل إن كان أمر إبجاب امتنع حمله على غسل اليد والفم ، وإن كان أمر استحباب امتنع رفع الاستحباب عن لحم الغنم ، والحديث فيه أنه رفع عن لحم الغنم ما أثبته للحم الإبل ، وهذا يبطل كونه غسل اليدسواء كان حكم الحديث إيجاباً أو استحباباً . °

الرابع: أنه قد قرنه بالصلاة في مباركها ، مفرقاً بين ذلك وهذا مما يفهم منه وضوء الصلاة قطعاً . والله أعلم(٣) .

وقال فى موضع آخر معللا أمر الرسول صلى الله عليه وسلم بالوضوء من لحوم الإبل : ثم إن الإمام أحمد وغيره من علماء الحديث زادوا فى متابعة السنة على غيرهم ، بأن أمروا بما أمر الله به ورسوله مما يزيل ضرر بعض المباحات ، مثل لحوم الإبل ، فإنها حلال بالكتاب والسنة والإجماع ، ولكن فيها من القوة الشيطانية ما أشار إليه النبى صلى الله عليه وسلم بقوله :

<sup>(</sup>١) قال المجد في المنتني رواه أحمد والبخاري ص ٢٢٣ - ٨ نيل الأوطار .

 <sup>(</sup>۲) رواه أبو داود والترمذي وحسنه ، وابن ماجة . وابن حبان في صحيحه . والحاكم
 ص ۱۹۱ ـ ۳ الترغيب والترهيب ـ وقال في المنتق رواه الحبسة إلا النساق ص ۱۸٦ ـ ۸
 نيل الأوطار .

<sup>(</sup>۳) مجموع الفتساري ص ۲۲۰ سا۲۲ .

(إنها جن خلقت من جن)(١) وقد قال صلى الله عليه وسلم فيا رواه أبو داود و الغضب من الشيطان ، وإن الشيطان من النار وإنما تطفأ النار بالماء فإذا غضب أحدكم فليتوضأ » فأمر بالتوضو من الأمر العارض من الشيطان ، فأكل لحمها يورث قوة شيطانية تزول بما أمر به النبي صلى الله عليه وسلم من الوضوء من لحمها كما صح ذلك عنه من غير وجه من حديث جار ابن سمرة ، والبراء بن عازب ، وأسيد بن حضير (٢) وذي الغرة (٣) وغير هم فقال مرة توضأوا من لحوم الإبل ، ولا توضأوا من لحوم الغنم ، وصلوا في مرابض الغنم ، ولا تصلوا في معاطن الإبل ، فمن توضأ من لحومها الدفع عنه ما يصيب المدمنين لأكلها من غير وضوء كالأعراب ، من الحقد وقسوة القلب التي أشار إليها النبي صلى الله عليه وسلم بقوله المخرج عنه في الصحيحين : «إن الغلظة وقسوة القلوب في الفدادين أصحاب الإبل ، وإن السكينة في أهل الغنم »(٤) ...

وقال فى موضع آخر فى أثناء كلامه عما يفطر الصائم وما لا يفطره قال : وأمر بالصلاة فى معاطن الإبل . فعلم أن ذلك ليس لنجاسة الأبعار ، بل كما أمر بالتوضو من لحوم الإبل ، وقال

<sup>(</sup>١) رواه أحمد عن عبد الله بن منفل ص ١٥٣ ــ ٢ نيل الأوطار .

<sup>(</sup>۲) هو أسيد بن حضير بن سماك بن عتيك بن رافع الأنصارى الأشهلي أسلم قبل سعد ابن معاذ على يد مصعب بن عير . وكان بمن شهد العقبة الثانية ، وهو من النقباء ليلة العقبة ولم يشهد بدراً وقيل شهدها وشهد أحداً وما بعدها من المشاهد وجرح يوم أحد سبع جراحات وثبت مع رسول الله صلى الله عليه وسلم حين انكشف وكان أحد العقلاء الكيئة من أهل الرأى وآخى رسول الله صلى الله عليه وسلم بينه وبين زيد بن حارثة . وكان من أحسن الناس صوتاً بالقرآن استمعت الملائكة لقراءته . قالت عائشة : ثلاثة من الأنصار لم يكن أحد يعتد عليهم فضلا كلهم من بي عبد الأشهل : سعد بن معاذ ، وأسيد بن حضير . وعباد بن بشر ، توفى في شعبان سنة عشرين وقيل إحدى وعشرين ص ٩٤ - ١ الاستيماب .

<sup>(</sup>٣) ذو الغرة الجهنى ، وقيل : الطائى . وقيل : الهلالى . قيل : اسمه يعيش . صحابى جليل . ووى عنه عبد الرحمن بن أبي ليلى عن النبي صلى الله عليه وسلم في النهى عن الصلاة في أعطان الإبل ، والأمر بالوضوء من لحومها ، وسمى بذى الغرة ، لبياض في وجهه ص ١٧٥ أسد الغابة ، ص ٤٧٠ - الاستبعاب .

<sup>(</sup>٤) مجموع الفتارى ص ١٠ - ٢١ .

فى الغنم إن شئت فتوضأ ، وإن شئت فلا تتوضأ ) وقال : (إن الإبل خلقت من جن ، وإن على ذروة كل بعير شيطان ) وقال : (الفخر والحيلاء فى الفدادين أصحاب الإبل ، والسكينة فى أهل الغنم ) فلما كانت الإبل فيها من الشيطنة ما لا يحبه الله ورسوله أمر بالتوضو من لحمها فإن ذلك يطنى تلك الشيطنة ، ونهى عن الصلاة فى أعطانها لأنها مأوى الشياطين . كما نهى عن الصلاة فى الحام لأنها مأوى الشياطين .

٨ ــ ومن ذلك اختياره ــ رحمه الله تعالى ــ جواز قراءة القرآن للحائض والنفساء فقد أيد قوله بالدليل النقلى والعقلى وأجاب على شبه المخالفين .
 وقد ذكرت هذه المسألة في الفصل الثالث من تطبيقات ابن تيمية . المسائل الأصولية على مسائل فرعية (٢) .

٩ - ومن ذلك اختياره - رحمه الله تعالى - جواز صلاة ذوات الأسباب في أوقات النهى فقد ذكر - رحمه الله تعالى - أقوال أئمة المذاهب في هذه المسألة ورجع ما يختاره . وقد قدمنا ذلك في الفصل الثالث من تطبيقات ان تيمية . المسائل الأصولية على مسائل فرعية (٣) .

۱۰ ــ ومن ذلك اختياره ــ رحمه الله تعالى ــ عدم اشتراط الطهارة فى الطواف . فقد ذكر ــ رحمه الله ــ مذاهب العلماء فى ذلك وأدلة من قال بأنها شرط كالطهارة فى الصلاة ــ وذكر ــ رحمه الله ــ مفارقة الطواف للصلاة من عدة أوجه . وبنى على ذلك اختياره ــ رحمه الله ــ إن المرأة متى عجزت عن الطهارة لطواف الإفاضة وخافت ذهاب رفقتها . أنه لايلزمها البقاء وحبس الرفقة بل بجوز لها أن تطوف بغير طهارة ، بعدما تستثفر ــ وهل عليها دم ؟ ذكر أقوال العلماء فى ذلك ثم قال : والأشبه أنه ليس عليها

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي ص ۲۳۹ ـ ۲۰ .

<sup>(</sup>٢) أرجع إلى هذه المسألة في ص ٢٣٥٠٦٣٤ .

<sup>(</sup>٣) ارجع إليها في ص ٦١٥ ــ ٦١٧ .

دم لأن هذا واجب تؤمر به مع القدرة لامع العجز إذ أن لزوم الدم إنما يجب بترك مأمور وهي لم تترك مأموراً في هذه الحالة . إذ لم تفعل محظوراً من محظورات الإحرام ــوفرض اعتراضات على هذا الاختيار وأجاب عليها.

فما أحوجنا فى هذا العصر إلى هذا الاختيار وهذا الرأى للحرج الذى ينال الحجاج أولياء النساء اللاتى يصن بالحيض قبل طواف الإفاضة ، ذلك أن الحجاج غالباً مربوطون بقوافل جوية أو بحرية أو برية منظمة بمواعيد محدودة لايسمح للقافلة أن يتأخر حجاجها عن الموعد المحدد ، وإلا اختل نظام النقل ، وفى ذلك من الضرر على حميع الحجاج ما فيه ، وبقاء المرأة وحدها أو مع ولها فيه من الضرر عليها من الحوف على عرضها أو نفاد النفقة المحدودة أو غير فلك . فكان الذى يتناسب مع سماحة الإسلام وروح التشريع الفتوى بجواز طواف الحائض .

## فتعال معى لنسمع كلام ابن تيمية في ذلك :

يقول - رحمه الله تعالى - ثبت عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال:

« الحائض تقضى المناسك كلها إلا الطواف بالبيت(۱) » وقال لعائشة رضى الله عنها - : « اصنعى ما يصنع الحاج غير ألا تطوفى بالبيت(۲) »
ولما قبل له عن صفية إنها حاضت ، فقال : « أحابستنا هي ، فقيل له :
إنها قد أفاضت ، قال : فلا إذاً (۳) » وصبع عنه صلى الله عليه وسلم أنه بعث
أبا بكر عام تسع لما أمره على الموسم ، ينادى : « ألا يطوف بالبيت عريان »(١)
أبا بكر عام تسع لما أمر الطائفين بالوضوء ولا باجتناب النجاسة ، كما
أمر المصلين بالوضوء فنهيه الحائض عن الطواف بالبيت ، إما أن يكون لأجل المسجد للكونها منهية عن اللبث فيه وفي الطواف لبث . أو عن الدخول إليه المسجد للكونها منهية عن اللبث فيه وفي الطواف لبث . أو عن الدخول إليه

<sup>(</sup>١) رواه أحدثى مسنده . و ابن أبي شيبة في مصنفه ص ١٢٣ ـ ٣ نصب الراية .

<sup>(</sup>٢) في المنتقى : متفقى عليه ص ٢٥ .. ٥ نيل الأوطار .

<sup>(</sup>٣) رواه البخارى ص ٢٧٠ ـ ٢ ٧ صبيح البخاري .

<sup>(</sup>٤) قال في المنتق متفق عليه ص ٧ ه \_ ه نيل الأوطار .

مطلقاً لمرور أو لبث ، وإما أن يكون لكون الطواف نفسه يحرم مع الحيض ، كما يحرم على الحائض الصلاة ، والصيام بالنص والإحماع . ومس المصحف عند عامة العلماء ، . . . إلى أن قال : وكل ما يحرم معه الصلاة يجب معه عند الحاجة إذا لم تمكن الصلاة إلا كذلك ، فإن الصلاة مع تلك الأمور أخف من ترك الصلاة . فلو صلى بتيمم مع قدرته على استعال الماء ، لكانت الصلاة عرمة ومع عجزه عن استعال الماء كانت الصلاة بالتيمم واجبة بالوقت ، وكذلك الصلاة عرياناً وإلى غير القبلة ، ومع حصول النجاسة ، وبدون القراءة وصلاة الفرض قاعداً أو بدون إكمال الركوع والسجود ، وأمثال ذلك مما يحرم مع القدرة ، ويجب مع العجز .

وكذلك أكل الميتة والدم ولحم الخنزير: يحرم أكلها عند الغنى عنها ، وعجب أكلها عند الضرورة عند الأئمة الأربعة ، وحمهور العلماء . قال - مسروق(۱): من اضطر فلم يأكل حتى مات دخل النار ، وذلك لأنه أعان على قتل نفسه بترك ما يقدر عليه من الأكل المباح له فى هذه الحال ، فصار ممنزلة من قتل نفسه ، مخلاف المحاهد بالنفس ، ومن تكلم محق عند سلطان جائر فإن ذلك قتل مجاهداً فنى قتله مصلحة لدين الله تعالى : وتعليل منع طواف الحائض : بأنه لأجل حرمة المسجد رأيته يعالى به بعض الحنفية ، فإن مذهب أبى حنيفة أن الطهارة واجبة له ، لا فرض فيه . ولا شرط له . ولكن هذا التعليل يناسب القول بأن طواف المحدث غير محرم . وهذا مذهب منصور بن المعتمر (۲) ، وحماد بن أبى سلمان (۲) رواه أحمد عنهما – قال

<sup>(</sup>۱) مسروق بن الأجدع الهمدانى الكوفى الإمام أبو عائشة الفقيه أحد الأعلام وهو ابن أخت عرو بن معد يكرب ، أخذ عن عمر وعلى ومعاذ وابن مسعود . قال الشعبى : ما علمت أحداً كان أطلب للملم منه وكان أعلم بالفتوى من شريح وكان يصلى حتى تتورم قدماه توفى سنة ٦٣ هـ ( تذكرة الحفاظ ٩٩ ـ ١ ) .

<sup>(</sup>۲) هو منصور بن المعتمر بن عبد الله بن ربيعة السلمى أبو عتاب الكوفى أحد الأعلام . روى عنه أبو حنيفة والأعمش وإسرائيل وخلق قال ابن المهدى : لم يكن بالكوفة أحفظ منه . وقال العجلى أكره على القضاء بالكوفة فقضى عليها شهرين وكان فيه تشيع قليل مات سنة ١٣٢ ه (طبقات الحفاظ ٩٥) .

<sup>(</sup>٣) هو حماد بن أبي سليمان واسمه مسلم أبو إسماعيل الكوفى الفقيه مولى إبراهيم بن أب

عبد الله فى مناسكه : حدثنى أبى ، حدثنا سهل بن يوسف ، أنبأنا شعبة عن حماد ومنصور قال : (سألتهما عن الرجل يطوف بالبيت ، وهو غير متوضى علم يريا به بأساً ، قال عبد الله : سألت أبى عن ذلك فقال : أحب إلى أن يطوف بالبيت وهو متوضى ء ) لأن الطواف صلاة – وأحمد عنه روايتان : منصوصتان فى الطهارة هل هى شرط فى الطواف ، أم لا ؟ وكذلك وجوب الطهارة فى الطواف كلامه فيها يقتضى روايتين .

وكذلك قال بعض الحنفية: إن الطهارة ليست واجبة في الطواف بل سنة مع قوله: إن في تركها دما ، فمن قال إن المحدث بجوز له أن يطوف محلاف الحائض والجنب – فإنه يمكنه تعليل المنع محرمة المسجد لا مخصوص الطواف ، لأن الطواف ، يباح فيه الكلام ، والأكل والشرب فلا يكون كالصلاة ، ولأن الصلاة مفتاحها الطهور وتحريمها التكبير – وتحليلها التسليم ، والطواف ليس كذلك ، ويقول : إنما منع العراة من ذلك لأجل نظر الناس . ولحرمة المسجد أيضاً – ومن قال هذا . قال : المطاف أشرف المساجد ، ولا يكاد مخلو من طائف . وقد قال الله تعالى : – (خدوا زينتكم عند كل مسجد)(١) فأمر بأخذها عند دخول المسجد ، وهذا محلاف الصلاة ، فإن المصلى عليه أن يستر لنفس الصلاة ، والصلاة تفعل في حميع البقاع ، فلو صلى وحده في بيت مظلم لكان عليه أن يفعل ما أمر به من الستر للصلاة محلاف الطواف في بيت مظلم لكان عليه أن يفعل ما أمر به من الستر للصلاة محلاف الطواف في بيت مظلم لكان عليه أن يفعل ما أمر به من الستر للصلاة محلاف الطواف في بيت مظلم لكان عليه أن يفعل ما أمر به من الستر للصلاة محلاف الطواف في بيت مظلم لكان عليه أن يفعل ما أمر به من الستر للصلاة مجلس المساجد .

وعلى قول هؤلاء فلا بحرم طواف الجنب والحائض : إذا اضطر إلى ذلك كما لابحرم عندهم الطواف على المحدث بحال ، لأنه لا بحرم عليهما دخول المساجد حينئذ ، وهما إذا كانا مضطرين إلى ذلك أولى بالجواز من المحدث الذي بجوزون له الطواف مع الحدث من غير عذر .

حسوسی الأشعری . روی عنه حماد بن سلمة ، والنوری وشعبة . قال الشیبانی : ما رأیت أفقه من حماد . وقال المزنی یغلب علیه الفقه و لم یرزق حفظ الآثار مات سنة ۱۲۰ ه (طبقات الحفاظ ۴۸)

(۱) الاعسر اف آیة ۳۱ .

ألا ترى أن المحدث منع من الصلاة ومس المصحف مع قدرته على الطهارة وذلك جائز للحنب مع التيمم . وإذا عجز عن التيمم صلى بلا غسل ، ولا تيمم فى أحد قولى العلماء ، وهو المشهور فى مذهب الشافعى ، وأحمد ، كما ثبت فى الصحيح أن الصحابة صلوا مع الحنابة قبل أن تنزل آية التيمم .

والحائض نهيت عن الصوم فإنها ليست محتاجة إلى الصوم فى الحيض فإنه يمكنها أن تصوم شهراً آخر غير رمضان ، فإذا كان المسافر والمريض مع إمكان صومهما جعل لها أن يصوما شهراً آخر ، فالحائض الممنوعة من ذلك أولى أن تصوم شهراً آخر ، وإذا أمرت بقضاء الصوم لم تؤمر إلا بشهر واحد ، فلم بجب علمها إلا ما بجب على غيرها ، ولهذا لو استحاضت فإنها تصوم مع الاستحاضة فإن ذلك لا يمكن الاحتراز عنه ، إذ قد تستحيض وقت القضاء .

وأما الصلاة فإنها تتكرر في كل يوم وليلة خس مرات ، والحيض عما يمنع الصلاة ، فلو قيل : إنها تصلى مع الحيض ، لأجل الحاجة ، لم يكن الحيض مانعاً من الصلاة بحال . وكان يكون الصوم والطواف بالبيت أعظم حرمة من الصلاة . وليس الأمر كذلك . بل كان من حرمة الصلاة أنها لاتصلى وقت الحيض ، إذا كان لها في الصلاة أوقات الطهر غنية عن الصلاة وقت الحيض ، وإذا كان لها في الصلاة أوقات الطهر غنية عن الصلاة وقت الحيض ، وإذا كانت إنما منعت من الطواف لأجل المسجد فعلوم أن إباحة ذلك للعذر أولى من إباحة مس المصحف للعذر ولو كان لها مصحف ولم عكنها حفظه إلا بمسه مثل أن يريد أن يأخذه لص ، أو كافر. أو ينهبه منها ولم يمكنها منعه إلا بمسه ، لكان ذلك جائزاً لها مع أن المحدث لا يمس المصحف ، ويجوز له الدخول في المسجد .

فعلم أن حرمة المصحف أعظم من حرمة المسجد ، وإذا أبيح لهـا مس المصحف للحاجة ، فالمسجد الذي حرمته دون حرمة المصحف أولى بالإباحة .

وأما إن كان المنع من الطواف لمعنى فى نفس الطواف ، كما منع من غيره أو كان لذلك وللمسجد ، كل منها علة مستقلة ، فنقول : إذا اضطرت إلى ذلك بحيث لم يمكنها الحج بدون طوافها . وهي حائض لتعذر المقام علمها إلى أن تطهر ، فهنا الأمر دائر بين أن تطوف مع الحيض . وبين الضرر الذي ينافي الشريعة ، فإن إلزامها بالمقام إذا كان فيه خوف على نفسها ومالها ، وفيه عجزها عن الرجوع إلى أهلها ، وإلزامها بالمقام بمكة مع عجزها عن ذلك ، وتضررها به لا تأتى به الشريعة ، فإن مذهب عامة العلماء أن من أمكنه الحج ولم يمكنه الرجوع إلى أهله لم بحب عليه الحج ، وفيه قول ضعيف أنه بحب إذا أمكنه المقام . أما مع الضرر الذي نخاف منه على النفس ، أو مع العجز عن الكسب فلا يوجب أحد عليه المقام ، فهذه لا يجب علمها حج محتاج معه إلى سكني مكة — وكثير من النساء إذا لم ترجع مع من حجت معه لم يمكنها بعد ذلك الرجوع ، ولو قدر أنه يمكنها بعد ذلك الرجوع ، فلا يجب علمها أن يبقى وطؤها محرماً مع رجوعها إلى المربع الله مثله إذهو أعظم من إيجاب حجتين — والله تعالى لم يوجب الله مثله إذهو أعظم من إيجاب حجتين — والله تعالى لم يوجب الإحجة واحدة .

. . . ثم ذكر حديث ان عباس مبينا أنه مختلف فى رفعه للنبى صلى الله عليه وسلم وأجاب عليه أنه ليس معنى ذلك أنه يشبه الصلاة من كل وجه وذكر الأمور التى يفارق فيه الطواف للصلاة .

## قائلا في ذلك :

والحديث الذي رواه النسائي عن ابن عباس عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال : « الطواف بالبيت صلاة ، إلا أن الله أباح فيه الكلام فمن تكلم فيه فلا يتكلم إلا نحير » – قد قيل إنه من كلام ابن عباس ، وسواء كان من كلام النبي صلى الله عليه وسلم أو من كلام ابن عباس ، ليس معناه أنه نوع من الصلاة كصلاة الجمعة والاستسقاء والكسوف ، فإن الله قد فرق بين الصلاة والطواف بقوله تعالى : (وطهر بيتي للطائفين والقائمين

والركع السجود(١)).... والآثار عن النبي صلى الله عليه وسلم والصحابة والتابعين وسائر العلماء بالفرق بين مسمى الصلاة ومسمى الطواف متواترة فلا بجوز أن بجعل نوعاً من الصلاة ، والنبي صلى الله عليه وسلم قال: (الصلاة مفتاحها الطهور ، وتحريمها التكبير وتحليلها التسليم(٢)) والطواف ليس تحريمه التكبير ، وتحليله التسليم ، وقد تنازع السلف ومن بعدهم في وجوب الوضوء من الحدث له . والوضوء للصلاة معلوم بالاضطرار من دين الإسلام ، ومن أنكره فهو كافر – ولم ينقل شيء عن النبي صلى الله عليه وسلم في وجوب الوضوء له ، ومنع الحائض لايستلزم منع الحدث ، وتنازع العلماء في الطهارة من الحيض : هل هي واجبة فيه ؟ أو شرط فيه ؟ على قولين فيه ، ولم يتنازعوا في الطهارة للصلاة أنها شرط فيها ، وأيضاً فقد قال النبي صلى الله عليه وسلم : (لا صلاة إلا بأم القرآن)(٣) والقراءة فيه ليست واجبة باتفاق العلماء بل في كراهما قولان للعلماء .

وأيضاً فإنه قد قال: (إن الله محدث من أمره ما شاء ومما أحدث أن لاتكلموا في الصلاة(؛)) فنهى عن الكلام في الصلاة مطلقاً ، والطواف بحوز فيه من الكلام مالا بجوز في غيره ، ومهذا يظهر الفرق بينه وبين صلاة الجنازة فإن لهما تحليلا وتحريماً ، ونهى فيها عن الكلام ، وتصلى بإمام وصفوف وهذا كله متفق عليه ، والقراءة فيها سنة عن النبى صلى الله عليه وسلم وهذا أصح قولى العلماء . . . والمقصود هنا :

أن الحج إذا لم يجب إلا مرة واحدة فكيف يقاس بما يجب فى اليوم والليلة خمس مرات ، وهذا مما يفرق بين طواف الحائض ، وصلاة الحائض،

<sup>(</sup>١) الحج آية ٢٦ .

رُ ) قال في المنتقى رواد الحمسة إلا النسائي ، وقال الترمذي ؛ هذا أصح شيء في هذا الباب واحسن ص ١٩٣ ـ ٢ ميل الأوطار .

<sup>(</sup>٣) رو اه مسلم فی صحیحه ص ٢٦ ــ ٢ النووی علی مسلم .

<sup>(؛)</sup> رواه النسأق بلفظ إن الله أحدث في الصلاة أن لا تكلموا إلا بذكر الله . وما ينبغي لكم وأن تقوموا لله قانتين ص ٣١٨ ـ ١ الفتح السكوير .

فإنها تحتاج إلى الطواف الذي هو فرض عليها مرة في العمر وقد تكلفت السفر الطويل وحملت الإبل أثقالها إلى بلد لم يكن الناس بالغيه إلا بشق الأنفس ، فأبن حاجة هذه إلى الطواف من حاجتها إلى الصلاة التي تستغنى عنها زمن الحيض بما تفعله زمن الطهر ؟ وقد تقدم أن الحائض لم تمنع من القراءة لحاجتها إليها ، وحاجتها إلى هذا الطواف أعظم .

وإذا قال القائل : القرآن تقرؤه مع الحدث الأصغر ، والطواف تجب له الطهارة ، قيل له : هذا فيه نزاع معروف عن السلف والخلف فلابد لك من حجة على وجوب الطهارة الصغرى في الطواف ــ و الاحتجاج بقوله: ( الطواف بالبيت صلاة ) حجة ضعيفة ، فإن غايته أن يشبه بالصلاة في بعض الأحكام ، وليس المشبه كالمشبه به من كل وجه . وإنما أراد أنه كالصلاة فى اجتناب المحظورات التي تحرم خارج الصلاة ، فأما ما يبطل الصلاة وهو الكلام والأكل والشرب والعمل الكثير فليس شيئاً من هذا مبطلا للطواف وإن كره فيه إذا لم يكن به حاجة إليه ، فإنه يشغل عن مقصوده ، كما يكره مثل ذلك عند القراءة والدعاء والذكر ، وهذا كقول النبي صلى الله عليه وسلم : – ( العبد في صلاة ما دام ينتظر الصلاة(١) ) وقوله : ( إذا خرج أحدكم إلى المسجد فلا يشبك بين أصابعه ، فإنه في صلاة ) ولهذا قال : ﴿ إِلَّا أَنَ اللَّهَ أَبَاحِ لَـكُمْ فَيُهُ الْكُلَّامُ ﴾ ومعلوم أنه يباح فيه الأكل والشرب ، وهذه محظورات الصلاة التي تبطلها الأكل والشرب والعمل الكثير ، ولا يبطل شيء من ذلك الطواف بل غايته أنه يكره فيه لغير حاجة كما يكره العبث في الصلاة . ولو قطع الطواف لصلاة مكتوبة ، أو جنازة أقيمت بني على طوافه ، والصلاة لاتقطع لمثل ذلك فليست محظورات الصلاة محظورة فيه ، ولا واجبات الصلاة واجبات فيه كالتحليل والتحريم ، فكيف يقال ، أنه مثل الصلاة فيما بجب لهـا ويحرم فيها ؟

<sup>(</sup>١) وواه مسلم وأبو داود ص ٢٨١ - ١ الترغيب والترهيب .

فمن أوجب له الطهارة الصغرى ، فلا بد له من دليل شرعى . وما أعلم ما يوجب ذلك .

ثم تدبرت ، وتبين لى أن طهارة الحدث لاتشرط فى الطواف ولا تجب فيه بلا ريب . ولكن تستحب فيه الطهارة الصغرى ، فإن الأدلة الشرعية إنما تدل على عدم وجوبها فيه ، وليس فى الشريعة ما يدل على وجوب الطهارة الصغرى فيه ، وحينئذ فلا نسلم أن جنس الطواف أفضل من جنس قراءة القرآن ، بل جنس القراءة أفضل منه ، فإنها أفضل ما فى الصلاة من الأقوال ، والسجود أفضل ما فيها من الأفعال ، والطواف ليس فيه ذكر مفروض .

وإذا قيل: الطواف قد فرض بعضه ، قيل له قد فرضت القراءة في كل صلاة ، فلا تصح صلاة إلا بقراءة ، فكيف يقاس الطواف بالصلاة ، وإذا كانت القراءة أفضل ، وهي تجوز للحائض مع حاجتها إليها في أظهر قولى العلماء ، فالطواف أولى أن بجوز مع الحاجة .

وإذا قيل: أنتم تسلمون أن الطواف فى الأصل محظور على الحائض وإنما يباح للضرورة ، قيل: من علل بالمسجد فلا يسلم أن نفس فعله محظور لنفسه ، ومن سلم ذلك يقول: وكذلك من القرآن ما هو محظور على الحائض. وهو القراءة فى الصلاة . وكذلك فى غير الصلاة لغير حاجة يحرمها أكثر العلماء ، وإنما أبيحت للحاجة ، فإذا أبيحت للحاجة فالطواف أولى .

ثم مس المصحف يشرط له الطهارة الكبرى والصغرى عند حماهير العلماء ، وكما دل عليه الكتاب والسنة ، وهو ثابت عن سلمان وسعد وغيرهم من الصحابة ، وحرمة المصحف أعظم من حرمة المساجد ومع هذا إذا اضطر الجنب والمحدث والحائض إلى مشه مشة فإذا اضطر إلى الطواف الذى لم يقم دليل شرعى على وجوب الطهارة فيه مطلقاكان أولى بالجواز .

فإذا قيل : الطواف منه ما هو واجب ، قيل : ومس المصحف قد بجب

فى بعض الأحوال إذا احتيج إليه لصيانته الواجبة . والقراءة الواجبة ، أو الحمل الواجب ، إذا لم يمكن أداء الواجب إلا بمسه .

وقوله صلى الله عليه وسلم: (الحائض تقضى المناسك كلها إلا الطواف بالبيت (١) ) من جنس قوله : ١ لا يقبل صلاة أحدكم إذا أحدث حتى يتوضأ(٢) » وقوله : « لا يقبل الله صلاة حائض إلا نجار (٣) » وقوله صلى الله عليه وسلم : « لا أحل المسجد لجنب و لا حائض(٤) » بل اشتراط الوضوء فى الصلاة ــ وخمار المرأة فى الصلاة ، ومنع الصلاة بدون ذلك أعظم من منع الطواف مع الحيض ، وإذا كان قد حرم المسجد على الجنب والحائض ورخص للحائض أن تناوله الحمرة من المسجد ، وقال لهـا : ( إن حيضتك ليست في يدك(ه) ) تبنن أن الحيضة في الفرج والفرج لاينال المسجد ، وهذه العلة تقتضي إباحها للحائض مطلقاً ، لكن إذا كان قد قال : ( لا أحل المسجد لجنب ولا حائض) فلابد من الجمع بين ذلك والإيمان بكل ما جاء من عند الله وإذا لم يكن أحدهما ناسخًا للآخر فهذا عام مجمل ، وهذا خاص فيه إباحة المرور ، وهو مستثنى من ذلك التحريم ، مع أنه لاضرورة . فإباحة الطواف للضرورة لا تنافى تحريمه بذلك النص ، كإباحة الصلاة للمرأة بلا خمار للضرورة ، وإباحة الصلاة بلا وضوء للضرورة بالتيمم ، بل وبلا وضوء ولا تيمم للضرورة ، كما فعل الصحابة لما فقدوا الماء قبل زول الآية ، وكإباحته للصلاة بلا قراءة للضرورة ، مع قوله : (لاصلاة إلا بأم القرآن(١)) وكإباحة الصلاة والطواف مع النجاسة للضرورة مع قوله : ( حتيه ثم

<sup>(</sup>١) تقدم تخريجه .

<sup>(</sup>۲) رواه مسلم ص ٤٠٥ ـ ١ النووى على مسلم .

 <sup>(</sup>٣) أخرجه أبو داود . والترمذي في الصلاة . وابن ماجة في الحيض والحاكم والبيه في
 ص ٢٩٥ ـ ١ نصب الراية مع حاشيته بنية الألمى في تخريج الزيلمي .

 <sup>(</sup>٤) رواه أبو داود من حديث دائشة . وابن الحجة والطبرانى فى معجمه من حديث أم سلمة
 ص ١٩٤٠ ـ ١ نصب الراية .

<sup>(</sup>٥) رواه مسلم ، وأبو داود ، والترمذي ، والنسائي ص ٣٨٨ ـ ١ الفتح الكبير .

<sup>(</sup>٦) تقدم تخریجه .

اقرصيه ثم صلى فيه(١)) وإباحة الصلاة على المكان النجس الضرورة مع قوله: (جعلت لى كل أرض طيبة مسجداً وطهوراً(٢)) بل تحريم الدم ولحم الخنزير أعظم الأمور، وقد أبيح المضرورة. والذى جاءت به السنة أن الطواف عبادة متوسطة بين الصلاة وبين سائر المناسك، فهو أفضل من غيره لنهى الحائض عنه، فالصلاة أكمل منه. وذلك لأنه يشبه الصلاة أكثر من غيره، ولأنه محتص بالمسجد فلهاتين الحرمتين منعت منه الحائض، ولم تأت سنة تمنع المحدث منه، وما لم يحرم على المحدث فلا يحرم على الحائض مع الضرورة بطريقين: – الأولى والأخرى، كقراءة القرآن، والاعتكاف في المسجد ولو حرم عليها مع الحدث فلا يلزم تحريم ذلك مع الضرورة مم المصحف وغيره ومن جعل حكم الطواف مثل حكم الصلاة فيا يجب كم الحدث النص والإحماع.

وليس لأحد أن يحتج بقول أحد فى مسائل النزاع ، وإنما الحجة النص والإحماع ، ودليل مستنبط من ذلك تقرر مقدماته بالأدلة الشرعية لا بأقوال بعض العلماء ، فإن أقوال العلماء يحتج لهما بالأدلة الشرعية لا يحتج بها على الأدلة الشرعية ، ومن تربى على مذهب قد تعوده واعتقد ما فيه وهو لايحسن الأدلة الشرعية ، وتنازع العلماء لايفرق بين ما جاء عن الرسول . وتلقته الأمة بالقبول يحيث بجب الإيمان به . وبين ما قاله بعض العلماء ويتعسر أو يتعذر إقامة الحجة عليه ، ومن كان لايفرق بين هذا وهذا لم يحسن أن يتكلم فى العلماء . وإنما هو من المقلدة الناقلين لأقوالهم ، مثل المحدث عن غيره . والشاهد على غيره لايكون حاكماً . والناقل المحرد يكون حاكماً غيره . والشاهد على غيره لايكون حاكماً . والناقل المحرد يكون حاكماً

<sup>(</sup>۱) أخرجه الشافعي من حديث أسماء بلفظ : حتيه ثم اقرصيه بالمــاء ورشيه وصلى فيه ص ٥١ - ١ نيل الأوطار -- ورواه البخارى ومسلم وأحمد بلفظ تحته ثم تقرصه بالمــاء ، ثم تنضحه ثم تصلى فيه ٥١ - ١ منتتى الأخبار مع شرحه نيل الأوطار .

<sup>(</sup>۲) قال فى المنتق رواه أحمد بلفظ جعلت لى الأرض مسجداً وطهوراً أينا أدركتنى الصلاة تمسحت وصليت ورواه مسلم بلفظ : وجملت لنا الأرض كلها مسجداً ، وجملت تربتها لنا طهوراً إذا لم نجد المساء ص ٣٠٤ ، ٣٠٨ ـ ١ نيل الأوطار ورواه البخارى بلفظ : وجملت لى الأرض مسجداً وطهوراً . . . ص ٩١ ـ ١ صحيح البخارى .

لامفتياً ، ولا محتمل حال هذه المرأة إلا تلك الأمور الثلاثة أو هذا القول أو أن يقال طواف الإفاضة قبل الوقوف بجزىء إذا تعذر الطواف بعده ، كما يذكر ذلك قولا في مذهب مالك فيمن نسى طواف الإفاضة حتى عاد إلى بلده أنه يجزئه طواف القدوم ، هذا مع أنه ليس لهـا فيه فرج فإنها قد ممتد سها الحيض من حين تدخل مكة إلى أن نخرج الحاج . وفيه أيضاً تقديم الطواف قبل وقته الثابت بالكتاب والسنة والإحماع ، والمناسك قبل وقبهاً لاتجزىء وإذا دار الأمر بين أن تطوف طواف الإفاضة مع الحدث ، وبين ألاتطوف ، كان أن تطوفه مع الحدث أولى ، فإن في اشتراط الطهارة نزاعاً معروفاً وكثبر من العلماء كأبى حنيفة وأحمد في إحدى الروايتين عنه يقولون : إنها في حال القدرة على الطهارة إذا طافت مع الحيض أجزأها وعلمها دم مع قولهم أنها تأثم بذلك ، ولو طافت قبل التعريف لم بجزئها ــ وهذا القول مشهور معروف ، فتبن لك أن الطواف مع الحيض أولى من الطواف قبل الوقت ، وأصحاب هذا القول يقولون : إن الطهارة واجبة فها لا شرط فها ، والواجبات كلها تسقط بالعجز . ولهذا كان قول أبي حنيفة وغيره من العلماء أن كل ما بجب في حال دون حال فليس بفرض . وإنما الفرض --ما بجب على كل أحد في كل حال، ولهذا قالوا: إن طواف الوداع لما أسقطه النبي صلى الله عليه وسلم عن الحائض دل على أنه ليس بركن ، بل بجبره دم ــ وكذلك المبيت عمني لما أسقطه عن أهل السقاية دل على أنه ليس بفرض بل هو واجب بجبره دم ، وكذلك الرمى لمـا جوز فيه للرعاة وأهل السقايه التأخير من وقت إلى وقت دل ذلك على أن فعله فى ذلك الوقت ليس بفرض ، وكذلك لما رخص للضعفة أن يفيضوا من جمع بليل دل على أن الوقوف بمزدلفة بعد الفجر ليس بفرض . بل هو واجب بجبره الدم ، فهذا حجة لهوالاء العلماء من أصحاب أبى حنيفة والشافعي وأحمد وغيرهم وقد ذكرها أصحاب أبي حنيفة كالطحاوي و غبره .

فإذا كان قولهم إن الطهارة ليست فرضاً في الطواف ولا شرطاً فيه ٧٦٥ بل هى واجبة تجبر بدم دل ذلك على أنها لانجب على كل أحد فى كل حال ، فإنما أوجب على كل أحد فى كل حال إنما هو فرض عندهم لابد من فعله لابجبر بدم .

وحينئذ فإذا كانت الطهارة واجبة فى حال دون حال سقطت مع العجز ، كما سقط سائر الواجبات مع العجز ، كطواف الوداع ، وكما يباح للمحرم ما محتاج إليه الناس من حاجة عامة كالسراويل والحفين فلا فدية عند أكثر العلماء كالشافعى وأحمد ، وسائر فقهاء الحديث نحلاف ما محتاج إليه فى بعض الأحوال ، فإنه لايباح إلا مع الفدية . وأبو حنيفة يوجب الفدية فى الجميع ، وحينئذ فهذه المحتاجة إلى الطواف أكثر ما يقال : أنه يلزمها دم ، كما هو قول أبى حنيفة ، وأحد القولين فى مذهب أحمد ، فإن الدم يلزمها بدون العذر ، على قول من بجعل الطهارة واجبة ، وأما مع العجز فإذا قيل بوجوب ذلك فهذا غاية ما يقال فها ، والأقيس أنه لا دم علها عند الضرورة ، وأما أن بجعل هذا واجباً بجره دم ، ويقال : إنه لا يسقط للضرورة فهذا خلاف أصول الشريعة .

وقد تبين بهذا أن المضطرة إلى الطواف مع الحيض لما كان في علماء المسلمين من يفتها بالإجزاء مع الدم وإن لم تكن مضطرة ، لم تكن الأمة مجمعة على أنه لابجزئها إلا الطواف مع الطهر مطلقاً وحينئذ فليس مع المنازع القائل بذلك لانص ، ولا إحماع ، ولا قياس ، وقد بينا أن هذا القول مستلزم لجواز ذلك عند الحاجة . وأن العلماء اختلفوا في طهارة الحدث هل هي واجبة علمها ؟ وأن قول النفاة للوجوب أظهر فلم تجمع الأمة على وجوب الطهارة مطلقاً ولا على أن شيئاً من الطهارة شرط في الطواف وأما الذي لا أعلم فيه نزاعاً أنه ليس لها أن تطوف مع الحيض إذ كانت قادرة على الطواف مع الطهر فما أعلم منازعاً في أن ذلك يحرم علمها وتأثم به ، وتنازعوا في مع الطهر في أعلم منازعاً في أن ذلك يحرم علمها وتأثم به ، وتنازعوا في أجزائه : فذهب أي حنيفة بجزئها ذلك ، وهو قول في مذهب أحمد فإن أحمد نص في رواية على أن الجنب إذا طاف ناسياً أجزأه ذلك ، فمن أصحابه من قصر ذلك على حال النسيان ومهم من قال هذا يدل على أن الطهارة من قصر ذلك على حال النسيان ومهم من قال هذا يدل على أن الطهارة من قصر ذلك على حال النسيان ومهم من قال هذا يدل على أن الطهارة من قصر ذلك على حال النسيان ومهم من قال هذا يدل على أن الطهارة من قصر ذلك على أن الطهارة من قصر ذلك على أن الجنب إذا طاف ناسياً أجزأه ذلك ، فمن أصحابه من قصر ذلك على حال النسيان ومهم من قال هذا يدل على أن الطهارة من قصر ذلك على أن الطهارة من قصر ذلك على أن الطهارة من قال هذا يدل على أن الطهارة من قصر ذلك على أن المهارة المنازعات النسيا أجراء النسيا أجراء المنازعات على أن المهارة المنازعات النسيا أجراء المنازعات النسيا أجراء المنازعات المنازعات النسيا أجراء المنازعات المنازعات النسيا أجراء المنازع المنازعات المنازعات المنازع المنازعات المنازعات المنازعات المنازع ال

ليست فرضاً ، إذ لو كانت فرضاً لما سقطت بالنسيان ، لأنها من باب المأمور به لا من باب المنهى عنه كطهارة الحدث فى الصلاة ، نحلاف اجتناب النجاسة فى الصلاة فإن ظاهر مذهب أحمد أنه إذا صلى ناسياً لها أو جاهلا به أو جاهلا به لا يعيد لأن ذلك من باب المنهى عنه فإذا فعله ناسياً أو جاهلا به لم يكن عليه إثم فيكون وجوده كعدمه . ثم إن من أصحابه من قال : هذا يدل على أن الطهارة فى الطواف ليست عنده ركناً على هذه الرواية ، بل واجبة تجمر بدم ، وحكى هؤلاء فى صحة طواف الحائض روايتين :

إحداهما : لايصح ، والثانية : يصح وتجبره بدم . وممن ذكر هذا أبو البركات(١) وغيره ، وكذلك صرح غير واحد منهم بأن هذا النزاع في الطهارة من الحيض والجنابة كمذهب أبي حنيفة ، فعلى هذا القول تسقط بالعجز كماثر الواجبات ، وذكر آخرون من أصحابه عنه ثلاث روايات : رواية يجزئه الطواف مع الجنابة ناسياً ولا دم عليه .

ورواية أن عليه دماً ، ورواية أنه لا يجزئه ذلك . وبعض الناس يظن أن النزاع في مذهب أحمد إنما هو في الجنب والمحدث دون الحائض ، وليس الأمر كذلك ، بل صرح غير واحد من أصحابه بأن النزاع في الحائض وغيرها ، وكلام أحمد يدل على ذلك . وتبين أنه كان متوقفاً في طواف الحائط ، وفي طواف الجنب ، وكان يذكر أقوال الصحابة والتابعين وغيرهم في ذلك ، فذكر أبو بكر عبد العزيز في (الشافي) عن الميموني (٢) قال : قلت لأحمد : من سعى وطاف طواف الواجب على غير طهارة ، ثم واقع أهله ؟ فقال : هذه مسألة . الناس فها مختلفون ، وذكر قول ابن عمر ، وما يقول عطاء ،

<sup>(</sup>۱) هو الحافظ العالم محدث بغداد أبو البركات عبد الوهاب بن المبارك بن أحمد الأنماطى البغدادى ولد سنة ۲۲ هوقال أبو سعد حافظ متقن جامع واسع الرواية . جمع وخرج ، وكان لا يجوز الإجازة على الإجازة ولم يتزوج . مات سنة ۳۸ ه ه طبقات الحفاظ ۲۹ ه

 <sup>(</sup>۲) دو الحافظ الفقیه أبو الحسن عبد الملك بن عبد الحمید بن میمون بن مهران الجزری
المیمونی الزق عالم بلده ومفتیه . كان من كبار أصحاب أحمد بن حنبل مات فی دبیع الأول
سنة ۲۷۶ ه ( تذكرة الحفاظ ۲۰۳ ) .

وما يسهل فيه ، وما يقول الحسن ، وأمر عائشة . فقال الذي صلى الله عليه وسلم حين حاضت : « افعلى ما يفعل الحاج ، غير أن لاتطوفى بالبيت ، إن هذا أمر قد كتبه الله على بنات آدم(۱) » فقد بليت به نزل عليها ليس من قبلها ، قال الميمونى : قلت : فن الناس من يقول عليه الحج ، فقال نعم : كذلك أكثر علمى ، ومن الناس من يذهب إلى أن عليه دماً ؟ قال أبو عبد الله : أو لا وآخراً . هى مسألة مشتبهة فيها نظر . دعنى حتى أنظر فيها ، ومن الناس من يقول : وإن رجع إلى بلده لا يرجع حتى يطوف . قلت : والنسيان . قال : والنسيان أهون حكماً بكثير . يريد أهون ممن يطوف على غير طهارة متعمداً .

قال أبو بكر عبد العزيز: قد بينا أمر الطواف بالبيت فى أحكام الطواف على قولين يعنى لأحمد ، أحد القولين : إذا طاف الرجل وهو غير طاهر أن الطواف بجزىء عنه إذا كان ناسياً ، والقول الآخر : أنه لابجزئه حتى يكون طاهراً ، فإن وطأ وقد طاف غير طاهر ناسياً فعلى قولين : مثل قوله فى الطواف ، فمن أجاز الطواف غير طاهر قال : تم حجه . ومن لم يجزه إلا طاهراً رده من أى المواضع ذكر حتى يطوف ، حتى قال : ومهذا أقول : فأبو بكر وغيره من أصحاب أحمد يقولون فى إحدى الروايتين بجزئه مع العذر ولا دم عليه ، وكلام أحمد بين فى هذا . وحواب أحمد المذكور ببين أن النزاع عنده فى طواف الحائض وغيره .

وبالجملة هل يشترط للطواف شروط الصلاة ؟ على قولين فى مذهب أحمد ، وغيره .

أحدهما : يشترط ، كقول مالك ، والشافعي ، وغيرهما .

والثانى : لايشترط ، وهذا قول أكثر السلف وهو مذهب أبى حنيفة وغيره وهذا القول هو الصواب ، فإن المشترطين فى الطواف كشروط

<sup>(</sup>۱) وواه مسلم ص ۳۱۳ ـ ۳ النووی على مسلم .

الصلاة ليس معهم حجة إلا قواه صلى الله عليه وسلم ( الطواف بالبيت صلاة(١)) وهذا لو ثبت عن النبي صلى الله عليه وسلم لم يكن لهم فيه حجة كما تقدم ــوالأدلة الشرعية تدل على خلاف ذلك فإن النبي صلى الله عليه وسلم لم يوجب على الطائفين طهارة ولا اجتناب نجاسة . بل قال : ( مفتاح الصلاة الطهور ، وتحريمها التكبر ، وتحليلها التسلم(٢) ) والطواف ليس كذلك . والطواف لايجب فيه ما يجب في الصلاة ، ولا يحرم فيه ما يحرم في الصلاة ، ولا يحرم فيه ما يحرم في الصلاة . ولطل أن يكون مثلها .

وقد ذكروا من القياس أنها عبادة متعلقة بالبيت فكانت الطهارة وغير ها شرطاً فيها كالصلاة ، وهذا القياس فاسد ، فإنه يقال لانسلم أن العلة فى الأصل كونها متعلقة بالبيت ، ولم بذكروا دليلا على ذلك . والقياس الصحيح ما بين فيه أن المشترك بين الأصل والفرع هو علة الحكم أو دليل العلة .

وأيضاً فالطهارة إنما وجبت لكونها صلاة سواء تعلقت بالبيت أو لم تتعلق . ألا ترى أنهم لمما كانوا يصلون إلى الصخرة كانت الطهارة أيضاً شرطاً فيها ، ولم تكن متعلقة بالبيت .

وكذلك أيضاً إذا صلى إلى غير القبلة كما يصلى المتطوع في السفر ، وكصلاة الحوف راكباً ، فإن الطهارة شرط وليست متعلقة بالبيت .

<sup>(</sup>۱) رواه ابن حبان في « صحيحه » من حديث فضيل بن عياض ، والحاكم في « مستدركه » من حديث سفهان كلاهما عن عطاه بن السائب عن طاوس عن ابن عباس ، قال قال رسول الله على الله و العلواف بالهيت صلاة إلا أن الله قد أحل فيه النطق ، فمن نطق فيه فلا ينطق إلا بخير » « وسكت الحاكم عنه ، وأخرجه الله مذى في كتابه عن جرير عن عطاء بن السائب به : بلفظ ؛ العاواف حول البيت مثل الصلاة . قال : وقد دوى هذا الحديث عن ابن طاوس ، وغيره عن طاوس ، وقال الهيم في المرفة بسنده ، ثم قال : وهذا حديث عماء بن السائب في دواية جماعة عنه ورواه الهيم في المرفة بسنده ، ثم قال : وهذا حديث قد رفعه عطاء بن السائب في دواية جماعة عنه وروى عنه موقوفاً و هو أصبع ، اللهي . . . ص ٢ ه . . ٣ نصب الراية .

<sup>(</sup>۲) أخرجه أبو داود و الرملي . و ابن ماجة عن على بن أبي طالب ، ورواه أحد و ابن أبي شببة ، وإسمال بن راهويه . و البزار في مسانيدهم قال النووى « في الحلاصة » ، وهو حديث حسن . و رواه الطبر اني ، ثم البيئي ص ۲۰۷ - ۱ نصب الراية .

وأيضاً فالنظر إلى البيت عبادة متعلقة بالبيت ولا يشترط له الطهارة ولا غيرها . ثم هناك عبادة من شرطها المسجد ، ولم تكن الطهارة شرطاً فيها كالاعتكاف ، وقد قال تعالى : (وطهر بيتي للطائفين والقائمين والركع السجود(١)) فليس إلحاق الطائف بالراكع الساجد بأولى من إلحاقه بالعاكف بل بالعاكف أشبه لأن المسجد شرط في الطواف والعكوف ، وليس شرطاً في الصلاة .

فإن قيل: الطائف لابد أن يصلى الركعتين بعد الطواف، والصلاة لاتكون إلا بطهارة: قيل وجوب ركعتى الطواف فيه نزاع وإذا قدر وجوبهما لم تجب فيهما الموالاة، وليس اتصالها بالطواف أعظم من اتصال الصلاة بالحطبة يوم الجمعة، ومعلوم أنه لو خطب محدثاً ثم توضأ، وصلى الجمعة جاز، فلأن يجوز أن يطوف محدثاً ثم يتوضأ ويصلى الركعتين بطريق الأولى.

وهذا كثير ما يبتلي به الإنسان إذا نسى الطهارة في الخطبة والطواف فإنه يجوز له أن يتطهر ويصلي وقد نص على أنه إذا خطب وهو جنب جاز .

وإذا تبين أن الطهارة ليست شرطاً يبتى الأمر دائراً بين أن تكون واجبة وبين أن تكون أن تكون واجبة وبين أن تكون سنة وهما قولان أن تكون سنة وهما قولان فى مذهب أحمد وغيره ، وفى مذهب أبى حنيفة ، لكن من يقول هى سنة من أصحاب أبى حنيفة يقول: مع ذلك عليها دم . وأما أحمد فإنه يقول: لا شىء عليها ، لا دم ولاغيره .

كما صرح به فيمن طاف جنباً وهو ناس فإذا طافت حائض مع التعمد. توجه القول بوجوب الدم عليها ــ وأما مع العجز فهنا غاية ما يقال: إن عليها دماً ــ والأشبه أنه لابجب الدم ، لأن هذا واجب تومر به مع القدرة لا مع العجز ، فإن لزوم الدم إنما بجب بترك مأمور ، وهي لم تترك مأموراً في هذه الحالة ، ولم تفعل محظوراً من محظورات الإحرام ، وهذا ليس من محظورات الإحرام ، فهنا الحظر الحظرات الإحرام ، فهنا الطواف يفعله الحلال والحرام ، فصار الحظر

<sup>(</sup>١) الحج آية ٢٦ .

هناك من جنس حظر اللبث فى المسجد . واعتكاف الحائض فى المسجد ، أو مس المصحف ، أو قراءة القرآن . وهذا يجوز للحاجة بلا دم ، وطواف الإفاضة إنما بجوز بعد التحلل الأول ، وهى حينئذ يباح لهما المحظورات إلا الجماع . فإن قيل : لو كان طوافها مع الحيض ممكناً أمرت بطواف القدوم وطواف الوداع ، والنبي صلى الله عليه وسلم أسقط طواف الوداع عن الحائض . وأمر عائشة لما قدمت وهى متمتعة فحاضت أن تدع أفعال العمرة ، وتحرم بالحج ، فعلم أنه لا يمكنها الطواف .

قيل: الطواف مع الحيض محظور لحرمة المسجد، أو للطواف . أولها ، والمحظورات لاتباح إلا حال الضرورة ، ولا ضرورة بها إلى طواف الوداع فإن ذلك ليس من الحج ، ولهذا لا يودع المقيم بمكة وإنما يودع المسافر عها فيكون آخر عهده بالبيت ، وكذلك طواف القدوم ليست مضطرة إليه ، بل لو قدم الحاج وقد ضاق الوقت عليه بدأ يعرفه ، ولم يطف للقدوم ، فهو إن أمر بهما القادر عليهما إما أمر إيجاب فيهما ، أوفى أحدهما، أو استحباب فإن العلماء في ذلك أقوالا وليس واحد منهما ركناً يجب على كل حاج بالسنة الثابتة باتفاق العلماء . خلاف طواف الفرض فإنها مضطرة إليه ، لأنه لاحج الا به ، وهذا كما يباح لهما دخول المسجد للضرورة ولا تدخله لصلاة ولا اعتكاف وإن كان منذوراً ، بل المعتكفة إذا حاضت خرجت من المسجد ونصبت لهما قية في فنائه .

وهذا أيضاً يدل على أن منع الحائض من الطواف كمنعها من الاعتكاف فيه لحرمة المسجد وإلا فالحيض لايبطل اعتكافها ، لأنها مضطرة إليه بل إنها تمنع من المسجد ، لا من الاعتكاف ، فإنها ليست مضطرة إلى أن تقيم في المسجد ، ولو أبيح لهما ذلك مع دوام الحيض لكان في ذلك إباحة المسجد للحيض ، وأما الطواف فلا يمكن إلا في المسجد الحرام ، فإنه مختص ببقعة معينة ليس كالاعتكاف فإن المعتكف يخرج من المسجد لما لابد منه ، كقضاء الحاجة ، والأكل والشرب ، وهو معتكف في حال خروجه من المسجد ، ليس له في تلك الحال أن يباشر النساء وهو كما قال تعالى :

(ولا تباشروهن وأنتم عاكفون فى المساجد(١)) وقوله: ( فى المساجد ) يتعلق بقوله : ( عاكفون ) لا بقوله ( تباشروهن ) فإن المباشرة فى المسجد لاتجوز للمعتكف ولا لغيره ، بل المعتكف فى المسجد ليس هله أن يباشر إذا خرج منه لما لابد منه .

فلها كان هذا يشبه الاعتكاف ، والحائض تخرج لما لابد منه ، فسلم يقطع الحيض اعتكافها ، وقد حمع سبحانه بين العكوف والطواف والصلاة .' في الأمر بتطهير بيته بقوله : ( وظهر بيتي للطائفين والعاكفين والركع السجود(٢)) فنعه من الحيض من تمام طهارته والطواف كالعكوف لا كالصلاة فإن الصلاة تباح في حميع الأرض لاتختص بمسجد ، ونجب لهـا و بحرم فها مالا محرم في اعتكاف ولا طواف. وحقيقة الأمر أن الطواف عبادة من العبادات التي يفعلها الحلال والحرام لاتختص بالإحرام ، ولهذا كان طواف الفرض إنما بجب بعد التحلل الأول فيطوف الحاج الطواف المذكور في قوله تعالى : \_ ( ثم ليقضوا تفتهم وليوفوا نذورهم وليطوفوا بالبيت العتيق(٣) ) فيطوف الحجاج وهم حلال قد قضوا حجهم ، ولم يبق عليهم محرم إلا النساء ولهذا لو جامع أحدهم في هذه الحال لم يفسد نسكه بانفاق الأُنْمَة ، وإذا كانت عبادة من العبادات فهي عبادة مختصة بالمسجد الحرام ، كما أن الاعتكاف يختص بجميع المساجد ، والله تعالى قد أمر بتطهير بيته للطائفين والعاكفين والركع السجود ، وليس هو نوعاً من الصلاة فإذا ترك من و اجبه شيئاً ، فقد يقال ترك شيئاً . ومن ترك شيئاً من نسكه فعليه دم، وإذا ترك الواجب الذي هو صفة في الطواف للعجز فهذا محل اجتهاد ، هل يلحق عن ترك شيئاً من نسكه ؟ أو يقال : هذا فيمن ترك نسكاً مستقلا ، أو تركه مع القدرة بلا عدر ، أو ترك ما يختص بالحج والعمرة .

<sup>(</sup>١) البقيسرة آية ١٨٧.

 <sup>(</sup>۲) الهج آیة ۲۲. هكذا فی الأصل ، والصواب قوله : (والقائمین) ولعل ابن تیمیة أواد آیة : ( وعهدنا إلى إبر اهم و إسماعیل أن طهرا بنتی للطائفین والماکفین والرکع السجود)
 ۱۲۵ البقرة .

<sup>(</sup>٧) الحج آية ٢٩ .

وأما القول بأن هذه العاجزة عن الطواف مع الحيض ترجع محرمة أو تكون كالمحصر ، أو يسقط عها الحج ، أو يسقط عها طواف الفرض فهذه أقوال كلها محالفة لأصول الشرع ، مع أنى لم أعلم إماماً من الأئمة صرح بشيء منها في هذه الصورة ، وإنما كلام من قال عليها دم أو ترجع محرمة ونحو ذلك – من السلف والأئمة – كلام مطلق يتناول من كان يفعل ذلك في عهدهم ، وكان زمنهم يمكنها أن تحتبس حتى تطهر وتطوف ، وكانوا يأمرون الأمراء أن محتبسوا حتى تطهر الحيض ويطفن ، ولهذا ألزم مالك وغيره المكارى الذي لها أن محتبس معها حتى تطهر وتطوف ، ثم إن أصحابه قالوا : لا يجب على مكاربها في هذه الأزمان أن محتبس معها لما عليه في ذلك من الضرر .

فعلم أن أجوبة الأئمة بكون الطهارة من الحيض شرطاً أو واجباً كان مع القدرة على أن تطوف طاهراً لا مع العجز عن ذلك ، اللهم إلا أن يكون منهم من قال بالاشتراط أو الوجوب فى الحالين ، فيكون النزاع مع من قال ذلك ، والله تعالى أعلم وصلى الله على محمد(١).

وقال أيضاً: وإن حاضت قبل طواف الإفاضة فعلها أن تحتبس حتى تطهر وتطوف إذا أمكن ذلك ، وعلى من معها أن يحتبس لأجلها إذا أمكنه ذلك ، ولما كانت الطرقات آمنة فى زمن السلف ، والناس يردون مكة ويصدرون عنها فى أيام العام كانت المرأة بمكنها أن تحتبس هى وذو محرمها ومكاربها حتى تطهر ثم تطوف ، فكان العلماء يأمرون بذلك ، وربما أمروا الأمير أن محتبس لأجل الحيض ، حتى يطهرن كما قال النبى صلى الله عليه وسلم أحابستنا هى ؟ (٢)

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي ص ۱۷٦ – ۲۱۸ ـ ۲٦ .

<sup>(</sup>٢) قال فى المنتقى متفق عليه : ولفظ الحديث ما روته عائشة قالت : « حاضت صفية بنت حيى بعد ما أفاضت » قالت : فذكرت ذلك لرسول الله صلى الله عليه وسلم فقال : أحابستنا هى ؟ قلت : يا رسول الله إنها قد أفاضت وطافت بالبيت ثم حاضت بعد الإضافة ، قال : فلتنفر إذن » .

وقال أبو هريرة ــ رضى الله عنه ــ آمير ، وليس بأمير : امرأة مع قوم حاضت قبل الإفاضة فيحتبسون لأجلها حيى تطهر وتطوف ، أو كما قال :

وأما هذه الأوقات فكثير من النساء أو أكثر هن لا يمكنها الإحتباس بعد الوفد ، والوفد ينفر بعد التشريق بيوم أو يومين أو ثلاثة . وتكون هي قد حاضت ليلة النحر ، فلا تطهر إلا لسبعة أيام أو أكثر . وهي لا يمكنها أن تقيم يمكة حتى تطهر ، إما لعدم النفقة أو لعدم الرفقة التي تقيم معها ، ولا يمكنها المقام يمكة لعدم هذا أو هذا أو لحوف الضرر على نفسها ومالها في المقام ، وفي الرجوع بعد الوفد ، والرفقة التي معها تارة لا يمكنهم الاحتباس لأجلها إما لعدم القدرة على المقام ، والرجوع وحدهم ، وإما لحوف الضرر على أنفسهم وأموالهم ، وتارة يمكنهم ذلك لكن لا يفعلونه فتبقي هذه معذورة .

فهذه «المسألة» - التي عمت بها البلوى، فهذه إذا طافت وهي حائض وجبرت بدم أو بدنة أجزأها ذلك عند من يقول: الطهارة ليست شرطاً كما تقدم في مذهب أبي حنيفة وأحمد في إحدى الروايتين عنه، وأولى. فإن هذه معذورة، لكن هل يباح لها الطواف مع العذر هذا محل نظر. وكذلك قول من بجعلها شرطاً، هل يسقط هذا الشرط للعجز عنه ويصح الطواف؟ هذا هو الذي بحتاج الناس إلى معرفته.

فيتوجه أن يقال: إنما تفعل ما تقدر عليه من الواجبات ، ويسقط عنها ما تعجز عنه ، فتطوف ، وينبغى أن تغتسل – وإن كانت حائضاً – كما تغتسل للإحرام، وأولى . وتستثفر كما تستثفر المستحاضة وأولى : وذلك لوجوه :

أحدها: أن هذه لا يمكن فيها إلا أحد أمور خمسة: إما أن يقال: تقيم حتى تطهر وتطوف ، وإن لم يكن لها نفقة ولا مكان تأوى إليه بمكة ، وإن لم يمكنها الرجوع إلى بلدها. وإن حصل لها بالمقام بمكة من يستكرهها على الفاحشة ، فيأخذ مالها إن كان معها مال.

و إما أن يقال : بل ترجع غير طائفة بالبيت وتقيم على ما بتى من إحرامها إلى أن بمكنها الرجوع و إن لم يمكنها بقيت محرمة إلى أن تموت .

وإما أن يقال: بل تتحلل كما يتحلل المحصر، ويبقى تمام الحج فرضاً عليها تعود إليه كالمحصر عن البيت مطلقاً، لعذر فإنه يتحلل من إحرامه، ولكن لم يسقط الفرض عنه بل هو باق فى ذمته باتفاق العلماء، ولو كان قد أحرم بتطوع من حج أو عمرة فأحصر، فهل عليه قضاؤه ؟

على قولين مشهورين هما روايتان عن أحمد: أشهرهما عنه أنه لا قضاء عليه ، وهو قول مالك والشافعي ، والثاني عليه القضاء وهو قول أبى حنيفة وكل من الفريقين احتج بعمرة القضية ، هولاء قالوا : قضاها النبي صلى الله عليه وسلم . وأولئك قالوا : لم يقضها المحصرون معه ، فإنهم كانوا أكثر من ألف وأربعائة والذين اعتمروا معه عمرة القضية في العام القابل كانوا دون ذلك بكثير ، وقالوا سميت عمرة القضية لأنه قاضي عليها المشركين ، لا لكونه قضاها وإنما كانت عمرة قائمة بنفسها .

و إما أن يقال : من تخاف أن تحيض فلا يمكنها الطواف طاهراً لا تؤمر بالحج لا إبجاباً ولا استحباباً ، ونصف النساء أو قريب من النصف يحضن ، أما فى العاشر وأما قبله بأيام ، ويستمر حيضهن إلى ما بعد التشريق بيوم ، أو يومين ، أو ثلاثة ، فهولاء فى هذه الأزمنة فى كثير من الأعوام أو أكثر ها لا يمكنهن طواف الإفاضة مع الطهر فلا يحججن ، ثم إذا قدر أن الواحدة حجت فلابد لها من أحد الأمور الثلاثة المتقدمة ، إلا أن أن يسوغ الواحدة حجت فلابد لها من أحد الأمور الثلاثة المتقدمة ، إلا أن أن يسوغ لها الطواف مع الحيض . ومن المعلوم . أن الوجه الأول لا بجوز أن تؤمر به فإن فى ذلك من الفساد فى دينها و دنياها ما يعلم بالاضطرار أن الله نهى عنه فضلا عن أن يأمر به

والوجه الثانى : كذلك لثلاثة أوجه .

أحدها : أن الله لم يأمر أحداً أن يبقى محرماً إلى أن بموت فالمحصر

بعدو له أن يتحلل باتفاق العلماء ، والمحصر عمرض ، أو فقر فيه نزاع مشهور ، فن جوز له التحلل فلا كلام فيه ، ومن منعه التحلل قال : إن ضرر المرض والفقر لا زول بالتحلل نخلاف حبس العدو فإنه يستفيد بالتحلل الرجوع إلى بلده ، وأباحوا له أن يفعل ما محتاج إليه من المحظورات ، ثم إذا فاته الحج تحلل بعمرة الفوات ، فإذا صح المريض ذهب ، والفقير حاجته فى إتمام سفر الحج كحاجته فى الرجوع إلى وطنه ، فهذا مأخذه فى أنه لا يتحلل قالوا لأنه لا يستفيد بالتحلل شيئاً فإن كان هذا المأخذ صحيحاً ، وإلا كان الصحيح هو القول الأول وهو التحلل ، وهذا المأخذ يقتضى اتفاق الأئمة على أنه متى كان دوام الإحرام محصل به ضرر يزول بالتحلل فله التحلل .

ومعلوم أن هذه المرأة إذا دام إحرامها تبقى ممنوعة من الوطء دائماً بل وممنوعة فى أحد قولهم من مقدمات الوطء ، بل ومن النكاح ، ومن الطيب ، ومن الصيد عند من يقول بذلك ، وشريعتنا لا تأتى ممثل ذلك ، ولمو قدر أن بعض القائلين بأن المحصر بمرض أو نفقة يقول بمثل ذلك فالمريض المأيوس من برئه والفقير الذى يمكنه المقام دون السفر - كان قوله مردودا بأيوس بأصول الشريعة ، فإنه لا يقول فقيه : إن الله أمر المريض المعضوب المأيوس من برئه أن يبتى محرماً حتى بموت ، بل أكثر ما يقال إنه يقيم مقامه من من برئه أن يبتى محرماً حتى بموت ، بل أكثر ما يقال إنه يقيم مقامه من أذا كان له مال محج به غيره ، إذا كان مناط الوجوب عندهم هو ملك الزاد والراحلة ، وعند مالك القدرة بالبدن كيفها كان ، وعند أبى حنيفة مجموعهما . وعند أحمد فى كل من الأمر بن مناط للوجوب ، فيجب على هذا وهذا ولم يقل أحد من أنمة المسلمين أن المعضوب عليه أن محج أو يعتمر ببدنه ، فكيف يبتى محرماً عليه إنمام الحج إلى أن بموت ؟ !

الثانى : أن هذه إذا أمكنها العود فعادت أصابها فى المرة الثانية نظير ما أصابها فى الأولى ، إذا كان لا يمكنها العود إلا مع الوفد والحيض قد يصيبها مدة مقامهم بمكة .

الثالث : أن هذا إيجاب سفرين كاملين على الإنسان للحج من غير تفريط

منه ، ولا عدوان ، وهذا خلاف الأصول ، فإن الله لم يوجب على الناس الحج إلا مرة واحدة ، وإذا أوجب القضاء على المفسد فذلك بسبب جنايته على إحرامه ، وإذا أوجبه على من فاته الحج فذلك بسبب تفريطه ، لأن الوقوف له وقت محدود ، يمكن في العادة ألا يتأخر عنه ، فتأخره يكون لجهله بالطريق ، أو مما بتى من الوقت ، أو لترك السير المعتاد ، وكل ذلك تفريط منه ، مخلاف الحائض فإنها لم تفرط ، ولهذا أسقط النبي صلى الله عليه وسلم عنها طواف الوداع وطواف القدوم كما في حديث عائشة وصفية .

وأما التقدير الثالث: وهو أن يقال: إنها تتحلل كما يتخلل المحصر فهذا أقوى ، كما قال ذلك طائفة من العلماء ، فإن خوفها منعها من المقام حتى تطوف كما لو كان بمكة عدومنعها من نفس الطواف ، دون المقام على القول بذلك ، لكن هذا القدر لا يسقط عنها فرض الإسلام ولا يؤمر المسلم بحج يحصر فيه ، فمن اعتقد أنه إذا حج أحصر عن البيت لم يكن عليه الحج ، بل خلو الطريق وأمنه ، وسعة الوقت : شرط في لزوم السفر باتفاق المسلمين .

وإنما تنازعوا هل هو شرط فى الوجوب بمعنى أن ملك الزاد والراحلة مع خوف الطريق ، أو ضيق الوقت ، هل بجب عليه ؟ فيحج عنه إذا مات ؟ أو لا بجب عليه عال ؟ على قولين معروفين ، فعلى قول من لم بجعل لها رخصة الا رخصة الحصر يلزمه القول الرابع . وهو أنها لا تؤمر بالحج بل لا بجب ولا يستحب ، فعلى هذا التقدير يبقى الحج غير مشروع لكثير من النساء أو أكثر هن فى أكثر هذه الأوقات ، مع إمكان أفعالها كلها لكونهن يعجزن عن بعض الفروض فى الطواف .

ومعلوم أن هذا خلاف أصول الشريعة ، فإن العبادات المشروعة إيجاباً أو استحباباً ، إذا عجز عن بعض ما نجب فيها ، لم يسقط عنه المقدور ، لأجل المعجوز ، بل قد قال النبي صلى الله عليه وسلم : « إذا أمرتكم بأمر ٧٧٧

فأتوا منه ما استطعتم »(١) وذلك مُطابَق لقول الله تعالى : ( فاتقوا الله ما استطعتم )(٢) .

ومعلوم أن الصلاة وغيرها من العبادات التي هي أعظم من الطواف لا تسقط بالعجز عن بعض شروطها ، وأركانها ، فكيف يسقط الحج بعجزه عن بعض شروط الطواف وأركانه؟!

ومثل هذا القول أن يقال: يسقط عنها طواف الإفاضة فإن هذا خلاف الأصول، إذا الحج عبارة عن الوقوف والطواف، والطواف أفضل الركنين وأجلهما، ولهذا يشرع في الحج، ويشرع في العمرة، ويشرع منفرداً، ويشترط له من الشروط ما لا يشترط للوقوف فكيف يمكن أن يصح الحج بوقوف بلا طواف.

ولكن أقرب من ذلك أن يقال : بجزيها طواف الإفاضة قبل الوقوف فيقال : إنها إن أمكنها الطواف بعد التعريف ، وإلا طافت قبله . لكن هذا لا نعلم أحداً من الأئمة قال به في صورة من الصور ، ولا قال : بإجزائه ، إلا ما نقله البصريون عن مالك فيمن طاف وسعى قبل التعريف ، ثم رجع إلى بلده ناسياً ، أو جاهلا ، أن هذا بجزيه عن طواف الإفاضة .

وقد قيل : على هذا يمكن أن يقال فى الحائض مثل ذلك إذا لم يمكنها الطواف إلا قبل الوقوف ، ولكن هذا لا أعرف به قائلا .

والمسألة المنقولة عن مالك قد يقال: فيها أن الناسى والجاهل معذور ، في تكليفه الرجوع مشقة عظيمة ، فسقط البرتيب لهذا العذر ، وكما يقال في الطهارة في أحد الوجهين ، على إحدى الروايتين في مذهب أحمد : أنه إذا طاف محدثاً ناسياً حتى أبعد كان معذوراً ، فيجبره بدم ، وأما إذا أمكنه الإتيان بأكثر الواجبات فكيف يسقط بعجزه عن بعضها ، وطواف الحائض قد قيل إنه بجزئ مطلقاً وعلمها دم .

<sup>(</sup>١) قال في المنتق : متفق عليه ص ٣٠٧ ـ ١ نيل الأوطار .

<sup>(</sup>۲) التغابن ۱۹.

وأما تقديم طواف الفرض على الوقوف فلا يجزى مع العمد بلا نزاع وترتيب قضاء الفوائت يسقط بالنسيان عند أكثر العلماء ولا يسقط بالعجز عن بعض شروط الصلاة ، ولا بضيق الوقت عند أكثر هم وأيضاً فالمستحاضة ومن به سلس البول ، ونحو هؤلاء لو أمكنه أن يطوف قبل التعريف بطهارة ، وبعد التعريف مذا الحدث لم يطف إلا بعد التعريف ولهذا لا بجوز للمرأة أن تصوم قبل شهر رمضان لأجل الحيض في رمضان ، ولكن تصوم بعد وجوب الصوم .

وأيضاً فإن الأصول متفقة على أنه متى دار الأمر بين الإخلال بوقت العبادة والإخلال ببعض شروطها وأركامها ، كان الإخلال بذلك أولى كالصلاة فإن المصلى لو أمكنه أن يصلى قبل الوقت بطهارة وستارة مستقبل القبلة مجتنب النجاسة ، ولم يمكنه ذلك في الوقت فإنه يفعلها في الوقت على الوجه الممكن ، ولا يفعلها قبله بالكتاب والسنة والإجماع .

وكذلك أيضاً لا يؤخر العبادة عن الوقت ، بل يفعلها فيه بحسب الإمكان وإنما رخص للمعذور في الجمع لأن الوقت وقتان : وقت محتص لأهل الرفاهية ، ووقت مشترك لأهل الأعذار . والجامع بين الصلاتين صلاهما في الوقت المشروع ، لم يفوت واحدة منهما ، ولا قدمها على الوقت المحزئ باتفاق العلماء ، وكذلك الوقوف لو فرضنا أنه أمكنه الوقوف قبل الوقت ، أو بعده ، إذا لم يمكنه في وقته ، لم يكن الوقوف في غير وقته بجزياً باتفاق العلماء ، والطواف للإفاضة هو مشروع بعد التعريف ، ووقته يوم النحر ، وما بعده ، وهل بجزئ بعد انتصاف الليل ليلة النحر ؟ فيه نزاع مشهور ، فإذا تبين فساد هذه الأقسام الأربعة ، بهي (الحامس) :

وهو أنها تفعل ما تقدر عليه ويسقط عنها ما تعجز عنه ، وهذا هو الذي تدل عليه النصوص المتناولة لذلك ، والأصول المشابهة له وليس في ذلك مخالفة الأصول ، والنصوص إنما تدل على وجوب الطهارة ، كقوله صلى الله عليه وسلم « تقضى الحائض المناسك كلها إلا الطواف بالبيت »(١)

<sup>(</sup>١) تقدم تخريجه .

إنما يدل على الوجوب مطلقاً . كقوله : « إذا أحدث أحدكم فلا يصلى حتى يتوضأ »(١) .

وقوله: « لا يقبل الله صلاة أحدكم حتى يتوضأ »(١) وقوله « لا يقبل الله صلاة حائض إلا نخار » (٢) وقوله « حتية ، ثم أقرضيه ، ثم اغسليه ثم صلى فيه » (٣) وقوله : « لا يطوف بالبيت عريان » (٤) وأمثال ذلك من النصوص ، وقد علم أن وجوب ذلك حميعه مشروط بالقدرة كما قال تعالى : « فاتقوا الله ما استطعتم »(٥) وقال صلى الله عليه وسلم : « إذا أمر تكم بأمر فأتوا منه ما استطعتم »(١) وهذا تقسيم حاصر .

إذا تبن أنه لا يمكن أن تؤمر بالمقام مع العجز والضرر على نفسها ، ودينها ، ومالها ، ولا تؤمر بدوام الإحرام ، وبالعود مع العجز ، وتكرير السفر وبقاء الضرر ، من غير تفريط منها ، ولا يكفى التحلل ، ولا يسقط به الفرض . وكذلك سائر الشروط ، كالستارة واجتناب النجاسة ، وهي في الصلاة أوكد ، فإن غاية الطواف أن يشبه بالصلاة ، وليس في الطواف نص ينبي قبول الطواف مع عدم الطهارة ، والستارة ، كما في الصلاة ولكن فيه ما يقتضى وجوب ذلك . ولهذا تنازع العلماء : هل ذلك شرط ؟؟ أو واجب ليس بشرط ؟ ولم يتنازعوا أن ذلك شرط في صحة الصلاة وأنه يستلزم أن تؤمر بترك الحج بغير ما ذكرناه . وهو المطلوب .

الدليل الثانى : أن يقال : غاية ما فى الطهارة أنها شرط فى الطواف ومعلوم أن كونها شرطاً فى الصلاة أوكد منها فى الطواف ، ومعلوم أن

 <sup>(</sup>۱) قال فی المنتق متفق علیه ص ۲۲۰ ـ ۱ نیل الأوطار و ص ۶۱ ـ ۱ صحیح البخاری
 وص ۲۰۵ ـ ۱ مسلم بشرح النووی .

<sup>(</sup>٢) تقدم تخريجه .

<sup>(</sup>٣) تقدم تخريجه .

<sup>(1)</sup> قال في المنتق متفق عليه ص ٢ هـ . ه نيل الأوطار .

<sup>(</sup>٠) التغابن آية ١٦ .

<sup>(</sup>٦) تقدم تخريجه .

الطهارة كالستارة ، واجتناب النجاسة ، بل الستارة فى الطواف أوكد من الطواف . لأن ستر العورة بجب فى الطواف وخارج الطواف ، لأن ذلك من أفعال المشركين التى نهى الله ورسوله صلى الله عليه وسلم عنها نهياً عاماً ولأن المستحاضة ومن به سلس البول ونحوهما يطوف ويصلى باتفاق المسلمين والحدث فى حقى غيرهم لم يفرق بينهما إلا العذر .

وإذا كان كذلك ، وشروط الصلاة تسقط بالعجز ، فسقوط شروط الطواف بالعجز أولى وأحرى ، والمصلى يصلى عرياناً . ومع الحدث والنجاسة في صورة المستحاضة ، وغيرها ، ويصلي مع الجنابة ، وحدث الحيض مع التيمم ، وبدون التيمم عند الأكثرين إذا عجز عن الماء والتراب ، لكن الحائض لا تصلى ، لأنها ليست محتاجة إلى الصلاة مع الحيض ، فإنها تسقط عنها إلى غير بدل . لأن الصلاة تتكرر بتكرار الأيام فكانت صلاتها في سائر الأيام تغنيها عن القضاء ، ولهذا أمرت بقضاء الصيام دون الصلاة ، لأن الصوم شهر واحد في الحول ، فإذا لم يمكنها أن تصوم طاهرة في رمضان ، صامت في غير شهر رمضان فلم يتعدد الواجب عليها ، بل نقلت من وقت إلى وقت ، ولو قدر أنها عجزت عن الصوم عجزاً مستمراً كعجز الشيخ الكبير ، والعجوز الكبيرة ، والمريض المأيوس من برثه ، سقط عنها إما إلى بدل ، وهو الفدية بإطعام مسكين عن كل يوم عند الأكثر بن كمذهب أبي حنيفة والشافعي وأحمد ، وإما إلى غير بدل كقول مالك . وأما الصلاة فلا يمكن العجز عنها عن حميع أركانها بل يفعل منها ما يقدر عليه ، فلو قدر أنه عجز عن حميع الحركات الظاهرة برأسه وبدنه سقطت عنه في أحد قولى العلماء ، كقول أبى حنيفة وأحمد في إحدى الروايتين وأحد القولين في مذهب مالك ، وفي القول الآخر يومئ بطرفه ويستحضّر الأُفعال بقلُّبه ، كقول الشافعي وأحمد في إحدى الروايتين ، والقول الأول أشبه بالأثر والنظر . وأما الحج فالتقدير أنه لايمكنها أن تحج إلاعلىهذا الوجه ، وإذا لم يمكنها ذلك كان هذا غاية المقدور ، كما لولم يمكنه أن يطوف إلا راكباً أوحامل النجاسة .

فإن قيل: هنا سوالان:

أحدهما : أنه هلا جعلت الحائض كالمعضوب، فإن كانت ترجو أن تحج و يمكنها الطواف وإلا استنابت ؟

والثانى: أنه إذا لم يسوغ لها الشارع الصلاة زمن الحيض كما سوغها للحنب بالتيم ، وللمستحاضة ، علم أن الحيض لا تصع معه العبادة بحال ، فيقال : أما الأول فلأن المعضوب هو الذى يعجز عن الوصول إلى مكة ، فأما من أمكنه الوصول إلى مكة وعجز عن بعض الواجبات فليس معضوب . كما لو أمكنه الوصول وعجز عن اجتناب النجاسة مثل المستحاضة ومن به سلس البول ، ونحوهما فإن عليه الحج بالإجماع ، ويسقط عنه ما يعجز عنه من الطهارة ، وكذلك من لم يمكنه الطواف إلا راكباً أو محمولا أو من لم يمكنه رمى الجار ونحو ذلك فإنه يستنيب فيه و يحج ببدنه .

وأما صلاة الحائض فليست محتاجة إليها لأن فى صلاة بقية الأيام غنى عنها ، ولهذا إذا استحيضت أمرت بالصلاة مع الاستحاضة ، ومع احمال الصلاة مع الحيض . وإن كان خروج ذلك الدم وتنجيسها به يفسد الصلاة لولا العذر ، فقد فرق الشارع بين المعذور وغيره فى ذلك ، ولهذا لو أمكن المستحاضة أن تطهر وتصلى حال انقطاع الدم وجب عليها ذلك ، وإنما أباح الصلاة مع خروجه للضرورة .

فإن قيل : فقد كان الجنب والمستحاضة ونحوهما تمكن إسقاط الصلاة عنه كما أسقطت عن الحائض ، ويكون صلاة بقية الأيام مغنية ، فلما أمرها الشارع بالصلاة دون الحائض ، علم أن الحيض ينافى الصلاة مطلقاً ، وكذلك ينافى الطواف الذى هو كالصلاة .

فيقال: الجنب ونحوه لا يدوم به موجب الطهارة، بل هو عمرلة الحائض التى انقطع دمها وهو متمكن من إحدى الطهارتين، وأما المستحاضة فلو أسقط عنها الصلاة للزم سقوطها أبداً، فلما كان حدثها دائماً لم تمكن الصلاة إلا معه، فسقط وجوب الطهارة عنها، فهذا دليل على أن العبادة إذا لم يمكن فعلها إلا مع المحظور، كان ذلك أولى من تركها والأصول كلها توافق ذلك

والجنب إذا عدم الماء والتراب صلى أيضاً فى أشهر قولى العلماء لعجزه عن الطهارة ، فالحيض ينافى الصلاة مطلقاً لعدم الحاجة إلى الصلاة مع الحيض ، استغناء بتكرر أمثالها ، وأما الحج والطواف فيه فلا يتكرر وجوبه ، فإن لم يصح مع العذر لزم ألا يصح مطلقاً . والأصول قد دلت على أن العبادة إذا لم تمكن إلا مع العذر كانت صحيحة مجزية معه بدون ما إذا فعلت بدون العذر . وقد تبين أنه لا عذر للحائض فى الصلاة مع الحيض ، لاستغنائها مها عن ذلك بتكرار أمثالها في غير أيام الحيض بخلاف الطواف فإنه إذا لم يمكنها فعله إلا مع الحيض ، لم تكن مستغنية عنه بنظيره فجاز لها ذلك كسائر ما تعجز عنه من شروط العبادات .

الدليل الثالث أن يقال: هذا نوع من أنواع الطهارة ، فسقط بالعجز كغيره من أنواع الطهارة ، فإنها لو كانت مستحاضة ولم بمكنها أن تطوف إلا مع الحدث الدائم . طافت باتفاق العلماء ، وفي وجوب الوضوء عليها خلاف مشهور بين العلماء وفي هذا صلاة مع الحدث ومع حمل النجاسة ، وكذلك لو عجز الجنب أو المحدث عن الماء والتراب صلى وطاف في أظهر قولى العلماء.

الدليل الرابع: أن يقال: شرط من شرائط الطواف، فسقط بالعجز كغيره من الشرائط، فإنه لو لم يمكنه أن يطوف إلا عرياناً لكان طوافه عرياناً أهون من صلاته عرياناً، وهذا واجب بالاتفاق، فالطواف مع العرى إذا لم يمكن إلا ذلك أولى وأحرى، وإنما قل تسكلم العلماء فى ذلك لأن هذا نادر، فلا يكاد بمكة يعجز عن سترة يطوف بها، لكن لو قدر أنه سلب ثيابه. والقافلة خارجون لا يمكنه أن يتخلف عهم، كان الواجب عليه فعل ما يقدر عليه من الطواف مع العرى كما تطوف المستحاضة ومن به سلس البول مع أن النهى عن الطواف عرياناً أظهر وأشهر فى الكتاب والسنة من طواف الحائض.

وهذا الذي ذكرته هو مقتضى الأصول المنصوصة ، العامة المتناولة لهذه الصورة لفظاً ، ومعنى ، ومقتضى الاعتبار والقياس على الأصول التي تشابهها ، والمعارض لها إنما لم بجد للعلماء المتبوعين كلاماً في هذه الحادثة المعينة ، كما لم بجد لهم كلاماً فيا إذا لم يمكنه الطواف إلا عرباناً ، وذلك لأن الصور التي لم تقع في أزمنهم لا يجب أن تخطر بقلوبهم ، ليجب أن يتكلموا فيها ، ووقوع هذا وهذا في أزمنهم إما معدوم ، وإما نادر جداً وكلامهم في هذا الباب مطلق عام ، وذلك يفيد العموم ، لو لم تختص الصورة المعينة بمعان توجب الفرق والاختصاص، وهذه الصورة قد لا يستحضرها المتكلم باللفظ العام من الأثمة العدم وجودها في زمهم ، والمقلدون لهم ذكروا ما وجدوه من كلامهم ، ولهذا أوجب مالك وغيره على مكاربها أن يحتبس لأجلها إذا كانت الطرقات آمنة ، ولا ضرر عليه في التخلف معها ، وكانوا في زمن الصحابة وغيرهم بحتبس الأمير لأجل الحيض . والمتأخرون من أصحاب مالك أسقطوا عن المكارى الوداع .

وأسقط البيت عن أهل السقاية والرعاية لعجزهم ، وعجزهم يوجب الاحتباس معها في هذه الأزمان . ولا ريب أن من قال : الطهارة واجبة في الطواف وليست شرطاً فإنه يلزمه أن يقول : إن الطهارة في مثل هذه الصورة ليست واجبة لعدم القدرة عليها ، فإنه يقول إذا طاف محدثاً وأبعد عن مكة لم بجب عليه المود للمشقة . فكيف بجب علي هذه ما لا بمكنها إلا بمشقة أعظم من ذلك ، لكن هناك من يقول : عليه دم ، وهنا يتوجه ألا بجب عليها دم ، لأن الواجب إذا تركه من غير تفريط فلا دم عليه ، فلا بجب عليها دم ، لأن الواجب إذا تركه من غير تفريط فلا دم عليه ، ونظير ذلك أن منعه عدو عن رمى الجمرة ، فلا يقدر على ذلك حيى يعود ونظير ذلك أن منعه عدو عن رمى الجمرة ، فلا يقدر على ذلك حيى يعود طواف الوداع عيث لا ممكة ، أو منعه العدو عن الوقوف بعرفة إلى الليل ، أو منعه العدو عن طواف الوداع عيث لا ممكنه المقام حتى يودع . وقد ثبت في الصحيح عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه أسقط عن الحائض طواف الوداع . ومن قال : إن الطهارة فرض في الطواف وشرط فيه فليس كونها شرطاً به أعظم من كونها شرطاً في الصلاة .

ومعلوم أن شروط الصلاة تسقط بالعجز فسقوط شروط الطواف بالعجز أولى وأحرى . هذا هو الذي توجه عندى في هذه المسألة ، ولا حول ولا قوة إلا بالله العلى العظيم ، ولولا ضرورة الناس واحتياجهم إليها علماً وعملا لما تجشمت الكلام حيث لم أجد فيها كلاماً لغيرى ، فإن الاجتهاد عند الضرورة مما أمرنا الله به . فإن يكن ما قلته صواباً فهو حكم الله ورسوله . والحمد لله ، وإن يكن ما قلته خطأ فهي ومن الشيطان والله ورسوله بريئان من الحطأ . وإن كان المخطئ معفواً عنه . والله سبحانه وتعالى أعلم ، والحمد لله وحده ، وصلى الله على محمد وآله وسلم تسلما(۱) .

ومن ذلك اختياره – رحمه الله – الذى حصل له بسببه البلاء العظيم وهو عدم وقوع الطلاق الثلاث بلفظ واحد أو ألفاظ متعددة سواء كانت فى مجلس واحد أو مجالس ، فى طهر واحد أو أطهار قبل الرجمة أو العقد ، وأن الطلاق الثلاث لا يعتبر إلا إذا طلقها واحدة فى طهر لم بجامعها فيه ثم راجعها إذا كانت قد انتهت منها ، ثم يطلقها الثانية فى طهر لم بجامعها فيه مرة واحدة ثم يراجعها فى عدنها أو يعقد علمها إن كانت قد انتهت عدنها ، ثم يطلقها المرة الثالثة فى طهر لم بجامعها فيه كللك مرة واحدة ، وبذلك يكون قد طلقها ثلاثاً . وهذا هو الطلاق الثلاث الذى مرة واحدة ، وبذلك يكون قد طلقها ثلاثاً . وهذا هو الطلاق الثلاث الذى غيره – وما عدا ذلك من ألفاظ الطلاق فلا يقع عليها منه إلا واحدة .

هكذا ذهب – رحمه الله – وهو إذ يقول ذلك بخالف الأئمة الأربعة وينفرد بهذا الرأى عنهم عن اجتهاد مبنى على الدليل الصحيح ، والفهم السليم – ويستدل – رحمه الله – على مذهبه بقوله : إن كل طلاق شرعه الله في القرآن ، في المدخول بها إنما هو الطلاق الرجعي ، لم يشرع الله لأحد أن يطلق الثلاث حميعاً . ولم يشرع له أن يطلق المدخول بها طلاقاً بائناً ولكن إذا طلقها قبل الدخول بانت منه ، فإذا انقضت عدنها بانت منه . أه (١) .

<sup>(</sup>١) عبوع الفتاوي ص ٢٧٤ - ٢٤١ .

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاري ص ۹ - ۲۳ .

<sup>(</sup> م ٥٠ - أصول الفقه )

ومما يدل على أن الطلاق المشروع هو الطلاق الرجعى قول الله تعالى : (الطلاق مرتان)(۱) مرة بعد مرة ، كما إذا قيل للرجل سبح مرتبن أو سبح ثلاث مرات أو مائة مرة فلابد أن يقول سبحان الله حتى يستوفى العدد فلو أراد أن يجمل ذلك فيقول : سبحان الله مرتبن أو مائة مرة لم يكن قد سبح إلا مرة واحدة ، والله لم يقل الطلاق طلقتان بل قال : (مرتان) فإذا قال لامرأته أنت طالق اثنتين أو ثلاثاً . أو عشراً أو ألفاً لم يكن قد طلقها إلا مرة واحدة (٢).

وذكر \_ رحمه الله \_ أنه لا يعرف أحداً طلق على عهد النبي صلى الله عليه وسلم بثلاث ، عليه وسلم بثلاث ، ولا روي ذلك في حديث صبيح ، ولا حسن ، ولا نقل أهل الكتب المعتمد عليها في ذلك شيئاً . بل رويت في ذلك أحاديث كلها ضعيفة باتفاق علماء الجديث بل موضوعة (٢) .

وذكر \_ رحمه الله \_ أيضاً أن القرآن يدل على أن الله لم يبح إلا الطلاق الرجعي والطلاق للعدة كما في قوله تعالى ; ( يا أيها النبي إذا طلقم النساء فطلقوهن لعديهن ، وأحصوا العدة ، واتقوا الله ربكم . لا تخرجوهن من بيوتهن ، ولا يخرجن إلا أن يأتين بفاحشة مبينة . وتلك حدود الله ، ومن يتعد حدود الله ، قمد ظلم نفسه . لا تدري لعل الله يحدث بعد ذلك أمراً ، فإذا بلغن أجلهن فأمسكوهن بمعروف أو فارقوهن بمعروف )(؛)

وهذا إنما يكون في الرجعي , وقوله ; (طلقوهن لعدَّنهن) يدل على أنه لا يجوز إرداف الطلاق للطلاق , حتى تنقضى العدة أو براجعها لأنه إنما أباح الطلاق للعدة ، أي لاستقبال العدة ، فتى طلقها الثانية والثالثة قبل الرجعة

<sup>(</sup>١) البقسرة آية ٧٧٩.

<sup>(</sup>٢) المرجع إلىيابقٍ صِ ١٢ . ٤٣ .

<sup>(</sup>٣) مجموع الفيساوي ص ١٢ - ٣٣ .

<sup>(</sup>٤) الطسلاق آية ١، ٢ .

بنت على العدة ولم تستأنفها باتفاق حماهير المسلمين ، فإن كان فيه لحلاف شاذ عن خلاس وابن حزم فقد بينا فساده في موضع آخر ، فإن هذا قول ضعيف ، لأنهم كأنوا في أول الإسلام إذا أراد الرَجَل إضرار امرأته طلقها حتى إذا شارفت انقضاء العدة راجعها ثم طلقها ليطيل حبسها ، فلو كان إذا لم يراجعها تستأنف العدة لم يكن حاجة إلى أن يراجعها ، والله تعالى قصرهم على الطلاق الثلاث دفعاً لهذا الضرر . كما جاءت بذلك الآثار ، ودل على أنه كان مستقرأ عند الله أن العدة لا تستألف بدون رجعة سواء كان ذلك لأن الطلاق لا يقع قبل الرجعة ؟ أو يقع ولا تستأنف له العدة ؟ وابن حزم إنما أوجب استئناف العدة بأن يكون الطلاق لاستقبال العدة فلا يكون طلاق إلانيعقبه عدة ، إذا كان بعد الديجول كما دل عِليه القرآن فلزمه على ذلك هذا القول الفاسد . وأما من ألحذ يمقتضي القرآن وما دلت عليه الآثار فإنه يقول إن الطِلاق الذي شرعه الله هو مَا يتعقبه العدة , وما كان صاحبه مخبراً فيها بين الإمساك بمعروف والتسريج بإحسان وهذا منتف في إيقاع الثلاث في العدة قبل الرجعة ، فلا يكون جاَّزاً ، فلم يكن فلك طلاقاً للعدة ، ولأنه قال : ﴿ فَإِذَا لِلْغِنْ أَجْلُهُنْ فَأَمْسِكُوهُنَّ فِيعِرُّوكَ أَوْ فِارْقِوهِنِّ معروف )(١) فخيره بين الرجعة وبين أن يدعها تقضي العدة فيسرحها بْرِحسان فإذا طلقها ثانية قبل انقضاء العدة لم يجسك بمعروف ولم يسرح بإحسان ,

وقد قال تعالى : (والمطلقات يتربصني بأنفسهني بالإلة قروء ولا يحل لهن أن يكتمن ما خلق الله في أرحامهن ، إن كن يؤمن بالله واليوم الآخر ، وبعولتهن أحق بردهن في ذلك )(٢) فهذا يقتضي أن هذا حال كل مطلقة ، فلم يشرع إلا هذا الطلاق . ثم قال (الطلاق مرتان(٢)) أن هذا الطلاق الملكة مرتبن أو ثلاث مرات ، لم يجزه أن يقول الملكور (مرتان) وإذا قيل سبج مرتبن أو ثلاث مرات ، لم يجزه أن يقول

<sup>(</sup>١) الطلاقي آية ٧.

<sup>(</sup>٢) البقيرة آية ٢٢٨ .

<sup>(</sup>٣) البقرة آية ٢٢٩.

سبحان الله مرتين . بل لابد أن ينطق بالتسبيح مرة بعد مرة ، فكذلك لايقال : طلق مرتين ، إلا إذا طلق مرة بعد مرة ، فإذا قال : أنت طالق ثلاثاً ، أو مرتين ، لم يجز أن يقال : طلق ثلاث مرات ولا مرتين ، وإن جاز أن يقال طلق ثلاث تطليقات أو طلقتين ، ثم قال بعد ذلك : (فإن طلقها فلا يحل له من بعد حتى تنكح زوجاً غيره )(١) فهذه الطلقة الثالثة ، لم يشرعها الله إلا بعد الطلاق الرجعى مرتين .

وقد قال الله تعالى : (وإذا طلقتم النساء فبلغن أجلهن فلا تعضلوهن أن ينكحن أزواجهن )(٢) الآية . وهذا إنما يكون فيا دون الثلاث وهو يعم كل طلاق فعلم أن حمع الثلاث ليس بمشروع ودلائل تحريم الثلاث كثيرة قوية من الكتاب والسنة والآثار . والاعتبار كما هو مبسوط في موضعه .

وسبب ذلك أن (الأصل في الطلاق الحظر) وإنما أبيح منه قدر الحاجة ، كما ثبت في الصحيح عن جابر عن النبي صلى الله عليه وسلم : « أن إبليس ينصب عرشه على البحر ، ويبعث سراياه ، فأقربهم إليه منزلة أعظمهم فتنة ، فيأتيه الشيطان فيقول : مازلت به حتى فعل كذا ، حتى يأتيه الشيطان فيقول مازلت به حتى فرقت بينه وبن امرأته فيدنيه منه ، ويقول : أنت ! أنت ! ويلتزمه (٣). وقد قال تعالى في ذم السحر : (فيتعلمون منهما مايفرقون أنت ! ويلتزمه (٣). وقد قال تعالى في ذم السحر : (فيتعلمون منهما مايفرقون المن المرء وزوجه)(٤)وفي السنن أن النبي صلى الله عليه وسلم قال : (إن المختلعات والمنتزعات هن المنافقات )(ه) وفي السنن أيضاً عن النبي صلى الله عليه وسلم : أنه قال : (أما امرأة سألت زوجها الطلاق من غير ما بأس

<sup>(</sup>١) البقـرة آية ٢٣٠ .

<sup>(</sup>٢) البقيسرة آية ٢٣٢.

<sup>(</sup>٣) رواه امسلم ص ٨٧ ـ ٣ الترغيب والترهيب .

<sup>(</sup>٤) البقسرة آية ١٠٢ .

<sup>(</sup>ه) رواه ابن ماجة وابن حيان في صحيحه والبيبل ص ٨٤ ـ ٣ الترغيب والترهيب وتال الثوكاني أخرجه أحمد والنسائي من حديث أبي هريرة وهو من رواية الحسن عنه وفي سماعه منه نظو . ص ٢٨٧ ـ ٦ نيل الأوطار .

فحرام علمها رائحة الجنة(١)) ولهذا لم يبح إلّا ثلاث مرات وحرمت عليه المرأة بعد الثالثة حتى تنكح زوجاً غيره ، وإذا كان إنما أبيح للحاجة فالحاجة تندفع بواحدة فما زاد فهو باق على الحظر .

الأصل الثاني : \_ أن الطلاق المحرم الذي يسمى ( طلاق البدعة ) إذا أوقعه الإنسان هل يقع أم لا ؟ فيه نزاع بنن السلف والحلف ، والأكثرون يقولون بوقوعه مع القول بتحريمه . وقال آخرون : لايقع . مثل طاوس(٢) وعكرمة ، وخلاس وعمر ، ومحمد بن إسحاق ، وحجاج بن أرطأة(٣) ، وأهل الظاهر كداود ، وأصحابه ، وطائفة من أصحاب أبى حنيفة ، ومالك وأحمد ، وبروى عن أبى جعفر الباقر وجعفر بن محمد الصادق ، وغيرهما من أهل البيت وهو قول أهل الظاهر ــ داود وأصحابه ــ لـكن مهم من لايقول بتحريم الثلاث . ومن أصحاب أنى حنيفة ومالك وأحمد من عرف أنه لا يقع مجموع الثلاث إذا أوقعها حميعاً ، بل يقع منها واحدة ، ولم يعرف قوله في طلاق الحائض ، ولكن وقوع الطلاق جميعاً قول طائفة من أهل الكلام والشيعة ، ومن هؤلاء وهؤلاء من يقول : ﴿ إِذَا أُوقِعِ الثلاثِ حملةِ لم يقع به شيء أصلا ، لكن هذا قول مبتدع لايعرف لقائله سلف من الصحابة والتابعين لهم بإحسان ، وطوائف من أهل الكلام والشيعة ، الكن ابن حزم من الظاهرية لا يقول بتحريم حمع الثلاث . فلهذا يوقعها ، وحمهورهم على تحريمها ، وأنه لا يقع إلا واحدة ، ومهم من عرف قوله في الثلاث ، ولم يعرف قوله في الطلاق . في الحيض ، كمن ينقل عنه من أصحاب أبي حنيفة

<sup>(</sup>۱) رواه أبو داود والترمذي وحسنه ص ۸۴ ـ ۳ الترغيب والترهيب وقال في المنتقى رواه الحمسة إلا النسائي ص ۲۴۷ ـ ٦ نيل الأوطار .

<sup>(</sup>۲) دو طاوس بن كيسان اليمانى أبو عبد الرحمن الحميرى . أدرك خسين صحابياً وكان من عباد أهل انيمن وسادات التابعين مات ١٠١ هـ أو سنة ١٠٦ هـ و له بضع و تسعون سنة ( طبقات الحفاظ ٣٤ ) .

<sup>(</sup>٣) هو حجاج بن أرطاة الإمام مفتى العراق أبو أرطاة النخمى الكوفى أحد الأعلام أفتى وله ست عشرة سنة وولى قضاء البصرة . وكان من أوعية العلم لكنه ليس بالمتقن لحديثه . وكان أيضاً يدلس ، لم يخرج له البخارى . كان فيه تيه وسودد . وكان يقول أهلمكنى حب الشرف (تذكرة الحفاظ ١٨٦ ـ ١) .

ومالك وابن عمر روى عنه من وجهين أنه لا يقع ، وروى من وجوه أخرى أشهر وأثبت : أنه يقع . وروى ذلك عن زيد .

وأما ( همع الثلاث ) فأقوال الصحابة فيها كابرة مشهورة : روى الوقوع فیها عن عمر ، وعثمان وعلی ، وان مسعود ، وان عباس وان عمسر – وأبي هريرة وعمران بن حصين وغيرهم . وروى عدم الوقوع فيها عن أبي بكر وعن عمر صدراً من خلافته ، وعن على بن أبى طالب و ابن مسعو د و ابن عباس أيضًا . وعن الزبير وعبد الرحمن بن ءوف رضى الله عنهم أحمعين ، قال أبو جعفر أحمد بن محمد بن الغيث في كتابه الذي سماه ( المقنع في أصول الوثاثق وبيان ما في ذلك من الدقائق ) وطلاق البدعة أن يطلقها ثلاثاً في كلمة واحدة ، فإن فعل لزمة الطلاق ، ثم اختلف أهل العلم بعد إحماعهم على أنه مطلق ، كم يلزمه من الطلاق ؟ فقال على ن أني طالب و ان مسعود رضي الله تعالى عنهما : يلزمه طلقة واحدة ، وكذا قال ابن عباس رضي الله عنهما وذلك لأن قوله : \_ ثلاثاً \_ لا معنى له ، وأنه لم يطلق ثلاث مرات ، لأنه إذا كان مخبراً عما مضى فيقول : طلقت ثلاث مرات يخبر عن ثلاث طلقات أتت منه في ثلاثة أفعال كانت منه ، فذلك يصح ، ولو طلقها مرة واحدة فقال ، طلقتها ثلاث مرات لكان كادباً ، وكذلك لو حلف بالله ثلاثًا ردد الحلف كانت ثلاثة أنمان وأما لو حلف بالله فقال : أحلف بالله ثلاثًا لَم يكن حلف إلا عيناً واحدة ، والطلاق مثله قال : ومثل ذلك قال الزبير بن العوام ، وعبد الرحمن بن عوف ، روينا ذلك كله عن ابن وضاح(١) يعنى الإمام محمد بن وضاح الذي يأخذ عن طبقة أحمد بن حنبل وابن أبي شيبة ويحيى بن معين وسحنون بن سعيد وطبقتهم . قال : وبه قال من شيوخ قرطبة بن زنباع شیخ هدی ، ومحمد بن عبد السلام الحسیبی فقیه عصره(۲) ،

<sup>(</sup>۱) هو محمد بن وضاح بن بزیع مولی ملك الأندلس عبد الرحن بن معاویة الأوی الداخل وهو الحافظ الكبیر أبو عبد الله القرطی ، و لد سنة ۱۹۹ أو سنة ۲۰۰ ه بقرطبة ، وسمع أصبغ بن الفرج وحرملة وإسحاق بن أبى إسرائيل وطبقتهم ، ارتحل إلى الحجاز والشام والعراق ومصر ، وبه وبيق صارت الأندلس داو حدیث مات سنة ۲۸۹ ه ( تذكرة الحفاظ ۲۶۱-۲ ) .

(۲) الحسینی ، هكذا فی الأصل المنقول عنه وفی تذكرة الحفاظ الذهبی الحشی و مو الحافظ=

وابن بنى بن مخلد واصبغ بن الحباب ، و ماعة سواهم من فقهاء قرطبة . وذكر هذا عن بضعة عشر فقيهاً من فقهاء طليطلة المتعبدين على مذهب مالك ابن أنس .

قلت: وقد ذكره التلمسانى رواية عن مالك وهو قول محمد بن مقاتل الرازى من أئمة الحنفية ، حكاه عن المازنى وغيره ، وقد ذكر هذا رواية عن مالك وكان يفى بذلك أحياناً الشيخ أبو البركات بن تيمية(١).

واستدل أيضاً بما روى عن ابن عباس: أنه قال: كان الطلاق على عهد رسول الله صلى الله عليه وسلم وأبى بكر وسنتين من خلافة عمر، طلاق الثلاث واحدة فقال عمر: إن الناس قد استعجلوا فى أمر كانت لهم فيه أناة، فلو أمضيناه عليهم، فأمضاه عليهم(٢).

وفى رواية لمسلم وغيره عن طاوس أن أبا الصهباء قال : لابن عباس : أتعلم إنما كانت الثلاث تجعل واحدة على عهد رسول الله صلى الله عليه وسلم وأبى بكر وثلاثاً من إمارة عمر ؟ فقال ابن عباس ؛ نعم(٣) .

وفى رواية: أن أبا الصهباء قال لابن عباس: هات من هناتك، ألم يكن الطلاق الثلاث على عهد رسول الله صلى الله عليه وسلم و أبى بكر واحدة ؟ قال: نعم، قد كان ذلك، فلما كان فى زمن عمر تتابع الناس فى الطلاق فأجازه عليهم(٤).

وروى الإمام أحمد في مسنده ، عن عكرمة مولى ابن عباس . عن

<sup>-</sup> الإمام أبو الحسن محمد بن عبد السلام بن ثعلبة القرطبى اللغوى صاحب التصانيف ، أريد على تضاه الجاعة فامتنع وقد بث بالأندلس حديثاً كثيراً ومات سنة ٢٨٦ هـ وهو في عشر الثمانين ( تذكرة الحفاظ ٢٨٩ هـ ٥ ).

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ۷۸ – ۸٤ - ۳۳ .

 <sup>(</sup>۲) رواه مسلم ص ۱۹۸ ـ التووی عل مسلم وقال فی المنتق رواه أحمد ومسلم ص ۲۵۸ ـ ۲
 نیل الأوطار .

<sup>(</sup>٣) دواه مسلم ص ٦٦٩ ـ ٣ التووى على مسلم .

<sup>(</sup>٤) رواه مسلم ص ۲۷۰ ـ ۳ التووي عل مسلم .

ابن عباس أنه قال: طلق ركانة بن عبد بزيد أخو بنى المطلب امرأته ثلاثاً فى مجلس واحد، فحزن علمها حزناً شديداً، قال: فسأله رسول الله صلى الله عليه وسلم (كيف طلقها ؟) قال طلقها ثلاثاً، فقال: (فى مجلس واحد؟) قال: نعم. قال (فإنما تلك واحدة فأرجعها إن شئت) قال: فرجعها. فكان ابن عباس برى أن الطلاق عند كل طهر، وقد أخرجه أبو عبد الله المقدسي في كتابه (المختارة) الذي هو أصح من (صحيح الحاكم(١)).

وقد أورد – رحمه الله – شهة فى حديث ركانة وأجاب عليها : وتلك الشهة أنه صلى الله عليه وسلم أمره بالرجعة وقد طلق فى مجلس واحد وهذا يفيد بمفهومه أنه إذا تعددت المحالس وطلق فى كل واحد منها طلقة وقع عليها فأجاب ان تيمية عن ذلك بقوله : المفهوم لا عموم له فى جانب المسكوت عنه ، بل قد يكون فيه تفصيل ، كقوله : (إذا بلغ الماء قلتين لم محمل الحبث (لا بل قد يكون فيه تفصيل ، كقوله : (إذا بلغ قلتين فقد محمل الحبث وقد لا محمل وقوله : (فى الإبل السائمة الزكاة) وهى إذا لم تكن سائمة قد يكون فيها الزكاة – زكاة التجارة – وقد لا يكون فيها ، وكذلك قوله : (من قام ليلة القدر إيماناً واحتساباً غفر له ما تقدم من ذنبه (ع)) ومن لم يقمها فقد يغفر له بسبب آخر .

وكقوله: (من صام رمضان إبماناً واحتساباً غفر له ما تقدم من ذنبه(٥)) وقوله تعالى: (إن الذين آمنوا والذين هاجروا وجاهدوا في سبيل اللهأولئك يرجون رحمت الله(٢)) ومن لم يكن كذلك فقد يعمل عملا آخر يرجو به

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي ص ۱۳ - ۳۳ .

 <sup>(</sup>٢) قال في المنتق رواه الحمسة ص ٤٤ مـ ١ نيل الأوطار .

<sup>(</sup>٣) قال في المنتقى رواه بهذا اللفظ ابن ماجة وراية لأحمد ص ٤٢ ــ ١ نيل الأو طار .

<sup>(</sup>٤) قال في المنتقى وواه الجاعة إلا ابن ماجة ص ٣٠٣ ـ ٤ نيل الأوطار .

ره) رواه البخارى ، ومسلم ، وأبو داود ، والنسائى ، وابن ماجة مختصراً . ص ٢-٩٠ الترغيب والترهيب .

<sup>(</sup>٦) البقسرة آية ٢١٨ .

رحمة الله مع الإبمان ، وقد لا يكون كذلك . فلو كان فى مجالس فقد يكون له فيها رجعة ، وقد لا يكون : نخلاف المجلس الواحد ، الذى جرت عادة صاحبه بأنه لا براجعها فيه ، فإن له فيه الرجعة ، كما قال النبي صلى الله عليه وسلم . حيث قال : ( ارجعها إن شئت ) ولم يقل كما قال فى حديث ابن عمر : « مره فلير اجعها »(١) فأمره بالرجعة ، والرجعة يستقل بها الزوج ، مخلاف المراجعة(٢) .

وقد رد – رحمه الله – على المخالفين الذين محملون حديث ركانة بأنه طلقها ألبتة . للرواية الواردة في ذلك . فقد ذكر – رحمه الله – هذه الرواية الآي – محتج بها المخالف وردها – قال رحمه الله : وقد روى أبو داو دوغيره أن ركانة طلق امر أته ألبتة فقال له النبي صلى الله عليه وسلم : « ألله ما أردت بها إلا واحدة ، فردها إليه رسول الله صلى الله عليه وسلم . وأبو داو د لما لم برو في سننه الحديث الذي أخرجه أحمد في مسنده فقال : حديث ( ألبتة ) أصح من حديث ان جريح « إن ركانة طلق امرته ثلاثاً » لأن أهل بيته أعلم ، لكن الأئمة الأكابر العارفون بعلل الحديث والفقه فيه ، كالإمام أحمد بن حنبل ، والبخارى ، وغيرهما ، وأبي عبيد ، وأبي عمد بن حزم وغيرهما ، وأبي عبيد ، وأبي محمد بن حزم وغيرهما ، وأبي عبيد ، وأبي لم تعرف عدالهم وضبطهم ، وأحمد أثبت حديث الثلاث وبين أنه الصواب مثل قوله : حديث ركانة لايثبت أنه طلق امرأته ألبتة ، وقال : أيضاً : حديث ركانة في ( ألبتة ) ليس بشيء ، لأن ابن إسحاق(٣) برويه عن داود ابن الحصين . عن عكرمة عن ابن عباس « أن ركانة طلق امرأته ثلاثاً » . وأهل المدينة يسمون من طلق ثلاثاً طلق ألبتة ، وأحمد إنما عدل عن حديث وأهل المدينة يسمون من طلق ثلاثاً طلق ألبتة ، وأحمد إنما عدل عن حديث وأهل المدينة يسمون من طلق ثلاثاً طلق ألبتة ، وأحمد إنما عدل عن حديث وأهل المدينة يسمون من طلق ثلاثاً طلق ألبتة ، وأحمد إنما عدل عن حديث

<sup>(</sup>١) قال في المنتق رواه الجهاعة إلا الترمذي ص ٢٤٩ ـ ٦ نيل الأوطار .

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوي ص ۱۶ - ۳۳

<sup>(</sup>۳) هو محمد بن إسحاق بن يسار صاحب المغازى القرشى المطلبي مولاهم أحد الأ<sup>م</sup>مة . روى عن أبيه وأبان بن عنهان وخلق . وعنه شعبة و الحادان والسفيانان وآخرون . وثقة بن معين مرة وضعفه أخرى ، وقال ابن المديني : صالح وسط ، وقال أحمد حسن الحديث . (طبقات الحفاظ ۲۰ ).

ابن عباس ، لأنه كان برى أن الثلاث جائزة ، موافقة للشافعي ، فأمكن أن يقال : حديث ركانة منسوخ ، ثم لما رجع عن ذلك وتبين أنه ليس فى القرآن والسنة طلاق مباح إلا الرجعي عدل : عن حديث ابن عباس ، لأنه أفتى خلافه ، وهذا علة عنده فى إحدى الروايتين عنه ، لكن الرواية الأخرى التي عليها أصحابه أنه ليس بعلة ، فيلزم أن يكون مذهبه العمل بحديث ابن عباس(١).

وذكر وحمه الله تعالى - بأن المخالف استدل على لزوم الثلاث بما ورد من أن فاطمة بنت قيس طلقها زوجها أبو حفص بن المغيرة ثلاثاً(٢) ، وبأن امرأة رفاعة طلقها زوجها ثلاثاً(٣) ، وبأن الملاعن طلق امرأته ثلاثاً ولم ينكر النبى صلى الله عليه وسلم ذلك(٤) .

وذكر جواب الأكثرين على ذلك بأن حديث فاطمة وامرأة رفاعة إنما طلقها ثلاثاً متفرقات ، هكذا ثبت فى الصحيح أن الثالثة آخر ثلاث تطليقات ، لم يطلق ثلاثاً لا هذا ولا هذا مجتمعات . وقول الصحابى : طلق ثلاثاً . يتناول ما إذا طلقها ثلاثاً متفرقات بأن يطلقها ثم يراجعها ثم يطلقها ثم يراجعها ثم يطلقها ، وهذا طلاق سبى واقع باتفاق الأثمة . وهو المشهور على عهد رسول الله صلى الله عليه وسلم فى معنى الطلاق ثلاثاً : وأما حمع الثلاث بكلمة فهذا كان منكراً عندهم إنما يقع قليلا فلا بجوز حمل اللفظ المطلق على القليل المنكر دون الكثير الحق ، ولا بجوز أن يقال : مطلق مجتمعات لا هذا ولا هذا ، بل هذا قول بلا دليل ، بل هو مخلاف الدليل .

وأما الملاعن فإن طلاقه وقع بعد البينونة ، أو بعد وجوب الإبانة التي تحرم بها المرأة أعظم ممما يحرم بالطلقة الثالثة ، فكان مؤكدا لموجب اللعان ،

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ص ۱۶ ـ ۳۳ .

<sup>(</sup>٢) قال في المنتق رواه الجاعة إلا البخاري ص ٣٣٨ ـ ٦ نيل الأوطار .

<sup>(</sup>٣) رواه مالك في الموطأ ص ٢٣٨ ـ ٣ نصب الراية .

<sup>(</sup>٤) قال في المنتق رواه الجاعة إلا الترمذي ص ٣٠٠ ـ ٦ نيل الأوطار .

والنزاع إنما هو في طلاق من يمكنه إمساكها ، لاسيا والنبي صلى الله عليه وسلم قد فرق بينهما ، فإن كان ذلك قبل الثلاث لم يقع مها ثلاث و لا غبرها . وإن كان بعدها دل على بقاء النكاح ، والمعروف أنه فرق بينهما بعد أن طلقها ثلاثاً ، فدل ذلك على أن الثلاث لم يقع بها إذ لو وقعت لـكانت قد حرمت عليه حتى تنكح زوجاً غيره وامتنع حينئذ أن يفرق النبي صلى الله عليه وسلم بينهما ، لأنهما صارا أجنبيين ولكن غاية ما بمكن أن يقال ، حرمها عليه تحريماً مؤبداً ، فيقال : فكان ينبغي أن بحرمها عليه لا يفرق بينهما ، فلما فرق بيهما دل على بقاء النكاح، وأن الثلاث لم تقع حميعاً ، خلاف ما إذا قيل أنه يقع مها واحدة رجعية فإنه بمكن فيه حينئذ أن يفرق بيهما وقول سهل بن سعد طلقها ثلاثاً . فأنفذه عليه رسول الله صلى الله عليه وسلم دليل على أنه احتاج إلى إنفاذ النبي صلى الله عليه وسلم ، واختصاص الملاعن بذلك ، ولو كان من شرعه أنها تحرم بالثلاث لم يكن للملاعن اختصاص . ولا يحتاج إلى إنفاذ فدل على أنه لمـا قصد الملاعن بالطلاق الثلاث أن تحرم عليه أنفذ النبي صلى الله عليه وسلم مقصوده ، بل زاده ، فإن تحريم اللعان أبلغ من تحريم الطلاق ، إذ تحريم اللعان لا نزول وإن نكحت زوجاً غبره . و هو مؤبد في أحد قولى العلماء لا يزول بالتوبة(١) .

وذكر – رحمه الله – أن الإلزام بالثلاث هل فعله من فعله من الصحابة لأنه شرع لازم من النبى صلى الله عليه وسلم ؟ أو فعله عقوبة ظهور المنكر وكثرته ؟ وإذا قيل : هو عقوبة فهل موجبها دائم لا يرتفع ؟ أو يختلف باختلاف الأحوال ؟ وبين أن هذا لا يجوز أن يكون شرعاً لازماً ولا عقوبة اجتهادية لازمة ، بل غايته أنه اجتهاد سائغ مرجوح أو عقوبة عارضة شرعية والعقوبة إنما تكون لمن أقدم عليها عالماً بالتحريم ، فأما من لم يعلم بالتحريم ولما علمه تاب منه فلا يستحق العقوبة ، فلا يجوز إلزام هذا بالثلاث المجموعة ، بل إنما يلزم واحدة (٢) .

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتــاوى ص ۷۷ - ۳۳ .

<sup>(</sup>۲) عجموع الفتاوی ص ۲۱۲ - ۳۲ .

وذكر أيضاً أن الآثار الثابتة عمن آلزم بالثلاث مجموعة عن الصحابة تدل على أنهم لم يكونوا بجعلون ذلك مما شرعه النبي صلى الله عليه وسلم لأمته شرعاً لازماً كما شرع تحريم المرأة بعد الطلقة الثالثة بل كانوا مجهدين في العقوبة بإلزام ذلك إذا كثر ولم ينته الناس عنه ، وذكر أنهم إنما ألزموا بالثلاث لمن عصى الله بإيقاعها حملة ، فأما من يتتى الله فإن الله يقول : (ومن يتقى الله بجعل له مخرجاً ويرزقه من حيث لايحتسب (١)) فن لم يعلم التحريم على أو قعها ثم لما علم التحريم تاب والنزم ألا يعود إلى المحرم فهذا لا يستحق أن يعاقب ، وليس فى الأدلة الشرعية : الكتاب . والسنة . والإحماع . والقياس ، ما يوجب لزوم الثلاثة له ، ونكاحه ثابت بيقين وامرأته محرمة والقياس ، ما يوجب لزوم الثلاث إباحها للغير مع تحريمها عليه ، و ذريعة إلى نكاح التحليل الذي حرمه الله ورسوله(٢) .

وقال أيضاً: - فلما لم يكن على عهد عمر رضى الله عنه تحليل ظاهر ورأى في إنفاذ الثلاث زجراً لهم عن المحرم فعل ذلك باجتهاده ، أما إذا كان الفاعل لايستحق العقوبة ، وإنفاذ الثلاث يفضى إلى وقوع التحليل المحرم . بالنص وإحماع الصحابة . والاعتقاد وغير ذلك من المفاسد لم يجز أن يزال مفسدة حقيقية بمفاسد أغلظ منها ، بل جعل الثلاث واحدة في مثل هذا الحال كما كان على عهد رسول الله صلى الله عليه وسلم وأنى بكر أولى ، ولهذا كان طائفة من العلماء مثل أبى البركات يفتون بلزوم الثلاث في حال دون حال كما نقل عن الصحابة ، وهذا ، إما لكونهم رأوه من « باب التعزير » الذي يجوز فعله عسب الحاجة . كالزيادة على أربعين في الحمر والنبي فيه وحلق الرأس ، وإما لاختلاف اجهادهم فرأوه تارة لازماً وتارة غير لازم(٣) .

إلى أن قال : فقول عمر بن الحطاب : أن الناس قد استعجلوا فى أمر كانت لهم فيه أناة . فلو أنفذناه عليهم فأنفذه عليهم : هو بيان أن الناس

<sup>(</sup>١) الطــــلاق آية ٢ ، ٣ .

۲) المرجع السابق ص ۹۱ ، ۹۲ - ۹۳ .

<sup>(</sup>٣) مجموع الفتــاوى ص ٩٢ ـ ٣٢ .

أحدثوا ما استحقوا عنده أن ينفذ عليهم الثلاث ، فهذا إما أن يكون كالنهى عن متعة الفسخ لكون ذلك مخصوصاً بالصحابة وهو باطل ، فإن هذا كان على عهد أنى بكر ، ولأنه لم يذكر ما يوجب اختصاص الصحابة بذلك . وبهذا أيضاً تبطل دعوى من ظن ذلك منسوخاً كنسخ متعة النساء .

وإن قدر أن عمر رأى ذلك لازماً فهو اجتهاد منه اجتهده فى المنع من فسخ الحج ، لظنه أن ذلك كان خاصاً وهذا قول مرجوح قد أنكره غير واحد من الصحابة ، والحجة الثانية هى مع من أنكره . وهكذا الإلزام بالثلاث . من جعل قول عمر شرعاً فيه لازماً ، قيل له : فهذا اجتهاده . قد نازعه فيه غيره من الصحابة ، وإذا تنازعوا فى شىء وجب ردما تنازعوا فيه إلى الله والرسول ، والحجة مع من أنكر هذا القول المرجوح .

وإما أن يكون عمر جعل هذا عقوبة تفعل عند الحاجة ، وهذا أشبه الأمرين بعسر ، ثم العقوبة بذلك يدخلها الاجهاد من (وجهين) من جهة أن العقوبة بذلك هل تشرع ؟ أم لا ؟ فقد برى الإمام أن يعاقب بنوع لا يرى العقوبة به غيره ، كتحريق على الزنادقة بالنار ، وقد أنكره عليه ابن عباس ، وجمهور الفقهاء مع ابن عباس .

ومن جهة أن العقوبة إنما تكون لمن يستحقها ، فمن كان من (المتقين) استحق أن يجعل الله له فرجاً ومخرجاً ، لم يستحق العقوبة . ومن لم يعلم أن جمع الثلاث محرم ، فلما علم أن ذلك محرم تاب من ذلك اليوم أن لايطلق إلا طلاقاً سنياً ، فإنه من (المتقين) في باب الطلاق ، فمثل هذا لا يتوجه الزامه بالثلاث مجموعة . بل يلزم بواحدة منها ، وهذه المسائل عظيمة . وقد بسطنا الكلام فيها في موضع آخر من مجلدين ، وإنما نبهنا عليها هنا تنبها لطيفاً .

والذي محمل عليه أقوال الصحابة أحد أمرين : إما أنهم رأو ا ذلك من باب التعزير الذي يجوز فعله محسب العادة . كالزيادة على أربعين فى الحمر ، وإما لاختلاف اجتهادهم فرأوه لازماً . وتارة غير لازم ، وأما القول بكون

لزوم الثلاث شرعاً لازماً كسائر الشرائع: فهذا لا يقوم عليه دليل شرعى وعلى هذا القول الراجع لهذا الموقع أن يلتزم طلقة واحدة و يراجع امرأته ولا يلزمه شيء لكونها كانت حائضا، إذا كان ممن اتنى الله وتاب من البدعة(١).

ومن ذلك اختياره – رحمه الله – بعدم لزوم الطلاق إذا صدر من الإنسان على جهة الحلف وقصد به الحث والمنع دون إيقاع الطلاق . واعتباره يميناً يلزمه به كفارة يمن فقد حصر – رحمه الله تعالى – الكلام الجارى على ألسنة الناس بلفظ الطلاق في ثلاثة أقسام : – هي :

### صيغة تنجيز للطلاق ــ وصيغة قسم ــ وصيغة تعليق :

أما صيغة التنجر فهو إيقاع الطلاق مرسلا من غير تقييد بصفة ولا يمين كقوله: أنت طالق ، أو مطلقة ، أو فلانة طالق ، أو أنت الطلاق ، أو طلقتك ، ونحو ذلك مما يكون بصيغة الفعل ، أو المصدر ، أو اسم الفاعل أو المفعول ، فهذا طلاق منجز ، ويقال طلاق مرسل ، وطلاق مطلق ، أى غير معلق بصفة . فهذا إيقاع للطلاق وليس هذا بيمين نخير فيه بين الحنث وعدمه ، ولا كفارة في هذا باتفاق المسلمين ، والفقهاء في عرفهم المعروف بينهم لا يسمون هذا يميناً ولا حلفاً ، ولكن من الناس من يقول حلفت بالطلاق ومراده أنه أوقع الطلاق .

وأما صيغة القسم فهو أن يقول: الطلاق يلزمني لأفعلن كذا أو لا أفعل كذا فيحلف به على حض لنفسه أو لغبره، أو منع لنفسه أو لغبره، أو على تصديق خبر أو تكذيبه، فهذا يدخل في مسائل الطلاق والأنمان، فإن هذا يمين باتفاق أهل اللغة، فإنها صيغة قسم، وهو يمين أيضاً في عرف الفقهاء، لم يتنازعوا في أنها تسمى - يميناً، ولكن تنازعوا في حكمها. فن الفقهاء من غلب عليها جانب الطلاق فأوقع به الطلاق إذا حنث، ومهم

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ص ۹۹ – ۹۷ ـ ۳۳ .

من غلب عليه جانب اليمين فلم يوقع به الطلاق ، بل قال : عليه كفارة يمين أو قال : لا شيء عليه محال .

وكذلك تنازعو ا فيا إذا حلف بالنذر فقال : إذا فعلت كذا فعلى الحج أو صوم شهر ، أو مالى صدقة ، لكن هذا النوع اشهر الكلام فيه عن السلف من الصحابة وغيرهم ، وقالوا : أنه أيمان تجزئ فيه كفارة يمين ، لكثرة وقوع هذا في زمن الصحابة ، خلاف الحلف بالطلاق . فإن الكلام فيه إنما عرف عن التابعين ومن بعدهم وتنازعوا فيه على القولين .

والثالث ــ صيغة التعليق ــ كقوله: إن دخلت الدار فأنت طالق. ويسمى هذا طلاقاً بصفة ، فهذا إما أن يكون قصد صاحبه الحلف وهو يكره وقوع الطلاق إذا وجدت الصفة ، وإما أن يكون قصده إيقاع الطلاق عند تحقيق الصفة .

فالأول: حكمه حكم الحلف بالطلاق باتفاق الفقهاء، ولو قال: إن حلفت بميناً فعلى عتق رقبة وحلف بالطلاق حنث بلا نزاع نعلمه بين العلماء المشهورين وكذلك سائر ما يتعلق بالشرط لقصد اليمين، كقوله: إن فعلت كذا فعلى عتق رقبة، أو فعبيدى أحرار، أو فعلى الحج، أو على صوم شهر، أو فمالى صدقة أو هدى، ونحو ذلك، فإن هذا بمنزلة أن يقول العتق يلزمنى لا أفعل كذا، وعلى الحج لا أفعل كذا، ونحو ذلك، لكن المؤخر في صيغة الشرط مقدم في صيغة القسم، والمنفى في هذه الصيغة مثبت في هذه الصيغة.

والثانى : هو أن يكون قصد إيقاع الطلاق عند الصفة .

فهذا يقع به الطلاق إذا وجدت الصفة ، كما يقع المنجز عند عامة السلف والحلف ، وكذلك إذا وقت الطلاق بوقت كقوله : أنت طالق عند رأس الشهر . وقد ذكر غير واحد الإجماع على وقوع هذا الطلاق المعلق ولم يعلم فيه خلافاً قديماً ، لكن ابن حزم زعم أنه لا يقع به الطلاق . وهو

قول الإمامية مع أن أن حزم ذكر( في كتاب الإحماع ) احماع العلماء على أنه يقع به الطلاق . وذكر أن الحلاف إنما هو فيا إذا أخرجه محرج البمين . هل يقع الطلاق ؟ أو لا يقع ولا شيء عليه أو يكون بميناً مكفرة ؟ على ثلاثة أقوال : كما أن نظائر ذلك من الأبمان . فيها هذه الأقوال الثلاثة :(١)

وذكر ـــ رحمه الله ـــ أن للعلماء في القسمين الأخيرين ثلاثة أقوال : أحدها : أنه إذا حنث لزمه ما حلف به .

والثانى : لا يلزمه شيء.

والثالث: يلزمه كفارة يمين. ومن العلماء من فرق بين الحلف والطلاق والعناق وغيرها ـ والقول الثالث أظهر وهو الذي يدل عليه الكتاب والسنة والاعتبار. وعليه تدل أقوال أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم في الجملة كما قد بسط في موضعه وذلك أن الله قال في كتابه:

( ولكن يو اخذكم بما عقدتم الأبمان فكفارته إطعام عشرة مساكين ) إلى قوله : ( ذلك كفارة أيمانكم إذا حلفتم ) (٢)

وقال تعالى : (قد فرض الله لكم تحلة أيمانكم )<sup>(٣)</sup> .

وثبت فى الصحيح عن النبى صلى الله عليه وسلم : أنه قال : (من حلف على بمين فرأى غيرها خيراً منها فليأت الذى هو خير ، وليكفر عن بمينه )(٤).

وهذا يتناول حميع أبمان المسلمين لفظاً ومعنى ، أما اللفظ فلقوله : (قد فرض الله لكم تحلة أيمانكم) وقوله (ذلك كفارة أيمانكم): : وهذا خطاب للمؤمنين ، فكل ماكان من أيمانكم فهو داخل في هذا ، والحلف

<sup>(</sup>۱) مجدوع الفتساوي ص ؛ ۲۰ ۳

<sup>(</sup>٢) المائدة آية ٨٩.

<sup>(</sup>٣) التحريم آية ٢ .

<sup>(</sup>٤) رواه مسلم ص ١٩٥ - ٤ النووى على مسلم -

بالمخلوقات شرك ليس من أبمانهم ، لقول النبي صلى الله عليه وسلم : ( من حلف بغير الله فقد أشرك )(١) فلا تدخل هذه في أبمان المسلمين . وأما ما عقده بالله أو لله فهو من أبمان المسلمين ، فيدخل في ذلك ، ولهذا لو قال : أبمان المسلمين أو أبمان البيعة تلزمني ، ونوى دخول الطلاق والعتاق دخل في ذلك كما ذكر ذلك الفقهاء ، ولا أعلم فيه نزاعاً ، ولا يدخل في ذلك الحلف بالكعبة وغير ها من المخلوقات ، وإذا كانت من أبمان المسلمين تناولها الحطاب .

وأما من جهة المعنى: فهو أن الله فرض الكفارة فى أبمان المسلمين لئلا تكون اليمين موجبة عليهم أو محرمة عليهم لا مخرج لهم ، كما كانوا عليه فى أول الإسلام قبل أن تشرع الكفارة ، لم يكن للحالف محرج إلا الوفاء باليمين ، فلو كان من الأبمان ما لا كفارة فيه كانت هذه المفسدة موجودة ، وأيضاً فقد قال الله تعالى : (ولا تجعلوا الله عرضة لأبمانكم أن تبروا وتتقوا وتصلحوا بين الناس)(٢) نهاهم الله أن بجعلوا الحلف بالله مانعاً لهم من فعل مأمر به ، لئلا يمتنعوا عن طاعته باليمن التي حلفوها ، فلو كان فى الأبمان ما ينعقد ولا كفارة فيه لكان ذلك مانعاً لهم من طاعة الله إذا حلفوا به(٣).

وتال أيضاً ــ رحمه الله ــ إذا كان الصحابة مثل ابن عمر وابن عباس وعائشة وأم سلمة وزينب ربيبة النبى صلى الله عليه وسلم وغيرهم من الصحابة قالوا فيمن قال : إن فعلت كذا فكل مملوك لى حر ، قالوا يكفر عن ممينه ولا يلزمه العتق ، هذا مع أن العتق طاعة وقربة ، فالطلاق لا يلزمه بطريق الأولى .

كما قال ابن عباس رضى الله عنه ، الطلاق عن وطر ، والعتق ما ابتغى به وجه الله(٤) .

<sup>(</sup>۱) أحرجه أبو داود والترمذي وحسنه والحاكم وصححه ، وأحمد وابن حبان ص ٢٥٥-٨ نيل الأوطار ، وقال ابن تيمية رواه أهل السنن وأبو داود وغيره ص ٥٠ - ٣٣ مجموع النتاوي . (۲) البقسرة آية ٢٢٤ .

<sup>(</sup>۳) مجموع الفتاري ص ٥٠ ـ ٣٣ .

<sup>(</sup>٤) ذكره البخاري في صحيحه ص ٦١ ـ ٣٣ مجموع الفتاوي .

م قال – رحمه الله – بن ان عباس أن الطلاق إنما يقع بمن غرضه أن يوقعه ، لا لمن يكره وقوعه ، كالحالف به والمكره عليه ، وعن عائشة رضى الله عنها أنها قالت : كل يمن وإن عظمت فكفارتها كفارة اليمن بالله ، وهذا يتناول حميع الأيمان ، من الحلف بالطلاق ، والعتاق ، والنذر ، وغير ذلك ، والقول بأن الحالف بالطلاق لا يلزمه الطلاق مذهب خلق كثير من السلف والحلف ، لكن فيهم من لا يلزمه الكفارة ، كداود وأصحابه ، ومنهم من يلزمه كفارة يمن كطاوس ، وغيره من السلف والحلف(۱).

هذا موقف ان تيمية – رحمه الله تعالى – من هذا الطلاق ، وما أكثر ما يحلف الناس بالطلاق صادقين وكاذبين . وهم لا يريدون إيقاع الطلاق . فكيف الحال لو أوقعنا عليهم الطلاق في كل مرة .

فكثيراً ما تكون الأسرة تعيش فى ظلال حياة سعيدة فيصيح بها صائح الغضب فينطق عائلها بطلاق الثلاث بدافع من الغضب والغيظ .

فإذا مهذه الشجرة الوارفة الظليلة يصوح ثمرها وبجف ورقها ، وإذا - مذه الجنة الوارفة الظلال تصبح هشيا تذروه الرياح ، فيتفرق هذا الجمع و تضيع الأولاد و تفرقها أيدى سبأ . فيتلفت عائلها نميناً وشمالا يبحث عن رحمة وإحسان بحدها في رحاب العلماء نادماً تائباً ، وإذا مهم يفاجئونه بأن زوجتك قد حرمت عليك ولا تحل لك إلا بعد أن تنكح زوجاً غيرك ، مستندين في ذلك إلى ما نقل عن الأثمة الأربعة الذين أخذوا بفتوى عمر بن الحطاب ولر بما يلتفت هذا المسكين نميناً وشمالا عن زوج محلها له ويطلقها بعد ذلك لتعود إليه ، بعدما لوثها هذا التيس المستعار حسماً سماه المصطفى صلى الله عليه وسلم بذلك .

لكن ان تيمية – رحم الله – كما عرفت عرف أسرار التشريع فى ذلك وعرف نصوص الشارع الحكيم ، وعرف أن هذه الفتوى التى حصلت فى عهد عمر إنما جاءت حسب اجتهاده رضى الله عنه . محالفة نما كان عليه

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي ص ۲۱ ـ ۳۳ .

واقع الرسول صلى الله عليه وسلم وأبى بكر وصدر من خلافة عمر – وعمر حيها مخالف ذلك لا يفعله مصادماً لشرع الله . كلا . ولكنه أفصح عن سبب ذلك على الرغم من مخالفة كثير من الصحابة له ، وهو مع ذلك معه عذره الذى اعتقد أنه مسوغ له ، لكن الما حصلت المفاسد ممن تربوا على المفسدة التى خافها عمر ، كمفسدة التحليل ، كان من المتعين أن ترجع الحال إلى ما كان في عهد الرسول صلى الله عليه وسلم . ولو اطلعوا على المفاسد التى وقعت في الأسر الإسلامية من جراء هذه الفتوى لما أقدموا على ذلك .

فما أحوج الناس اليوم إلى هذا التسهيل والتيسير الموجود في بحر علوم شيخ الإسلام فى الوقت الذى كثرت فيه شرور الطلاق ومفاتنه . وقل وازع الناس الديني ، فتحطم بنيان الأسر ، وتشتت شمل الأولاد ، وحصل من الشر ما الله به علم .

وقد أخذ كثير من العلماء اليوم باختيارات ابن تيمية في الطلاق وغير ها وكل ذلك من أياديه البيضاء التي قدمها للإسلام ، ولقد رفع محق من مستوى الأفكار وحررها ، وبالتالى رفع من مستوى الفقه الإسلامي . فأصبح فقها حياً نامياً بل بدت الشريعة الإسلامية من ثنايا اختياراته . سمحة سهلة بأحكامها ونظمها بعيدة عن التشديدات وقيو دات الفقهاء التي لم ينزل بها ربنا من سلطان .

هذه نبذة يسيرة من اختيارات ابن تيمية وآرائه . تبين لنا مدى مجهوده في خدمة هذه الشريعة الإسلامية .

ويلاحظ القارىء أنى نقلت الكثير من كلام ابن تيمية بالحرف الواحد وإنما فعلت ذلك من أجل أن يطلع القارىء على مدى تصرفه العلمى ، ومدى فهمه للنصوص ، وروح التشريع . فيرى القارىء الكريم من خلال كلامه الحق ساطعاً .

فما أحرى قادة العالم الإسلامى أن يدرسوا كتبه وآراءه فى جامعاتهم، وإن لنا فى علماء أمتنا الذين تنورت أفكارهم واتسعت آفاقهم وتحرروا من التعصب الذى أصيب به سابقوهم، إن لنا فيهم لأملا عظيما فالحق أحق أن

يتبع. هذا ، والله أسأل أن يو فقنا وعلماء الأدة الإسلامية لخدمة هذا الدين والجهاد في سبيله وإعزاز كلمته . كما نضرع أن ينصر أمتنا على أعدائها ويطهر بلادها من كل رج. لل ويعيد لها مجدها العظم .

و ختاماً أذكر من يطلع على هذه الرسالة أن يكون فى حسامهم أنى بشر والكال لله تعالى ، فإن يكن صوابا فمن الله وإن يكن خطأ فمنى ومن الشيطان . وأنزه الله ورسوله من ذلك .

لذا فإنى أرحو من إخوانى منى رأوا خطأ مطبعياً أو علمياً أن رشدونى إليه لأتداركه قبل الطبع .. فقد قال صلى الله عليه وسلم : : « الدن النصيحة » قلنا : لمن ؟ قال : « لله ، ولكتابه ، ولرسوله ، ولائمة المسلمين ، وعامتهم »(١) فرائدنا حميعاً الحق وهو ضالة المؤمن . وما توفيتي إلا بالله العلى العظيم. هو حسبنا و نعم الوكيل . وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين ، والصلاة والديم على أشرف الأنبياء والمرسلين . ومن دعا بدعوتهم إلى يوم الدين . آمين .

<sup>(</sup>١) رواه مسلم . الحديث السابع من أحاديث الأربعين النووية .

## الفهارس

- ١ الآيات القرآنية الـكريمة .
- ٢ ــ الأحاديث النبوية الشريفة ــ والآثار الكريمة .
  - ٣ الأعمار .
  - ٤ ــ المراجسع
  - سموضوعات الرسالة .
  - ٦ تصويب الأخطاء .



## سب التدارم الرحيم

# ١١ الآيات القرآنية الكرية

| نص الآية                             | رقم الصفحة | رقم الآية                      | السورة    |
|--------------------------------------|------------|--------------------------------|-----------|
| إن المتقين فى جنات ونهر .            | 3.5        | 00 - 05                        | القمسر    |
| ألم : أحسب الناس أن يتركوا           | 78         | <b>*</b> ' <b>*</b> ' <b>1</b> | العنكبوت  |
| الله لا إله إلا هو الحي القيـوم      | . 1:1      | Y00                            | البقرة    |
| الرحمن على العرش استوى               | 111        | ٥                              | طسه       |
| إن الذين فرقوا دينهم .               | ۱۱۳        | 109                            | الأنعسام  |
| إن المنافقين في الدرك الأسفل .       | 144        | 180                            | النساء    |
| اعملوا آل داو د شكراً .              | 144        | . 18                           | ســبأ     |
| إذا جاءك المنافقون .                 | 144        | . 1                            | المنافقون |
| أولم يكفهم أنا أنز لنا عليك الكتاب . | 187        | • • •                          | العنكبوت  |
| إياك نعبد وإياك نستعين .             | 10.        | ٥،٤                            | الفاتحة   |
| إنما أو تيته على علم .               | ۱۷۸        | ٧٨                             | القصص     |
| إن الشرك لظلم عظيم .                 | . 174      | ۱۳                             | لقمسان    |
| أفلم يسيروا في الأرض .               | 174        | ٨٢                             | غافسر     |
| إذا جاءكم المؤمنات مهاجرات ،         | 14.        | ١.                             | المتحنة   |
| إنما كان قول المومنين .              | 71.        | • 1                            | النسور    |
|                                      |            |                                |           |

| نص الآية                                                                                                       | رقم الصفحة    | رقم الآية    | السورة    |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|--------------|-----------|
| أطيعوا الله وأطيعوا الرسول .                                                                                   |               | ٥٩           | النساء    |
| الذي بجدو نه مكتو بأ عندهم في التوراة                                                                          | 790           | 104          | الأعراف   |
| إلا أن تبكون تجارة عن تراض منبكم .                                                                             | <b>**</b> A   | 44           | النســـاء |
| ليـوم أكملت لـكم دينكم .                                                                                       |               | ٣            | المائدة   |
| و يجعل الله لهن سبيلا .                                                                                        | 77.           | ١٥           | النسياء   |
| إنما يريد الشيطان أن يوقع بينكم العداوة                                                                        | 414           | 91           | المائدة   |
| والبغضاء فى الخمر والميسر ويصدكم<br>عن ذكر الله .                                                              |               |              |           |
| إن الذين يأكلون أموال اليتامى ظلماً                                                                            | ***           | ١.           | النسساء   |
| أكفاركم خير من أو لئكم .                                                                                       | ۳۷۸           |              | القمسر    |
| أفنجعل المسلمين كالمحرمين . مالكم<br>كيف تحكمون .                                                              | ۴٧٨           | <b>77.70</b> | القــلم   |
| أم حسب الذين اجبر حوا السيئات أن<br>تجعلهم كالذين آمنوا وعملوا الصالحات<br>سواء محياهم وممانهم ساء ما محكمون ، | ۳۷۸           | ۲۱           | الجاثيسة  |
| الله أنزل الكتاب بالحق والميزان .                                                                              | 411           | 17           | الشسورى   |
| إن مثل عيسى عند الله كمثل آدم<br>خلقه من تراب.                                                                 | · <b>٣٦</b> ٨ | ٥٩           | آل عمران  |
| إذا تداينتم بدين إلى أجل مسمى<br>فاكتبوه:                                                                      | ٤٠١           | YAY          | البقسرة   |
| إنا نحن نزلنا الذكر وإنا له لحافظون .                                                                          | 777           | ٩            | الحجر     |
| إنما الخمر والميسر والأنصاب والأزلام                                                                           | ጓ٤٨           | 4.           | المائدة   |
| إنا أنز لنا إليك السكتاب بالحق ،                                                                               | 704           | 4 - 6        | النسياء   |
|                                                                                                                |               |              | A•A       |

| نص الآيسية                                                                | رقم الصفحة                            | رقم الآية     | السسورة   |
|---------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------|---------------|-----------|
| ا وجدنا آباءنا على أمة وإنا على<br>ثارهم مقتدون.                          |                                       | ` <b>'Y</b> # |           |
| ما البيع مثل الربا وأحل الله البيع<br>حرم الربا .                         |                                       | <b>Y</b> Vo   | البقسرة   |
| ، يرواكم أهلكنا من قبلهم من قرن .                                         | ال ٧٠٩                                | 7             | الأنعسام  |
| ِلنْك حبطت أعمالهم .                                                      | ۷۰۷ أو                                | 79            | التوبسة   |
| ن يسرق فقد سرق أخ له من قبل .                                             | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | YY            | يوسسف     |
| ن الذين آمنوا والذين هاجروا ،<br>رجاهدوا في سبيل الله .                   |                                       | *11           | البقـــرة |
| و لو جئتکم بأهدی مما وجدتم علیــه<br>باءکم.                               |                                       | 7 \$          | الزخمسرف  |
| ُلُم يأتهم نبأ الذين من قبلهم قـوم<br>نوح وعـاد وثمـود .                  |                                       | ٧٠            | التوبسة   |
| تلك أمة قد خلت لهـا ما كسبت .                                             | 127                                   | 181           | البقسرة   |
| تلك الـدار الآخـرة نجعلهـا للذين<br>لا يريدون علواً في الأرض ولا فساداً . |                                       | ۸۳            | القصص     |
| تلك حدود الله ومن يطع الله ورسوله<br>بدخله جنات تجرى من تحتها الأنهــار ، | 777                                   | ١٣            | النسـاء   |
| ثم استوى على العرش .                                                      | 197                                   | ٥٩            | الفرقسان  |
| ثم استوى إلى السهاء و هي دخان .                                           | 100                                   | 11            | فصلت      |
| ثم أورثنا الكتأب الذين اصطفينا من عبادنيا .                               |                                       | ۳۲            | فاطسر     |
| ثم أرسلنا رسلنا تترى .                                                    | 789                                   | ٤٤            | اللومنون  |

| نص الآيسسة                                | رقم الصفحة     | رقم الآيسة | السدورة  |   |
|-------------------------------------------|----------------|------------|----------|---|
| ثم ليقضوا تفتهم وليوفوا نذورهم .          | _ <b>Y Y Y</b> | 44         | الحمدج   |   |
| خذوا زینتکم عند کل مسجد .                 | <b>Y0Y</b>     | ۳۱         | الأعبراف |   |
| ذلك كفارة أيمانكم إذا حلفتم .             | <b>^ • •</b>   | ۸.٩        | المائدة  |   |
| رفيع الدرجات ذو العرش .                   | 149            | 10         | غافسر    |   |
| ربنا لا تؤاخذنا إن نسينا أو أخطأنا .      | ٦٣٣            | 7.47       | البقسرة  |   |
| سبحانه و تعالى عما يقو او ن علواً كبيرا . | 797            | ٤٣         | الإسراء  |   |
| الطلاق مرتان .                            | ٧٨٦            | 779        | البقسرة  |   |
| غافس الذنب وقابل التوب شديد               | 120            | ٣          | غافسر    |   |
| العقباب .                                 |                |            |          |   |
| فضرب بيهم بسور له باب .                   | 74             | ۱۳         | الحديد   |   |
| فعصى فرعون الرسول .                       | 144            | ١٦         | المزمسل  |   |
| فاحكم بينهم بما أنزل الله .               | 127            | ٤٨         | المائسة  |   |
| فوقع الحق وبطل ما كانوا يعملون .          | 189            | 114        | الأعراف  |   |
| فكيدونى حميعاً ثم لا تنظرون .             | 100-           | 00         | هيود     |   |
| فلولا إذا بلغت الحلقوم .                  | 14.            | ۸۳         | الواقعسة |   |
| فإما يأتينـكم منى هـدى .                  | 711            | 144        | طـــه    | • |
| فاجلدوا كل واحد مهما مائة جلدة .          | 717            | 4          | النسور   |   |
| فإذا انسلخ الأشهر الجرم فاقتلسوا          | 727            | ٥          | التوبسة  |   |
| المشركين ّحيث وجدتموهم .                  |                |            |          |   |
| فلها قضى زيد منها و طرا .                 | 707            | **         | الأحزاب  | 4 |
| فأجمعوا أمركم وشركاءكم .                  | 777            | ٧١         | يو نس    |   |
| فإن تنازعتم في شيء فردوه إلى الله         | . 79.          | ٥٩         | النسياء  |   |
| والرسول .                                 |                |            |          |   |

| نص الآيسة                                               | رقم الصفحة   | نم الآية     | السمورة رأ  |
|---------------------------------------------------------|--------------|--------------|-------------|
| فاقرأوا ما تيسر منه .                                   | 720          | ۲٠           | المزمل      |
| فليحذر الذين يخالفون عن أمره .                          | 78.          | 74           | النسور      |
| فلا تكونن من الجاهلين .                                 | <b>Y4Y</b>   | ۳٥           | الأنعام     |
| ٣ فإذا أحصن فإن أتين بفاحشةفعليهن                       | 718 4 17 7 7 | Y0           | النساء      |
| نصف ما على المحصنات من العذاب .                         |              |              |             |
| فإن لم يكونا رجلين فرجل و امر أتان .                    | ۳۷۷          | <b>Y</b>     | البقيرة     |
| فاعتبر وا يا أولى الأبصار .                             | 411          | ۲            | الحشر       |
| فإن أرضعن لـكم فآتوهن أجورهن .                          | 110          | " <b>7</b> . | الط_لاق     |
| ۳فمن اعتدی علیکم فاعتدوا علیه بمثمل<br>ما اعتدی علیکم . | TV. EY.      | 198          | البقسرة     |
| فجز اء مثل ما قتل من النعم .                            | ۳۸۱          | 90           | المائيدة    |
| فاتباع بالمعروف وأداء إليه بإحسان .                     | ٤٠٣          | 144          | البقسرة     |
| فيتعلمون منهما ما يفرقون به بين المرء                   | ٧٨٨          | 1.4          | البقسرة     |
| وزوجه .                                                 | ,            |              |             |
| فإن طلقها فلا تحل له من بعد حتى                         | 707          | 44.          | البقسرة     |
| تنكح زوجاً غيره .                                       |              |              |             |
| فن يعمل مثقال ذرة خيراً يره                             | 709          | ۸٬۷          | الز لز لــة |
| فاسألوا أهل الذكر إنكنم لا تعلمون                       | ٧٠٣          | 24           | النحـــل    |
| فلم تجدوا ماء                                           | ٧٣٧          | ٤٣           | النس_اء     |
| فاتقوا الله ما استطعم .                                 | YYA          | 17           | التغاين     |
| فإذا بلغن أجلهن فأمسكوهن بمعروف                         | YAY          | ۲            | الطيلاق     |
| قل يا أهل الكتاب لا تغلوا في دينكم .                    | ١٣٩          | VŸ           | المائدة     |
| قل لا تسألون عما أجرمنا .                               | 144          | 40           | سسبا        |

| نص الآيـة                                             | رقم الصفحة     | رقم الآية | السورة          |
|-------------------------------------------------------|----------------|-----------|-----------------|
| لا أجد فيما أوحى إلى محرماً على                       | ۲۲٬۰۲۶۶قر      | 1 180     | الأنعسام        |
| اعم يطعمه .                                           | ط              |           |                 |
| ، إن كنتم تحبون الله فاتبعونى بحببكم                  | ۲۳۹ قل<br>الله | ٣١`       | آل عمران        |
| أطيعوا الله والرسول .                                 | ۲٤٠ قل         | 44        | ۲ ل عمران       |
| ل أطيعوا الله وأطيعوا الرسول .                        |                | 30,00,70  |                 |
| هذه سبيلي .                                           |                | ۱۰۸       | يوســف          |
| إنما حرم ربى الفواحش .                                | ۷۰٤،۳۱۱ قل     | ۳۳        | الأعراف         |
| أرأيتم ما أنزل الله لكم من رزق.                       | ۳۱۲ قر         | ٥٩        | يو نس           |
| ـ خلت من قبلكم سنن فسيروا في                          | ٣٦٩ قا         | ١٣٧       | Tل عمران        |
| گرض .                                                 | ועל            |           |                 |
| ـ فرض الله لـكم تحلة أيمانكم .                        | ۸۰۰ قا         | ۲         | التحسريم        |
| ئنتم خير أمة أخرجت للناس .                            | 790            | 11.       | T ل عمر ان      |
| ئتب عليكم إذا حضر أحدكم الموت .                       | 044            | ١٨٠       | البقسرة         |
| س كمثله شيء .                                         | یا ۱۰۰         | 11        | الشسورى         |
| دخلن المسجد الحرام .                                  | ت ۲۲۰          | **        | الفتح           |
| د جاءكم رسول من أنفسكم .                              | ۲۳۸ لق         | ۱۲۸       | التوبسة         |
| كو نو ا شهداء على الناس .                             | ۲۸٦ لتـ        | 184       | البقسرة         |
| ن أشركت ليحبطن عملك .                                 | ۲۹۲ لئر        | 70        | الزمسس          |
| لا يكون للناس على الله حجة بعد<br>لرسل .              |                | 170       | النســـاء       |
| ر من الله على المؤمنين إذ بعث فيهم<br>ولا من أنفسهم . |                | 371       | <b>آ</b> لعمران |
| ٠ الله الله الله الله الله الله الله الل              |                |           |                 |

| نص الآيسية                                         | رقم الصفحة | قم الآية | السسورة ر |
|----------------------------------------------------|------------|----------|-----------|
| لقد كان فى قصصهم عبرة لأولى الألباب                | 411        | 111      | يوسيمدف   |
| لقد أرسلنا رسلنا بالبينات .                        | *17        | 40       | الحديد    |
| ليس بأمانيكم ولا أمانى أهل الكتاب                  | ٧٠١        | ۱۲۳      | النسياء   |
| ما أصابك من حسنة فمن الله .                        | ۱۷۸        | ٧٩       | النسياء   |
| ما ننسخ من آية أو ننسها ٦                          | 448        | 1.7      | البقرة    |
| من يطعُ الرسول فقد أطاع الله .                     | Yov        | ٨٠       | النسياء   |
| من أوسط ما تطعمون أهليكم .                         | 709        | ٨٩       | المائسدة  |
| ما نراك إلا بشرآ مثلنا .                           | V•A        | YV       | هـــو د   |
| نبئ عبادى أنى أنا الغفور الرحيم .                  | 180        | 0        | الحجر     |
| واعتصموا بحبل الله حميعاً ولا تفرقوا .             | 114        | ١٠٣      | آل عمران  |
| ولا تكونوا كالذين تفرقوا واختلفوا                  | 118        | 1.0      | آل عمران  |
| من بعد ما جاءهم البينات .                          |            |          |           |
| ولله المشرق والمغرب .                              | 177        | 110      | البقسرة   |
| ومن أضل ممن اتبع هواه .                            | 144        | ٥٠       | القصص     |
| واقصد في مشيك واغضض من صو تك                       | 180        | 14       | لقيان     |
| وأنز لنا الحديد فيه بأس شديد .                     | 177        | 40       | الحديد    |
| وإذا حييتم بتحية .                                 | ١٧٨        | ۲۸       | النساء    |
| ومن يقتل موّمنا متعمداً .                          | ۱۷۸        | 44       | النســاء  |
| وأقم الصلاة إن الصلاة تنهى عن الفحشاء<br>والمنكر . | ۱۷۸        | ٤٥       | العنكبوت  |
| ولا تجادلوا أهل الكتاب إلا بالتي هي<br>أحســـن .   | 144        | ٤٦       | العنـكبوت |
|                                                    |            |          |           |

| نص الآيـة                                                  | رقم الصفحة | رقم الآيــة | السمورة  |
|------------------------------------------------------------|------------|-------------|----------|
| والذين كفروا لهم نار جهنم لا يقضى                          | 174        | ۳٦          | *        |
| عليهم فيموتوا ولا يخفف عنهم من                             |            |             |          |
| عذابها .                                                   |            |             |          |
| وأضله الله على علم .                                       | 174        | 74          | الجاثية  |
| و لقد اختر ناهم على علم .                                  | 14.        | 44          | الدخان   |
| وكذلك أو حينا إايك روحاً من أمرنا .                        | <b>711</b> | ۲٥          | الشورى   |
| وأن هذا صراطى مستقيما فاتبعوه .                            | 411        | 104         | الأنعام  |
| ومن لم يحكم بما أنرل الله فأولئك هم<br>الكافرون.           | 717        | <b>££</b> , | المائدة  |
| ومن لم يحكم بما أنزل الله فأولئك هم<br>الظالمـون.          | 717        | <b>£0</b>   | المائدة  |
| ومن لم يحكم بما أنزل الله فأولئك هم<br>الفاسقون.           | 717        | <b>£</b> Ÿ  | المائدة  |
| وأن احكم بينهم مما أنزل الله                               | 717        | ٤٩          | المائدة  |
| وكلم الله موسى تكليما .                                    | 1          | 178         | النسياء  |
| وقل رب ز دنی علماً .                                       | 777        |             | طــــه   |
| وما زادهم إلا إعاناً وتسلما .                              | **         | 77          | الأحزاب  |
| وإن كنتم مرضى أو على سفر أو جاء<br>أحد منكم من الغائط .    | 375        | ٦           | النسياء  |
| م صلح ولو كان من عند غير الله لوجدوا فيه اختلافاً كثيراً . | 777        | ٨٢          | النســاء |
| وليس عليكم جناح فها أخطأتم به .                            | 744        | ٥           | الأحراب  |
| وجز اء سيئة سيئة مثلها .                                   | 787        | •           | الشورى   |
| ·                                                          |            |             | Á16      |

| نص الآية                                                        | رقم الصفحة | رقم الآبة   | السورة   |
|-----------------------------------------------------------------|------------|-------------|----------|
| وإن عاقبتم فعاقبوا بمثل ما عقبتم به .                           | 747        | 177         | النحسل   |
| والحرمات قصاص .                                                 | 747        | 198         | البقسرة  |
| وأوفوا الكيل والميزان .                                         | ጓሞለ        | 107         | الأنعسام |
| ولا تكرهوا فتياتكم على البغاء .                                 | 744        | , <b>44</b> | النسور   |
| واسألوا ما أنفقتم .                                             | 780        | 1141:       | المتحنية |
| وإذا قيل لهم لاتفسدوا في الأرض.                                 | 707        | 11          | البقسرة  |
| وإن تبدوا ما فى أنفسكم أو تخفوه .                               | ٦٨٩        | 3.47        | البقسرة  |
| وإذا قيل لهم اتبعوا ما أنزل الله .                              | ۷۰۳        | 14.         | البقسرة  |
| وكذلك ما أرسلنا من قبلك في قرية من                              | ۷۰۳        | , <b>۲۳</b> | الزخىرف  |
| نذير .<br>وإذا قيل لهم تعالوا إلى ما أنزل الله<br>وإلى الرسول . | ۷۰۳        | 1 • \$      | الماثسة  |
| ولا تقف ما ليس لك به علم .                                      | 4.4.4.8    | 47          | الإسراء  |
| و تلك الأمثال نضربها للناس .                                    | ٧٠٥        | ٤٣٠.        | العنكبوت |
| ومن آياته أنك ترى الأرض خاشعة .                                 | ٧٠٧        | 44          | فصلت     |
| واأسر بالمعبروف .                                               | <b>٧٧</b>  | 17          | لقهان    |
| واللآئى يثسن من المحيض من نسائكم .                              | ٧٤٠        | ٤           | الطسلاق  |
| ولا تباشروهن وأنتم عاكفون في<br>المساجد.                        | <b>Y{Y</b> | 144         | البقسرة  |
| وطهر بيى للطائفين والقائمين والركام<br>السجمود .                | 71.        | 77          | الحميج   |

| نص الآيـة                                     | رقم الصفحة   | رقم الآية  | السورة     |
|-----------------------------------------------|--------------|------------|------------|
| وإذا طلقتم النساء فبلغن أجلهن .               | ٧٨٨          | 744        | البقسرة    |
| ومن يتق الله يجعل له مخرجاً .                 | V47          | · Y        | الطبلاق    |
| ولا تجعلوا الله عرضة لأيمانكم .               | ۸۰۱          | 445        | البقسرة    |
| والمطلقات يتربصن بأنفسهن ثلاثة قروء           | ٧٨٧          | 777        | البقـــرة  |
| وزدناهم هدى .                                 | 777          | ۱۳         | الكهف      |
| و بزید الله الذین اهتدو ا هدی .               | 7,77         | ٧٦         | مر يم      |
| ومن يعص الله ورسوله .                         | 777          | ١٤         | النســاء   |
| وما كان لمؤمن ولا مؤمنة .                     | Y•4          | md         | الأحزاب    |
| وما آتاكم الرسول فخذوه .                      | 74.          | ٧          | الحشر      |
| وإن أحد من المشركين استجارك<br>فأجسره.        | 787          | ٦          | التوبة     |
| وأحل لـكم ما وراء ذلـكم .                     | 727          | 7 £        | النســاء   |
| و امرأة مؤمنة إن و هبت نفسها للنبي .          | 707          | ٥.         | الأحزاب    |
| وأطيعوا الرسول وأولى الأمر منكم .             | Y0V          | ٥٩         | النســاء   |
| ومن يشاقق الرسول من بعد ما تبين<br>له الهدى . | ***          | 110        | النسياء    |
| وكذلك جعلناكم أمة وسطا .                      | YVA          | 184        | البقـــر ة |
| و نز لنا عليك الـكتاب تبياناً لكل شيء         | 74.          | ٨٩         | النحسل     |
| ولا تأكلوا أموالكم بينكم بالباطل.             | Y <b>4</b> • | ۱۸۸        | البقسرة    |
| وأن تقولوا على الله ما لا تعلمون .            | 74.          | ۳۳         | الأعراف    |
| واتبع سبيل من أناب إلى .                      | 797          | .\0        | لقهان      |
| والسابقون الأولون من المهاجرين<br>والأنصــار  | 797          | <b>\••</b> | التوبــة   |

| نص الآيـة                            | رقم الصفحة  | رقم الآية | السورة   |
|--------------------------------------|-------------|-----------|----------|
| ومن يكفر بالله وملائكته ورسله .      | Y4A '       | 147       | النسماء  |
| ولا تلبسوا الحق بالباطل .            | 799         | £ Y       | البقسرة  |
| وما ينطق عن الهوى .                  | 044.41.     | ٣         | النجم    |
| وما كنا معذبين حتى نبعث رسولا .      | <b>*</b> 1V | 10        | الإسراء  |
| ويتبع غير سبيل المؤمنين .            | 747         | 110       | النسماء  |
| ومن آياته أنك ترى الأرض خاشعة .      | PF434.4     | . 44      | فصلت     |
| والوالدّات يرضعن أولادهن .           | 110         | 744       | البقسيرة |
| وما آتيم من ربا ليربو في أموال الناس | <b>1.</b> V | 44        | السروم   |
| فلا يربو عند الله ، وما آتيم من زكاة |             |           |          |
| تريدون وجه الله فأولئك هم المضعفون   |             |           |          |
| وإذا قرئ القرآن فاستمعوا له وأنصتوا  |             | 4 • £     | الأعراف  |
| وما أرسلناك إلا رحمة للعالمين .      | 440         | ١.٧       | الأنبياء |
| وما جعل عليـكم فى الدين من حرج .     |             | ٧٨        | الحسج    |
| و على الوارث مثل ذلك .               | <i>•</i>    | ٤٣        | البقمسرة |
| وإن جاهداك .                         | ۰۸۰         | 10        | لقهان    |
| وبالوالدين إحسانآ                    | ٠٨٠         | 74        | الإسراء  |
| وما يتبع أكثرهم إلا ظناً .           | ••٧         | 41        | يونس     |
| وأنزلنا إليك الذكسر .                | •••         | 11        | النحسل   |
| و اللذان يأتيانها منكم فآذوهما .     | 044         | 17        | النسياء  |
| وعسى أن تبكر هوا شيئاً .             | ٤٠٥         | 717       | البقسرة  |
| واعلموا أنما غنمتم من شيء .          | 143         | ٤١        | الأنفيال |
| ولا تسبوا الذين يدعون من دون الله    | 190         | ۱۰۸       | الأنعسام |
| . A1V .                              | الفقه )     | ه - أصول  | ۲,)      |

| نص الآية                                     | قم الصفحة   | رقم الآية ر | السورة     |
|----------------------------------------------|-------------|-------------|------------|
| و اسألهم عن القرية التي كانت حاضرة           |             | •           | الأعراف    |
| البحير .                                     |             |             |            |
| وإذا بدلنــا آية .                           | ٥٣٨         | 1.1         | النحسل     |
| ولا تعجل بالقرآن .                           | ٥٣٨         | 118         | طيسه       |
| وما آتاكم الرسول فخذوه .                     | ٥٣٨         | V           | الحشر      |
| يوصيكم الله في أولادكم .                     | 801         | 11          | النسماء    |
| يمحــو الله ما يشاء ويثبت .                  | ٥٣٧         | 44          | الرعسد     |
| يا أيها الذين آمنو الا تقتلو ا الصيد .       | ٠٨٠         | 90          | المائدة    |
| يريد الله بكم اليسر .                        | ۸۹۵         | ١٨٥         | البقسرة    |
| يا أيها الناس قد جاءتكم موعظة .              | <b>09</b> A | ٥٧          | يونس       |
| هل تعلم له سميا .                            | ١           | 70          | مويم       |
| هو الذي خلق السموات والأرض في                | ١١٠         | ٤           | الحديد     |
| ستة أيام .                                   |             | •           |            |
| يوصيكم الله في أولادكم .                     | ***         | 11          | النساء     |
| يا أيها الَّذين آمنوا اتقوا الله حق تقاته .  | 747         | 1.4.1.4     | کل عمر ان  |
| يا أيها الذين آمنو ا أطيعو ا الله و رسو له . | 744         | 71-17       | الأنفسال   |
| يا أهل الكتاب لمتلبسون الحق بالباطل .        | 749         | ٣١          | T ل عمر ان |
| يا أيها الذين آمنو ا إذا نكحتم المؤمنات .    | 444         | ٤٩          | الأحزاب    |
| يمحق الله الربا و يربى الصدقات .             | ٤٠٦         | 777         | البقسرة    |
| يخرج الحي من الميت وبخرج الميت               | ٧٠٨         | 19          | السروم     |
| . من الحيي .                                 |             |             |            |
| اليوم أحل الكم الطيبات .                     | £ £ £       |             | المائدة    |
|                                              |             |             |            |

### (٢) الأحاديث النبوية الشريفة ــ والآثار الكريمة

|                                                                                       | (أ)<br>الصفحـة |
|---------------------------------------------------------------------------------------|----------------|
| أشد الناس بلاء الأنبياء ثم الصالحون ثم الأمثل فالأمثل .                               | 70             |
| أتفعل هذا وقد غفر الله لك ما تقدم من ذنبك وما تأخر؟ قال :<br>أولا أكون عبداً شكوراً . | 144            |
| آية المنافق ثلاث .                                                                    | 14.            |
| أربع من كن فيه كان منافقاً خالصاً .                                                   | 144            |
| أحب القيد وأكره الغمل .                                                               | 147            |
| إن أصدق الكلام كلام الله تعالى .                                                      | 107            |
| إن قلوب العباد بين أصبعين من أصابع الرحمن .                                           | 101            |
| إنى حرمت الظلم على نفسي .                                                             | 177            |
| إنما الأعمال بالنيات .                                                                | 177            |
| أمرت أن أخاطب الناس على قدر عقولهم .                                                  | 110            |
| ألا إنى أو تيت القرآن و مثله معه .                                                    | 718            |
| إنى قد خلفت فيكم شيئين لن تضلوا بعدهما كتاب الله وسنة                                 | 751            |
| رسوله و ان يفتر قاحتي ير دا على الحوض .                                               |                |
| أيأمنني من في السهاء ولا تأمنوني .                                                    | 7 £ £          |
| إذا ولغ الكلب في إناء أحدكم .                                                         | 757            |
| إنما فعلت هذا لتأتمو أبي ولتعلموا صلاتي .                                             |                |
| ان الله أحارك والعرف والعا                                                            |                |

- ٢٩١ إن الله لا يقبض العلم انتزاعاً.
- ٣١٨ ألا أحدثكم عنى وعن رسول الله صلى الله عليه وسلم .
- ٧٥٧ أيقبل الصائم ..... أما والله إنى لأتقاكم لله وأخشاكم له .
  - ٢٧٩ إن من شد شد في النار .
- إقض بما فى كتاب الله فإن لم تجد فبها فى سنة رسوله صلى الله عليه وسلم .
  - ٠ ٣٧٠ أينقص الرطب إذا يبس .
  - ٣٧ [نها لا تحل لى إنها ابنة أخي من الرضاعة .
    - ٣٧٠ إن بكل نسبيحة صدقة .
  - ٣٧١ أرأيت لو كان عليها دين أكنت تقضيه ؟
  - ٣٧١ أرأيت لو تمضمضت بماء وأنت صائم ؟
  - ٣٧٧ أرأيتم لو أن نهراً بباب أحدكم يغتسل منه خمس مرأت ؟
  - ٣٧٤ ألم تر أن مجززًا نظر إلى زيد بن حارثة وأسامة بن زيد .
    - ٣١٤ اجعله مضاربة.
    - أمرت أن أخاطب الناس على قدر عقولهم .
      - ۳٤۸ اقتلوا بالذين من بعدى أبى بكر وعمر .
        - ٣٣٤ إن المدينة تنني خبثها وينصع طيبها .
  - ٣٩٣ أرأيت إن منع الله الثمرة فيم يأخذ أحدكم مال أخيه بغير حق ،
    - ٤٠١ أشهد أن السلف المضمون في الذمة حلال في كتاب الله .
      - ۱۹ اقترض النبي صلى الله عليه وسلم بكراً ورد خير ا منه .
        - ٢٦ ألقوها وما حولها وكلو ا تتمنكم .

- ٤٧٧ إذا بلغ الماء قلتين لم يحمل الحبث .
  - ٤٢٩ أنتوضاً من لحوم الغنم؟
  - . إذا غضب أحدكم فليتوضأ .
  - ٤٣٠ أكل مما مست النار ولم يتوضأ .
- ٣٣٥ إن المدينة طيبة تنبي خبثها كما ينبي الكبر خبث الحديد .
  - ٣٣٨ إذا وقعت الحدود في الأرض فلا شفعة فيها .
- ٣٦٣ أمها الناس إنه قد نزل تحريم الخمر وهي من خمسة أشياء .
  - ٣٦٩ إنها ليست بنجسة إنها من الطوافين عليكم والطوافات .
    - ٧٥١ إن آخر الأمر من ترك الوضوء مما مست النار .
      - الا يطوف بالبيت عريان .
      - ٧٦٠ إن الله محدث من أمره ما يشاء.
    - ٧٦١ إذا خرج أحدكم إلى المسجد فلا يشبك أصابعه .
      - ٧٥٥ افعلي ما يفعل الحاج.
      - ٩٠٧ إذا أمرتكم بأمر فأتوا منه ما استطعتم.
        - ٧٨٨ إن إبليس ينصب عرشه على البحر.
      - ٧٨٨ إن المختلعات و المنتزعات هن المنافقات .
        - ٧٨٨ أنما امرأة سألت زوجها الطلاق .
          - ٧٦٣ إن حيضتك ليست في يدك.
- ٧٩١ أتعلم أنما كان الثلاث تجعل واحدة على عهد رسول الله صلى الله عايه وسلم .
- ٧٩١ ألم يكن الطلاق الثلاث على عهد رسول الله صلى الله عَاليه وسلم وألى بكر واحدة .

**V9**£

- ٧٩٤ إن فاطمة بنت قيس طلقها زوجها أبو حفص بن المغيرة ثلاثاً .
  - إن امر أة رفاعة طلقها زوجها ثلاثاً .
    - ٧٩٤ إن الملاعن طلق امرأته ثلاثاً.
    - ٦٣٠ إذا بلغ الماء قلتين لم ينجسه شيء.
  - ٠٣٠ إذا بلغ الماء قلتين لم يحمل الحبث .
    - ٦٣١ ارحضوها ثم اغسلوها بالماء.
  - ٦٣١ إنها من الطوافين عليكم والطوافأت.
    - ٦٤٢ إن وسادك لعريض.
  - ٦٥٤ أتحلفون خمسين يميناً وتستحقون دم صاحبكم .
    - ٦٦٢ إن الله لا يقبل صلاة مسبل.
    - ٧٠٩ أرأيت لو تمضمضت بماء وأنت صائم .
      - ٧٤١ إن هذا دم عرق و ليست بالحيضة .
    - ٧٥٥ اصنعي ما يصنع الحاج إلا الطواف بالبيت.
      - - **۵۵**۷ أحابستنا هي . ( ب )
      - ٧٩١ بدأ الإسلام غريباً وسيعود غريباً كما بدأ .
        - ٦٥٠ البكر يستأذمها أبوها .
        - (°)
  - ١١١ تفترق أمنى على ثلاث وسبعين فرقة .
  - ٢٩١ 💎 تعلموا الفرائض وعلموها الناس فإنها أول ما ينسى .
    - ٤٣٠ توضئوا مما مست النيار .
    - ٧٤٧ قبل بعض نسائه ثم صلى ولم يتوضأ .

```
الصفحة
                                                (ث)
                 ثلاث لا يغل علهن قلب مسلم.
                                                  779
     ثم ليدلكهما بالتراب فإن التراب لها طهور.
                                                  741
                  الثيب أحق بنفسها من و لها .
                                                  70.
                                               ( 7 )
     جعلت لي كل أرض طيبة مسجداً وطهوراً .
                                                  ۷٦٤
                                               (7)
الحائض تقضى المناسك كلها إلا الطواف بالبيت.
                                                  400
              حتيه ثم اقرصيه ثم اغسليه بالماء.
                                                 777
                      حلوان الكاهن خبيث .
                                                 777
              حكم على رضى الله عنه فى الزبية .
                                                  V1V
                                               (÷)
   خذوا عنى خذوا عنى قد جعل الله لهن سبيلا .
                                                 717
                        خذوا عنى مناسككم .
                                                 707
               خبر القرون القرن الذي أنا فيه .
                                                 191
                    خلافة النبوة ثلاثون عاماً .
                                                 727
                                               (س)
         سحدها داو د توبة ونحن نسجدها شكراً.
                                                 111
                                                (ش)
    شر قتلي تحت أديم السهاء خير قتلي من قتلوه .
                                                 108
                                             (ص)
                   صلوا كما رأيتموني أصلي .
                                                 407
               صبوا على بوله ذنوباً من الماء.
                                                 741
```

#### الصفحة الصلاة مفتاحها الطهور . ٧٦. (4) الطواف بالبيت صلاة . V74 الطلاق عن وطر والعتق ما ابتغي به وجه الله . 1.1 (ظ) الظهر يركب بنفقته إذا كان مرهوناً. 247 (8) عليـكم بالسواد الأعظم . 774 عليكم بسنتي وسنة الحلفاء الراشدين المهديين من بعدى . 727 عامل أهل خيبر بشطر ما نخرج منها من ثمر وزرع . 244 على ذروة كل بعير شيطان . 24. الغضب من الشيطان. 24. (ف) الفخر والحيلاء في الفدادين أصماب الإبل . والسكينة في أهل 24. الغم . (ق) قال رجل لم يعمل حسنة قط لأهله إذا مات . 414 قضى فى رجل وقع على جارية امرأته . 114 قدم الكتاب ثم السنة ثم الإحماع . 444 (4) كنت نبياً وآدم بين الماء والطين ـ **V**9

AYS

- . ٢٤ كل أمني يدخلون الجنة إلا من أبي .
- ٣٦٩ كنت نهيتكم عن ادخار لحوم الأضاحي من أجل الدافة التي دفت .
  - ٧٩١ كان طلاق الثلاث و احدة .
    - (U)
  - ١٥٣ ٪ لا تلعنه فإنه يحب الله ورسوله .
    - ١٦٩ لا يدخل أحد الجنة بعمله .
- ۲۲۸ لا ندع كتاب ربنا وسنة نبينا لامرأة لا ندرى أحفظت أمنسيت .
  - ٢٤٤ لقد خبت وخسرت إن لم أعدل .
    - ٢٤٥ لا صلاة إلا بفاتحة الكتاب.
      - ٧٤٦ لا تقتلوا الشيوخ والعجائز .
  - ٢٨٠ لا تزال طائفة من أمتى على الحق .
    - ۲۹۱ لا ترجعوا بعدى كفاراً .
  - ٢٩١ لتركبن سنن من كان قبلكم حذوالقذة بالقذة .
  - ٣٠٣ لا تزال عصابة من أمنى يقاتلون عن أمر الله .
  - ٣٠٩ لما أرسل أبو موسى عمال أقرضه لابنيه واتجرا فيه ،
    - ٧٧٩ لاتجتمع هذه الأمة على ضلالة.
      - ٢٧٩ لاتجتمع هذه الأمة على خطأ .
    - ٢٧٩ لم يكن الله ليجمع هذه الأمة على الخطأ .
      - ٣٤٧ لو لم أبعث فيكم لبعث فيكم عمر .
        - ٤٠١ لاتبع ما ليس عندك.
  - ٤٢٦ لا يبولن أحدكم في الماء الدائم الذي لايجرى ثم يغتسل فيه .
    - ٤٣٧ لاتصروا الإبل والغم .

- ٦٥٤ لو يعطي الناس بدعواهم لادعي قوم .
  - ٧٦٠ لا صلاة إلا بأم الكتاب.
  - ٧٦٣ لا تقبل صلاة أحدكم حتى يتوضأ .
  - ٧٦٣ لا يقبل الله صلاة حائض إلا مخار .
  - ٧٦٣ لا أحل المسجد لجنب ولا حائض.
    - ٦٥٠ لا تنكح البكر حتى تستأذن .
- (1)
- ١٠٨ ما تقرب العباد إلى الرب بمثل ما خرج منه .
- ١٨٣ من قال أنا خير من يونس بن متى فقد كذب .
  - ٧٤١ مثل ما بعثني الله به من الهدى .
- ٢٧٩ من فارق الجاعة شبراً فقد خلع ربقة الإسلام من عنقه .
  - ٢٧٩ من فارق الجهاعة مات ميتة جاهلية .
  - ٢٤٦ من مس ذكره فلا يصلي حتى يتوضأ.
  - ٢٧٩ ما رآه المسلمون حسناً فهو حسن عند الله .
    - ٠ ٢٨٠ من أراد بحبوحة الجنة فليلزم الجاعة .
      - ۱۳۷ مالی أرى عليك حلية أهل النار .
    - ۲۹٦ مر على النبي صلى الله عليه وسلم بجنازة .
      - ٤٢٧ الماء طهور لاينجسه شيء.
        - ٤٢٥ الماء لا بجنب.
        - ٤٢٢ من مثل بعبده عتق عليه .
          - ٤٠٣ مطل الغني ظــــلم .
  - ٣٧٣ مثلي ومثل الناس كمثل رجل استوقد ناراً.

- ٣٧٢ مثل القائم في حدود الله والواقع فيها .
  - ۷۵۲ من بات و بیده نمر .
  - ٧٦٩ مفتاح الصلاة الطهور .
- ٧٩٧ من قام ليلة القدر إيماناً واحتساباً غفر له ما تقدم من ذنبه وما تأخر.
  - ٧٩٧ من صام رمضان إيماناً واحتساباً غفر له ما تقدم من ذنبه .
    - ٧٩٣ مره فلبر اجعها.
    - ٨٠٠ من حلف على يمين فرأى غير ها خير آ منها .
      - ٨٠١ من حلف بغير الله فقد أشرك.
      - ٦٤١ من أكل أو شرب ناسياً فليتم صومه .
        - (ن)
- ٧٤٧ نهى النبى صلى الله عليه وسلم أن يجمع بين المرأة وعمّها وبين المرأة وخالتها .
- ٢٢٩ نهى النبى صلى الله عليه وسلم عن أكل كل ذى ناب من السباع وكل ذى مخلب من الطبر .
- ٣٩٥ نهى النبى صلى الله عليه وسلم عن بيع التمر حتى يبدو صلاحه وعن بيع الحب حتى يشتد.
  - ٤٠٢ نهي النبي صلى الله عليه وسلم عن بيع الغرر .
  - ٤٢٦ نهى النبي صلى الله عليه وسلم أن يبول الرجل في مستحمه .
    - (\*)
    - ٣٧١ هل لك من إبل ؟ قال نعم .
    - ٦٢٤ هو الطهور ماوه الحل ميتنه .
      - (·e)
      - ١١١ والله فوق العرش.

٢٤٢ وعظنا رسول الله صلى الله عليه وسلم موعظة ... ...

۲۹۶ و اشوقاه إلى إخوانى ... ...

۲۹۱ وجبت وجبت .

(ی)

١٠٣ يقول الله تعالى يوم القيامة : يا آدم . فيقول : لبيك وسعديك .

١٥٣ يخرج من ضئضي هذا قوم يحقر أحدكم صلاته مع صلاتهم.

١٥٨ يضع الجبار قدمه في النار .

١٦٦ يا بني تميم اقبلوا البشرى .

٢٤١ وشك أن يقعد الرجل على أريكته فيقول بيني وبينكم كتاب الله .

٦٣١ يطهره ما بعده .

# الأعسسلام

(†)

|                                                            | مفحة |
|------------------------------------------------------------|------|
| الأحنف بن قيس .                                            | 11   |
| القاضى أبو يعلى .                                          | ١١   |
| أحمد بن الرفاعي .                                          | ۱۳   |
| فتح الدين أبو الفتح بن سيد الناس .                         | • 4  |
| أبو يوسف ( الإمام العلامة فقيه العراقيين يعقوب بن إبراهيم  | 45   |
| الأنصارى).                                                 |      |
| أبو سفيان بن حرب .                                         | ۳. ه |
| أحمد بن الحسن بن يوسف أبو المكارم الجار بر دى .            | ۳۰۸  |
| أبو عبيد القاسم بن سلام البغدادي القاضي .                  | 458  |
| أبو عبد الله بن جابر .                                     | ١٤٣  |
| أبو مصعب أحمد بن أبى بكر القاسم بن الحارث بن ذرارة         | 45 5 |
| ابن مصعب الزهرى .                                          |      |
| أبو محمد عبد الله بن و هب بن مسلم القرشي .                 | 484  |
| أبو عمر أشهب بن عبد العزيز بن داود القيسي العامري المصري . | ۳0٠  |
| ا بن عبد القـــوى .                                        | ۸۰   |
| أبو محمد عبد الله بن الحكم بن أعين .                       | 40.  |
| أبو بكر مروان بن محمد الدمشقي الطاهري التاجر .             | ٣0٠  |
|                                                            |      |

- ٣٥١ إسماعيل القاضى أبو إسحاق بن إسماعيل ابن محدث البصرة مماد بن زيد البصرى البغدادي المالكي .
  - ٣٥٢ أيوب ن أنى تميمة كيسان السختياني أبو بكر البصرى .
- ٣٦ أبو الحسين محمد بن عبد الله البصرى الفرضي المعروف بابن اللبان .
- ۳۷۳ أسد بن موسى بن إبراهيم بن الوليد بن عبد الملك بن مروان ابن الحكم القرشي الأموى المصرى .
  - ٣٧٣ أبو بكر أحمد بن على بن ثابت البغدادى الملقب بالخطيب .
  - ٣٧٤ أسامة بن زيد بن حارثة بن شراحيل .
- ٣٧٦ إسماعيل بن يحيي بن إسماعيل بن عمر بن إسحاق المزنى المكنى بأبي إبراهيم .
  - ٣٧٦ أبو عمر بن عبد البر النمرى القرطبي .
  - ١٤٠٠ أبو الزناد عبد الله من ذكوان القرشي المدنى .
  - ٤٢١ إشماعيل من سعد الشالنجي المكني بأبي إسحاق .
  - ٤٢١ أبو إسحاق الجوزجاني إبراهيم بن يعقوب بن إسحاق السعدى .
    - ۳۲ القاضي أبو حامد البصري الشافعي .
      - ۲۶۳ ان قدامــة .
        - ١٤٧ ان الصلاح.
          - ۱۰۱ ابن عیینـــة .
        - ٤٥٠ أبو الطيب الطبرى .
        - ٤١ أبو العباس القرافى .

          - ٨١ ابن عبد الدائم،
            - ١٠٠١ ابن الفرج.

- ٨٧ ان عبد الهـادى .
  - ۸٦ ان کثیر .
  - ٣٢٠ ابن فسورك.
  - ١٦٤ أنس من مالك.
- ١١٤ أبو القاسم بن عساكر .
- ١٠٨ أبو عبد الله المقدسي .
  - ٥٦٥ أبو طلحة .
- ٩٣ أبو العباس أحمد بن الحسن .
  - ٥٦٥ أبي بن كعب.
  - ١١٩ أبو الوفاء بن عقيل .
- ٧٩ أبو بكر محمد بن إبراهيم بن المنذر النيسابورى .
  - ۲۲۸ أبو الوليد الباجي (سليمان ىن خلف).
    - ۱٤۸ أبو بزيدالبسطامي .
      - ٦٩٥ ابن القيم.
      - ٨٩ ابن قاضي الجبل.
        - ۸۲ ان کثیر .
        - ۱۲٤ ابن ماجسه.
        - ١٢٧ ابن المرحسل،
      - ۱۷۳ این المطهستر :
    - ۸۹ ان السوردی .
    - ٤٢١ إسماعيل بن سعيد الشالنجي .

```
الصفحة
                 إبراهيم النخعي .
                                     719
                 أسيد بن حضير .
                                     Ver
                   أبو البركات .
                                     777
                     ا ن مفلح .
                                      11
أبو يوسف صاحب أبى حنيفة .
                                     134
           فخر الإسلام البزدوي.
                                      3
                   ان أبي ليلي .
                                     011
                     ان رجب .
                                      ٨٨
                  ا من دقيق العيد .
                                     090
             أبو داود السجستاني .
                                     178
              أبو برزة الأسلمي .
                                     ٦.٨
          أبو الخطاب الكلوذاني .
                                     119
               أبو بكر الصير في .
                                      31
              أبو زيد الدبوسي .
                                      45
                أبو بكر الرازى .
                                      3
             أبو سعيد الحسران.
                                     178
               أبو بكر الباقلاني .
                                      40
                   ابن درباس.
                                     1.7
                    این برهان .
                                     777
              أبو سعدالسمعاني .
                                     777
 أبو البيان المعروف بابن الحورانى ،
                                     1.0
             أبو سعيد الخدرى .
                                     ۱٥٤
             أبو بكر عبد العزيز ،
                                     119
```

```
الصفحة
                        أبو سليمان .
                                        729
                                         244
                      ان بدران.
                                         4.4
                   أبو بكر الصديق .
                                         441
أبو محمد عبد المنعم بن النجيب الحراني .
                                           9 2
                 أبو تمــام الطائي .
                  أبو حامد الغز الى .
                                          44
                       این جـــر بر :
                                         415
                          أبو ثور .
                أبو الحسن الأشعري .
                                         118
                 أبو الحسن التميمي .
                                         119
                أبو الحسن البصرى .
                                          47
                        ان حامد .
                                         119
                 ان حزم الأندلسي .
                                          3
         أبو حامد البصري المروزي .
                                          ۳.
              أبو حنيفة أمىر كاتب .
                                          20
               أبو حنيفة النعمـــان .
                                         419
                     ابن الحاجب.
                                          24
                                          ۸۸
                                         101
```

أبو بصرة الغفارى .

ابن سماعة .

```
ان الجــوزي.
أبو جعفر الباقر .
 اېن ځمملدون.
                  70
 49
 (م ٣٥ - أمول الفقد )
```

ان النسدم . 77 عمرو بن معد يكرب بن عبد الله بن عمرو . 137 **(中)** علم الدين البرزالي. 17 البهيى. 177 بشر المريسي . 444 البيضاوي . 13 بهاء الدين أبو الثناء محمود بن على . 94 البخاري. 145 البغــوى. 8 2 4 **(ご)** تاج الدين محمد بن الحسين الأرموى . ٤١ تاج الدين عبد الوهاب بن على السبكى . ۰ ه الترمـــذى . 170 (ج) حمال الدين الأسنوي الشافعي . ٤٢ جابر بن عبد الله . 124 جعفر الصــادق. 101 جعفر بن مبشر أحمد الثقني المعتزلي . 410 جعفر بن حرب الهمذاني المعتزلي . 470 جابر بن سمرة . 247

044

جبير بن هطعم .

- (ح)
- ٣٠١ الحاكم.
- ٣٠٥ حذيفة بن المان.
- ٢٤٩ الحارث بن أسد المحاسبي .
  - ٧٩ الحافظ المزي.
  - ١١٥ الحسن البصرى.
    - ٠٥٠ الحسلواني.
  - ٨١ الحسن بن صالح.
  - ٧٥٦ حماد بن أبي سلمان .
  - ٧٨٩ حجاج بن أرطاة .
- ٢٤٩ الحسين بن على الكر ابيسي .
- ٤٢٨ حرب بن إسماعيل بن خلف الكرماني أبو محمد .
  - (خ)
  - ١٠٨ خباب بن الأرت.
  - ٣٠٩ خديجة أم المؤمنين .
    - (د)
    - ۳۰ داو د الظاهري.
      - ٣٠١ الدارقطني .
        - (ذ)
  - ٧٥٣ ذو الغـــرة الجهني .
    - ٥٠ الذهبي،
      - (٤)
  - ۲٤ الربيع بن سليان المرادي.

- ٣٤٧ ربيعة بن أبي عبد الرحمن فروخ المدنى المعروف بربيعة الرأى .
  - (;)
  - ۳۲۰ الفخر الرازي ,
    - ۳۵ الزرکشي .
  - ١٧٤ الحافظ زكى الدين عبد العظيم بن عبد القوى المنذرى .
    - و بن الدين الحراني .
    - **٩٤** ز ن الدين أبو الفرج البعلي .
  - ٣٦٧ زيد بن ثابت بن الضحاك الأنصاري المكني بأبي سعيد .
    - ٥٠٣ زيد س أرقم.
- ٣٧٤ زيد بن حارثة بن شراحيل بن كعب من قضاعة المكنى بأبي أسامة.
- ٣٤٨ الزبير بن العوام بن خويلد بن أسد بن عبد القوى القرشي الأسدى . (س)
  - ٣٦ السيد الشريف المرتضى .
    - ٤٤٦ السيوطي .
    - ٠٤ سيف الدين الآمدى .
      - ۳۳۰ سلم الرازي.
  - ۲۶ سراج الدين محمود بن أبي بكر الأرموى .
    - ٤٩ سعد الدن التفتاز انى .
  - ٨٨ السبكي (تتي الدين أبو الحسن على بن عبد الكافي).
    - ١٥٢ سفيان الثورى .
      - ۲۵۰ سلان التيمي.
    - ٩٢ سراج الدين أبو حفص عمر البغدادي .
      - هر اج الدين عمر بالقدس .

```
الصفحة
                   سفينة مولى رسول الله صلى الله عليه وسلم .
                                                               454
                     سعيد بن المسيب المخزومى ( أبو محمد ) .
                                                               257
                                      سعید بن أنی و قاص .
                                                               254
                           سلمة بن المحبق ( صخر بن عبيد ) .
                                                               211
                                                              (ش)
                                                 الشافعي .
                                                                 41
                                                الشربيبي .
                        شهاب الدين محمو د بن أحمد الزنجاني .
                                                                ٤٦
                                    الشريد ىن سويد الثقني .
                                                                ٤٧٥
                                     شمس الدين السخاوي .
                                                                 ٧٨
                                              الشهر ستاني .
                                                                117
                                    شمس الدين الأصفهاني .
                                                                 13
                                    شمس الدىن السرخسى .
                                                                 ٣٨
                                        شرف الدىن المنجأ .
                                                                 94
                                          شعبة ن الحجاج .
                                                                400
القاضي شريح بن الحارث بن قيس الكندى أبو أمية الكوفي .
                                                                444
                                                              (ص)
                                     صدر الشريعة الأصغر .
                                                                 19
                                     صدر الدين بن الوكيل.
                                                                1.0
                                         صبى الدين الهندي.
                                                                114
```

صالح بن الإمام أحمد بن حنبل.

الضحداك.

173

375

(ض)

#### الصفحة **رط)** الطوفي الصرصري. 19 طلحة بن عبد الله بن عثمان بن عمرو القرشي التميمي المكني بأبي 454 محمد والمعروف بطلحة الفياض. الطرسوسي . 704 طاوس ىن كىسان الىمـانى . 449 (٤) القاضي عبد الوهاب المالكي . ٤٧ عمسرو من دينار . 1.4 عمران بن حصين. 177 عيسى بن أبان . 744 عقبة بن عامــــر . 4.4 عائشة أم المؤمنين . 414 عبد الجبار الهمذاني المعتزلي . 40 عضد الدن الأبجى . 24 عبد العز بز بن أحمد البخارى . 20 عبد الله من أحمد النسمي . 27 عز الدين عبد اللطيف بن عبد العزيز بن الملك. ٤٦ عبد الله من الزبير . V19 عبد الرحمن بن إسماعيل الشهير بأبي شامة . ٤٨ عبدالرحمن من عوف. 454 عمر بن عبيد بن باب التميمي . 110 عبد الله بن عمر . 117

#### الصفحة العباس من عبد المطلب. 145 العرباض من سارية . 124 عبيدة السلاني . 441 عبد الله بن يوسف الجويني . 77 عَمْرَ بِن محمد المالكي (أبو الفرج) . 41 القاضي عياض. ٥٨٣ على بن أحمد بن عبد الواحد . ۸۲ عبد الرحيم بن محمد البغدادي . ۸٣ عبادة بن الصامت. 081 عبادة بن عبد الغني الحراني . 9. عمرو بن معد يكرب بن عبد الله بن عمرو . 721 عماد الدين أبو العباس أحمد بن إبر اهيم الواسطى . 90 ( ¿ ) ۱۸۰ الغزنوي . (ف) فخر الإسلام البزدوي . ٣٨ الفخر الرازى . ۳۲۰ فتح الدين أبو الفتح بن سيد الناس . 90 فاطمة بنت قيس. 74. فريعة بنت مالك . 072 (ق) القرطبي (محمد من عبد الملك). 271 قبيصة بن حريث . 113

```
الصفحة
                               قتـادة.
                                              008
                                             (4)
               كمال الدين بن الهام الحنفي .
               كمال الدين بن الزملكاني .
                                              1.7
                            الكرابيسي .
                                              729
الكرخي (أبو الحسن عبيدالله بن الحسن).
                                               44
                                             (U)
                        الليث ن سعد .
                                               YY
                                             ()
                محمد بن الحسن الشيباني .
                                              YV
               محمد بن عبد الله الأبهري .
                                              44
             محمد بن عبد الله البر دعى .
                                              41
                  محمد الماتريدي الحنفي .
                                              3
                محمد بن الحسن الطوسي .
                                              37
         محمد من الحسن المالتي الملكي .
                                              24
  محمد بن محمد ( ابن أمبر حاج الحلبي ) .
                                              ٥ •
        محب الله ىن عبد الشكور الهارى .
                                              04
      محمد بن على بن عبد الله الشوكاني .
                                              ٥٣
           مسروق ىن الأجدع الهمداني .
                                             707
                    منصور بن المعتمر .
                                             404
                     محمد بن و ضاح .
                                            VÝ +
```

- ٧٩٣ محمد بن إسحاق.
  - ٧٦٧ الميموني.
- ٧٩٠ محمد بن عبد السلام الخشيي .
  - ١٠٩ مسيلمة الكذاب.
    - ٣٣٤ مالك بن أنس.
- ٢٨ محمد بن إدريس الشافعي .
  - ٥٦٢ محمد بن مسلمة .
  - ٥٦٢ المغيرة بن شعبة .
    - ٤٤٦ الماوردي.
- ٣٢ محمد بن عبد الله الأمهرى (أبو بكر).
  - ٨١ المنجأ بن عثمان التنوخي .
  - ٨٤ محمد بن إسماعيل الشيباني .
    - ١١ ان مفلح.
    - ١٢٦ بجاهد.
- ٣٧٤ مجزز بن الأعور بن جعدة الكنانى المدلجي .
  - (i)
  - ٤٦١ نجم الدين الطوفي الشيعي الحنبلي.
    - ۱۰۷ نجم الدين الشافعي .
- ٣٧٢ النعان بن بشير بن ثعلبة بن سعد الأنصاري الخزرجي .
  - ٧٢٥ النسووي.
  - ()
  - ١١٦ وأصل بن عطاء.
  - ٣٥٠ الوليد بن مسلم الدمشقي القرشي .

الصفحة

(A)

۱۱۸ هشام بن الحكم الرافضي .

٣٤٢ هشام بن عروة .

(ی)

١٤٨ يونس بن عبد الأعلى .

٣٤١ يعقوب بن إبراهيم الأنصارى الكوفى ــ صاحب أبى حنيفة . المكنى بأبى يوسف .

## ن المراجــــع

- اقتضاء الصراط المستقيم لابن تيمية طبع في مطبعة السنة المحمدية بالقاهرة سنة ١٣٨٨ هـ ١٩٦٨ م .
- أعلام الموقعين . لابن القيم . نشر مكتبة الكليات الأزهرية .
   وطبع مطبعة النهضة الجديدة بالقاهرة ١٣٨٨ هـ ١٩٦٨ م
   ونسخه أخرى مطبعة الكردى .
- ٣ الأحكام في أصول الأحكام: للآمدى ط مطبعة النـور
   بالرياض.
- أصول السرخسى تحقيق أبى الوفاء الأفغانى دار الكتاب العربى بالقاهرة سنة ١٣٧٢ ه .
- الأصول التي عليها مدار فروع الحنفية . للشيخ أبي الحسن الكرخي ملحق بتأسيس النظر للقاضي أبي زيد الدبوسي . مطبعة الإمام بالقاهرة .
- أصول الأحكام لابن حزم نشر زكريا على يوسف –
   مطبعة العاصمة بالقاهرة .
- ۷ أعلام الأخبار لمحمود بن سليان الحنفي الشهير بالكفوى –
   مخطوط بدار الكتب المصرية نحت رقم ۸٤ م .
- إرشاد الفحول إلى تحقيق الحق من علم الأصول . لمحمد بن على ابن محمد الشوكانى وبهامشه شرح الشيخ أحمد بن قاسم العبادى الشافعي على شرح جلال الدين محمد بن أحمد المحلى الشافعي على الورقات في الأصول . لإمام الحرمين الجويني مطبعة مصطفى البابي الحلبي وأولاده عصر سنة ١٣٥٦ ه.

- أعلام العراق ، يتضمن نوابغ الألوسيين . تصنيف محمد بهجة
   الأثرى ط المطبعة السلفية بالقاهرة سنة ١٣٤٥ ه .
- أصول الفقه للدكتور الشيخ محمود شوكت العدوى وزملاؤه .
   مطبعة السعادة بمصر . الطبعة الأولى سنة ١٣٨٢ ه ١٩٦٣ م .
- ۱۱ أصول الفقه . للشيخ محمد الخضرى مطبعة السعادة بمصر سنة ۱۳۸۳ ه ۱۹۶۳ م .
- ۱۲ أصول الفقه تدوينه وتطوره للسيد يعقوب عبد الوهاب الباحسن مطبعة دار الطباعة الحديثة بالبصرة من العراق.
- ۱۳ الأصول العامة للفقه المقارن -- بقلم محمد تتى الدين الحكيم -- مطبعة دار الأندلس الطبعة الأولى سنة ١٩٦٣ م ببروت .
- 1٤ أبن تيمية السلفي للأستاذ محمد خليل الهراس المطبعة اليوسفية مصر – طنطا – سنة ١٣٧٢ ه ١٩٥٢ م .
- الأعلام للزركلي مطبعة كوستانوماس وشركاه القـاهرة سنة ۱۹۵۷ م .
- ١٦ أسد الغابة في معرفة الصحابة لا ن الأثبر ــ دار الشعب بالقاهرة .
- ١٧ ان حنبل للأستاذ محمد أبى زهرة المطبعة النموذجية بالقاهرة .
- ١٨ عطوط ــ الأشارات في أصول الفقه للباجي ــ مخطوط ــ الأزهر ١٧٠-٥٧٨٦
- 19 أصول التشريع الإسلامی ــ لعلی حسب الله ــ الطبعة اارابعة .
   دار المعارف عصر سنة ۱۳۹۱ ه ۱۹۶۷ م .
- ۲۰ أقرب الموارد في فصح العربية والشوارد لسعيد الحموري الشرتوني اللبناني .
- ۲۱ أحكام القرآن ــ لابن العربي . تحقيق على محمد البجاوى ــ طبع سنة ۱۳۸۸ هـ ۱۹۶۸ م .
- أصول الفقه للشيخ طه عبد الله الدسوق ــ الطبعة الثائثة . مطبعة
   لجنة البيان العربي ــ القاهرة سنة ١٩٦٦ م .

- ۲۳ الاشباه والنظائر فی قواعد و فروع فقه الشافعیة . للسیوطی مطبعة
   مصطفی البابی الحلمی القاهرة سنة ۱۳۷۸ ه ۱۹۵۹ م .
- ٢٤ ابن تيمية بقلم الدكتور محمد يوسف موسى من سلسلة أعلام العرب . وزارة الثقافة والإرشاد القومى . المؤسسة المصرية العامة للتأليف والترحمة والطباعة والنشر نشر مكتبة مصر .
- ان تيمية للأستاذ محمد أبى زهرة طبع دار الثقافة العربية
   للطباعة . بالقاهرة .
- ٢٦ أضواء البيان فى إيضاح القرآن بالقرآن الشيخنا محمد الأمين بن محمد المختار الشنقيطى ـ رحمه الله تعالى ــ مطبعة المدنى بالقاهرة سنة ١٣٩٢ ه ١٩٧٧ م .
- أسبوع الفقه الإسلامى، عدد من المحاضرات عن ابن تيمية من مطبوعات المحلس الأعلى لرعاية الفنون والآداب والعلوم الاجتماعية في القاهرة سنة ١٣٨١ ه ١٩٦١م.
- ۲۸ الاستیعاب فی معرفة الأصحاب . لابن عبد البر النمری . تحقیق
   محمد البجاوی طبع دار النهضة المصرية .
- ۲۹ الأم للإمام أبى عبد الله محمد بن إدريس الشافعي دار الشعب . بالقاهرة .
- ٣٠ الاعتصام للشاطبي . مطبعة السعادة بالقاهرة سنة ١٢٩٥ ه .

- أصول الفقه للأستاذ محمد أبى زهرة ــ مطبعة دار الثقافة العربية للطباعة بالقاهرة سنة ١٩٧٣ م .
- ۳۲ أبو حنيفة للأستاذ محمد أبي زهرة مطبعة دار الحمامى للطباعة بالقاهرة سنة ١٣٦٦ ه ١٩٤٧ م .
- ٣٣ الأحكام فى تمييز الفتاوى عن الأحكام وتصرفات القاضى والإمام للإمام القرافى تحقيق وتعليق عبد الفتاح أبى غدة نشر مكتب المطبوعات الإسلامية . محلب سنة ١٣٨٧ هـ ١٩٦٧ م.

۳٤ ابن تيمية بطل الإصلاح الديني – عرض وتقديم محمود مهدى الاستانبولي – نشر دار الحياة للطباعة والنشر – دمشق .

ان قيم الجوزية – للدكتور عبد العظيم عبد السلام شرف الدين –
 الطبعة الثانية سنة ١٣٨٧ ه ١٩٦٧ م طبع دار القومية العربية
 للطباعة – بالقاهرة .

## (ب)

٣٦ البدر الطالع بمحاسن من بعد القرن السابع ــ للقاضي محمد ابن على الشوكاني ــ مطبعة السعادة بالقاهرة . سنة ١٣٤٨ ه .

۳۷ البلبل فى أصول الفقه . لسلمان بن عبد القوى الطوفى الصرصرى . طبع بمؤسسة النور للطباعة والتجليد بالرياض . سنة ۱۳۸۳ ه .

۳۸ البدخشی – للقاضی البیضاوی . مطبعة محمد صبیح . بالقاهرة
 سنة ۱۳۸۹ ه ۱۹۶۹ م .

بغية الوعاة في طبقات اللغويين والنحاة . للجلال السيوطي . ضمن
 كتاب الذيل على طبقات الحنابلة – لابن رجب . مطبعة السنة
 المحمدية بالقاهرة سنة ١٣٧٢ هـ ١٩٥٣ م .

• ٤ بغية الألمعي فى تخريج الزيلعي حاشية على كتاب نصب الراية – مطبعة دار المـــأمون. بالقــاهرة ـــ الطبعة الأولى. سنة ١٣٥٧هـ ١٩٣٨م.

13 البرهان فى أصول الفقه للجوينى . نقلا عن أصول التشريع الإسلامى ــ لعلى حسب الله . طبع دار المعارف بمصر ، الطبعة الرابعة سنة ١٣٩١ هـ ١٩٧١ م .

٤٧ البداية والنهاية لابن كثير سنة ١٣٤٨ ه القاهرة .

٤٣ بدائع الصنائع \_ شركة المطبوعات العلمية .

- تاریخ ان الوردی ــ للشیخ زین الدین عمر بن الوردی . المطبعة الحیدریة سنة ۱۳۸۹ ه ۱۹۶۹ م . بالعراق ــ النجف .
- تاریخ التشریع . للخضری . مطبعة الاستقامة بمصر سنة ۱۹۳۹ م .
- 27 التوسل والوسيلة ضمن كتاب مجموع فتاوى شيخ الإسلام ابن تيمية ــ مطابع الرياض سنة ١٣٨١ هـ .
- ٤٧ تفسير القرطبي ــ مطبعة دار الـ كتب المصرية سنة ١٩٤١ه ١٩٤١م
  - ٤٨ تفسير ابن كثير مطبعة عيسى البانى الحلمي بالقاهرة .
- التلويح على التوضيح للإمام سعد الدين التفتاز انى . مع حواشيه الثلاثة للفنرى . وملاخسرو ، وعبد الحكيم . الطبعة الأولى بالمطبعة الحيرية بالقاهرة سنة ١٣٢٢ هـ ونسخة أخرى . طبع دار العهد الجديد للطباعة . بالقاهرة .
- ومعه رسالة المنظر للإمام عبيد الله بن عمر الدبوسي الحنبي . ومعه رسالة الإمام أبي الحسن الكرخي في الأصول التي عليها مدار فروع الحنفية مع شواهدها لأبي حفص عمر النسني طبع مطبعة الإمام بالقاهرة .
- ١٥ تذكرة الحفاظ للذهبي . نشر دار إحياء البراث العربي . بيروت .
- ۱۲ تاريخ التشريع الإسلامى . للشيخ محمد على السايس ، وعبد اللطيف السبكي ومحمد يوسف البربرى ــ الطبعة الثانية . مطبعة الاستقامة ــ القاهرة سنة ١٣٦٥ ه .
- عصر سنة ١٩٥٧ م . عصر سنة ١٩٥٧ م .
  - ألم التمهيد للأسنوى .
- ه مراجم رجال القرنين السادس والسابع للحافظ شهاب الدين عبد الرحمن إسماعيل المعروف بأبي شامة المقدسي الدمشي وتصحيح محمد زاهد البكوثري . مكتب نشر الثقافة الإسلامية طبع سنة ١٣٦٦ه.

- السرغيب والسرهيب للإمسام الحافظ زكى الدين عبد العظيم ابن عبد القوى المنذرى . بتعليق مصطفى محمد عمارة . طبع عطبعة مصطفى البابى الحلبي وأولاده بمصر . الطبعة الثالثة سنة ١٣٨٠ هـ ١٩٦٨ م .
  - رتيب المدارك . للقاضى عياض .
- ٥٨ تسهيل الوصول إلى علم الأصول . لمحمد بن عبد الرحمن بن عبيد المحلاوى ــ مطبعة مصطفى البابى الحلبى وأولاده بمصر سنة ١٣٤١هـ.
- عنويج الفروع على الأصول . لمحمد أديب صالح . مطبعة جامعة دمشق سنة ١٣٨٢ ه ١٩٦٢ م .
- التعليقات السنية على الفوائد البهية في تراجم الحنفية لأبي الحسنات عمد عبد الحي ــ اللكنوى ــ الهندى ــ الطبعة الأولى سنة ١٣٢٤ه مطبعة السعادة عمر .
- التقرير والتحبير على تحرير الإمام الكمال ابن الهام . للعلامة المحقق بن أمير الحاج الطبعة الأولى المطبعة الأميرية ببولاق سنة ١٣١٧ هـ .

#### ج

- 77 الجدل فى أصول الفقه ــ للشيخ زاهد الكوثرى فى مقدمة إشارات المرام للبياضى ــ طبعة مصطفى البابى الحلبى نقلا عن أصول الفقه تدوينه وتطوره.
- جلاء العينين في محاكمة الأحمدين ــ لابن الألوسي البغدادي ــ مطبعة المدنى المسلمة المدنى 1871 م بالقاهرة .
- الجواب الباهر ضمن الجزء السابع والعشرين من مجموع الفتاوى
   السعو دية لابن تيمية مطابع الرياض سنة ١٣٨٣ هـ.
- مم الفوائد من جامع الأصول ومجمع الزوائد للإمام محمد ابن محمد بن سليان ــ مطبعة دار التأليف . سنة ١٣٨١ هـ ١٩٦١ م .

- ٦٦ الجواهر المضية فى طبقات الحنفية لأبى الوفاء القرشى نسخة مخطوطة برقم خاص ٥١ – عام ٢٧٦٨ قسم التاريخ فى مكتبة الأزهر .
- جامع الرسائل . لابن تيمية المجموعة الأولى . تحقيق الدكتور
   محمد رشاد سالم الطبعة الأولى سنة ١٣٨٩ هـ ١٩٦٩ م مطبعة المدنى بالقاهرة .

#### ح

- حاشية ان بدران على روضة الناظر ــ للشيخ عبد القادر بن أحمد ابن مصطفى بدران الدومى ثم الدمشتى ــ المطبعة السلفية بمصر سنة ١٣٤٢ هـ
- 79 حاشية العطار على حمع الجوامع ــ للعلامة الشيخ حسن العطار و مهامشه تقرير العلامة الشيخ عبد الرحمن الشربيبي على حمع الجوامع ومعه تقرير للشيخ محمد بن على بن حسين المالكي . مطبعة مصطفى محمد بالقاهرة سنة ١٣٥٨ ه.
- ۷۰ حياة شيخ الإسلام بن تيمية للشيخ محمد بهجة البيطار . نشر
   المكتب الإسلامى للطباعة والنشر سنة ۱۳۸۰ هـ ۱۹۶۱ م .
- حاشية العلامة سعد الدن التفتاز انى على شرح القاضى عضد الملة والدن على مختصر المنهى الأصولى لان الحاجب ومعها حاشية الشريف الجرجانى على شرح العضد. الطبعة الأولى سنة ١٣١٦ هـ الأمرية ببولاق القاهرة.
- ٧٧ حاشية الفنرى على التلويح مطبوع مع شرح التوضيح .
   وحاشية ملا خسرو . وحاشية عبد الحكيم الطبعة الأولى .
   بالمطبعة الحبرية بمصر سنة ١٣٢٢ هـ .
- ۷۳ حاشية العلامة البنانى على شرح الجلال المحلى على حمع الجوامع لان السبكى . وبالهامش تقرير العلامة الشربينى الطبعة الأولى سنة ١٣٣١ ه ١٩١٣م بالمطبعة الأزهرية المصرية .

٧٤ 💎 دائرة المعارف الإسلامية 🗕 دار الشعب 🗕 الطبعة الثانية .

۷۵ الدرر الكامنة ــ طبع الهند.

٧٦ الديباج المذهب في معرفة أعيان علماء الذهب. لبرهان الدين إبراهيم بن على بن محمد بن فرحون اليعمرى المدنى المالكي . وبهامشه كتاب نيل الابتهاج بتطريز الديباج لأبي العباس أحمد الن أحمد المعروف ببابا التنبكتي – مطبعة المعاهد. بالقاهرة .

ذ

 الذيل على طبقات الحنابلة . لابن رجب مطبعة السنة المحمدية سنة ١٣٧٧ هـ ١٩٥٧ م .

J

٧٩ رسالة ابن القيم في بيان مؤلفات ابن تيمية - مطبعة النشر بدمشق
 سنة ١٣٧٣ ه.

٨٠ روضة الناظر وجنة المناظر في أصول الفقه . لموفق الدن أبى محمد عبد الله بن أحمد بن قدامة المقدسي الدمشقي ومعها شرحها نزهة الحاطر العاطر لابن بدران . المطبعة السلفية بالقاهرة – سنة ١٣٤٢هـ.

۸۱ الرد على الأخنائى . ضمن مجموع الفتاوى السعودية لابن تيمية .
 فى الجزء السابع والعشرين . مطابع الرياض .

۸۲ الرسالة للإمام الشافعی . تحقیق محمد رشید الکیلانی – مطبعة مصطفی البانی الحلی عصر سنة ۱۳۸۸ ه ۱۹۶۹ م .

٨٣ رياض الصالحين من كلام سيد المرسلين ، وبهامشه الأربعين النووية وشرحها . تأليف شيخ الإسلام محيى الدين أبي زكريا

يحيى بن شرف النووى ــ مطبعة مصطفى البابى الحلبى وأولاده بمصر سنة ١٣٨٨ هـ ١٩٦٩ م .

#### س

- ٨٤ سبل السلام . لمحمد بن صلاح بن إسماعيل الصنعاني \_ مطبعة الثانية .
- ملم الوصول لشرح نهاية السول . تأليف الشيخ محمد نحيت المطيعي المطبعة السلفية .

## ش

- ۸۶ شدرات الذهب فی أخبار من ذهب . لأبی الفلاح عبد الحی ابن العاد الحنبلی نشر مكتبة القدس سنة ۱۳۵۱ ه.
- ۸۷ شرح المنار وحواشيه من علم الأصول. لعز الدين عبد اللطيف ابن عبد العزيز بن الملك على من المنار في أصول الفقه للشيخ الإمام أبي البركات عبد الله بن أحمد النسي . طبع بالمطبعة العمانية دار سعادت سنة ١٣١٥ ه.
- ۸۸ شرح البدخشی المسمی ممناهج العقول لکتاب مهاج الأصول للبیضاوی . ومعه شرح الأسنوی طبع محمد علی صبیح بالقاهرة . سنة ۱۳۸۹ ه ۱۹۶۹ م .

- شرح التوضيح على التنقيع . لصدر الشريعة عبيد الله بن مسعود وعليه التلويح لسعد الدين التفتاز انى . وحاشية الفرى على التلويح وحاشية ملاخسرو ، وعبد الحكيم . الطبعة الأولى . بالمطبعة الحبرية بالقاهرة سنة ١٣٢٧ هـ .
- شرح القاضى عضد الملة والدن نختصر المنهى الأصولى
   تأليف ابن الحاجب المالكى مع حاشية سعد الدين التفتاز انى ،
   وحاشية الشريف الجرجانى . وحاشية الشيخ حسن الهروى على

حاشية السيد الجرجانى . نشر مكتبة الكليات الأزهرية ــ مطبعة الفجالة الجديدة سنة ١٣٩٣ هـ ١٩٧٣ م

- ٩١ شرح الرسالة للإمام الجويبي.
- 97 شرح الكوكب المنبر . المسمى بمختصر التحرير في أصول فقه الحنابلة . لشيخ الإسلام تبي الدين أبي البقاء محمد بن شهاب الدين أبي العباس أحمد بن عبد العزيز الفتوحي الطبعة الأولى سنة ١٣٧٧ أبي العباس أحمد بن عبد العزيز الفتوحي الطبعة الأولى سنة ١٩٥٧ مطبعة السنة المحمدية بالقاهرة .
- ٩٣ شرح تنقيع الفصول في اختصار المحصول في الأصول .

  لشهاب الدين أبي العباس أحمد بن إدريس القرافي المالكي .

  بتحقيق طه عبد الرؤوف سعد . الطبعة الأولى سنة ١٣٩٣ هـ

  ١٩٧٣ م . طبع شركة الطباعة الفنية المتحدة بالقاهرة ونسخة أخرى طبع المطبعة الحمرية عمر سنة ١٣٠٦ ه .
- 92 شرح الجلال المحلى على جمع الجوامع . ضمن حاشية العطار على جمع الجوامع – طبع مصطفى محمد بالقاهرة سنة ١٣٥٨ هـ .
- شرح طلعة الشمس على الألفية المسهاة بشمس الأصول لناظمها أبى محمد عبد الله بن حميد السالمي . طبع بمطبعة الموسوعات بمصر.
- شفاء الغليل فى بيان الشبه والمخيل ومسالك التعليل لأبى حامد الغزالى . تحقيق الدكتور حمد الكبيسى ــ طبع بمطبعة الإرشاد ببغداد سنة ١٣٩٠ هـ ١٩٧١ م .
- ۹۷ الشافعی لمحمد أبی زهرة ـ طبع دار الحمای للطباعة سنة ۱۳۹۷ هـ
   ۱۹۶۸ مـ
- ۹۸ شجرة النور الزكية فى طبقات المالكية . للشيخ محمد بن محمد ابن مخلوف . طبعة جديدة بالأو فست عن الطبعة الأولى سنة ١٣٤٩هـ المطبعة السلفية . نشر دار الكتاب العربى . ببروت .

- ۹۹ صحیح البخاری دار الشعب بالقاهرة .
- ۱۰۰ صحیح مسلم . بشرح النووی . تحقیق عبد الله أحمد أبو زینة دار الشعب . القاهرة .
- ١٠١ ضحى الإسلام . لأحمد أمين ـ الطبعة السابعة مطبعة مكتبة النهضة بالقاهرة .

ط

- ١٠٢ الطرق الحكمية في السياسية الشرعية للإمام أبي عبد الله محمد ابن أبي بكر بن القيم بتحقيق محمد حامد الفتى . مطبعة السنة المحمدية بالقاهرة . سنة ١٣٧٢ هـ ١٩٥٣ م .
- ۱۰۳ طبقات الحفاظ للسيوطى . نشر مكتبة وهبة . وطبع فى مطبعة الاستقلال الكبرى بالقاهرة .
- طبقات الشافعية الكبرى للسبكى . بتحقيق محمود محمد الطناحى وعبد الفتاح محمد الحاو ــ الطبعة الأولى . مطبعة عيسى البانى الحلبى وشركاه بالقاهرة ــ وطبعة الحسينية بمصر سنة ١٣٢٤ هـ .
- ۱۰۵ طبقات الشافعية ــ للأسنوى ــ تحقيق عبد الله الجبورى . بغداد سنة ۱۳۹۰ هـ
  - ١٠٦ طبقات بن سعد

1.8

- الشافعية لأبى بكر بن هداية الله الحسيبي بتحقيق وتعليق عادل نويهض . الطبعة الأولى سنة ١٩٧١ م . دار الآفاق الجديدة بيروت . لبنان .
- ۱۰۸ طبقات الفقهاء لأبي إسحاق الشيرازى . ومعه طبقات الشافعية لأبي بكر بن هداية الله الحسيى الملقب بالمصنف ، طبع بمطبعة بغداد في بغداد سنة ١٣٥٦ هـ .

١٠٩ طبقات الحنابلة . للقاضى أبى الحسن محمد بن أبى يعلى مطبعة السنة
 المحمدية بالقاهرة – سنة ١٣٧١ ه ١٩٥٢ م

ع

۱۱۰ العرف والعادة فى رأى الفقهاء للأستاذ أحمد فهمى أبو سنة ــطـــ مطبعة الأزهر بالقاهرة سنة ١٩٤٧ م .

غ

۱۱۱ غاية الوصول شرح لب الأصول . لزكريا الأنصارى . الطبعة الأخيرة . مطبعة مصطفى البابي الحلبي ــ سنة ١٣٦٠ هـ ١٩٤١ م

ف

۱۱۲ الفهرست لان النديم – نقلا عن أصول الفقه تدوينه وتطوره . ۱۱۳ الفتح المبن لعبد الله مصطنى المراغى – مطبعة أنصار السنة المحمدية بالقاهرة – سنة ۱۳۲۲ ه ۱۹۶۷م .

۱۱۶ فتح البارى شرح صحيح البخارى . للحافظ بن حجر العسقلانى المطبعة السلفية بالقاهرة .

١١٥ الفوائد البهية في تراجم الحنفية . لمحمد بن عبد الحي اللكنوى المفندي ــ مطبعة الأولى .

المعروف عشكاة الأنوار في أصول المنار المعروف عشكاة الأنوار في أصول المنار لزين الدين بن إبراهيم الشهير بابن نجيم الحنفي مع حواشي الشيخ عبد الرحمن البحراوي الحنفي المصرى. مطبعة مصطفى الباني الحلمي . سنة ١٣٥٥ هـ ١٩٣٦م. بالقاهرة .

ق

القواعد التي كان عليها مدار فروع الحنفية ملحق بتأسيس النظر مطبعة الإمام . بالقاهرة .

- ۱۱۸ القول الجلى فى ترحمة شيخ الإسلام بن تيمية ضمن مجموعة فرج الله الكردى ــ مطبعة كردستان العلمية . بمصر سنة ١٣٧٩هـ
  - ١١٩ القاموس المحيط ، المطبعة الحسينية بالقاهرة .
- ۱۲۰ قواعد الأحكام في مصالح الأنام. لأبي محمد عز الدين عبد العزيز ابن عبد السلام السلمي بتعليق طه عبد الرووف سعد . طبع دار الشرق للطباعة بالقاهرة سنة ۱۳۸۸ ه ۱۹۸۸ م .
- ۱۲۱ قليوبى وعمرة: حاشيتان للشيخ قليوبى والشيخ عميرة على شرح جلال الدين المحلى على مهاج الطالبين للشيخ محيى الدين النووى في فقه مذهب الإمام الشافعي ـ دار إحياء الكتب العربية لعيسى البابى الحلبي وشركاه.
- ۱۲۷ القياس فى الشرع الإسلامى. لشيخ الإسلام تى الدين أحمد بن تيمية و تلميذه ابن القيم ـ الطبعة الثالثة بالقاهرة ، المطبعة السلفية . سنة ١٣٨٥ ه.

#### 18

- ۱۲۳ الكامل لابن الأثير . مطبعة بولاق ــ بالقاهرة . سنة ١٢٩٠ ١٢٤ الكاشف للإمام الذهبي . دار الكتب الحديثة بالقاهرة سنة ١٣٩٢هـ ١٩٧٢ م .
- ۱۲۵ الكواكب الدرية فى مناقب شيخ الإسلام ابن تيمية ــ للشيخ مرعى ضمن مجموعة فرج الله الكردى ــ مطبعة كردستان . العلمية ــ سنة ۱۳۲۹ ه بالقاهرة .

#### ل

۱۲۲ اللوئلو و المرجان فيها اتفق عليه الشيخان لفواد عبد الباق . طبعة إحياء دار الكتب العربية . عيسى البانى الحلبي . وشركاه .

۱۲۷ اللمع فى أصول الفقه . لأبى إسحاق إبراهيم بن على الشيرازى . بتحقيق وتعليق . محمد ياسين عيسى الفادانى . نشر محمد صالح أحمد منصور الباز الكتبى مكة المكرمة .

•

۱۲۸ المحددون في الإسلام من القرن الأول إلى الرابع عشر ١٠٠ – ١٢٨ المحددون في الإسلام من القرن الأول إلى الرابع عشر ١٠٠ –

۱۲۹ مناهج البحث عند مفكرى الإسلام . للدكتور سامى النشار . مطبعة أحمد محيمر بمصر سنة ۱۹٤۷ م .

۱۳۰ مجموع الفتاوى لابن تيمية . مطابع الرياض ــ الطبعة الأولى سنة ۱۳۸۳ ه .

١٣١ مسودة آل تيمية في أصول الفقه تحقيق محمد محيى الدين عبد الحميد مطبعة المدنى بالقاهرة سنة ١٣٨٤ هـ ١٩٦٤ م .

١٣٢ مقدمة الأفغانى لأصول السرخسي .

١٣٣ موافقة صحيح المنقول لصريح المعقول . لشيخ الإسلام تقى الدين ابن تيمية بتحقيق محمد محيى الدين عبد الحميد ومحمد حامد الفقى مطبعة السنة المحمدية بالقاهرة . سنة ١٣٧٠ هـ ١٩٥١ م .

۱۳۶ مقدمة ابن خلدون . تحقيق على عبد الواحد وافى نشر لجنة البيان العربى بالقاهرة ــ الطبعة الثانية سنة ١٩٦٨ .

۱۳۵ مفتاح السعادة ومصباح السيادة فى موضوعات العلوم – أحمد ابن مصطفى الشهير بطاش كبرى زاده – مراجعة وتحقيق كامل بكرى ، وعبد الوهاب أبو النور – طبع بمطبعة الاستقلال الكبرى بالقاهرة .

۱۳۶ المستصفى لأبى حامد الغزالى ــ رحمه الله تعالى ــ طبع مصطفى محمد سنة ۱۳۵ ه ۱۳۵۱ م ــ ونسخة أخرى بتحقيق وتعليق الشيخ محمد مصطفى أبو العلاسنة ۱۳۹۱ ه ۱۹۷۱ م .

- ۱۳۷ مقدمة إشارات المرام للبياض للشيخ زاهد الكوثرى . مطبعة مصطفى البانى الحلمي .
- ۱۳۸ منتقى الأخبار من أحاديث سيد الأخيار لأبى البركات مجد الدين عبد السلام بن عبد الله بن تيمية . مع شرحه نيل الأوطار . للشيخ محمد بن على الشوكانى . الطبعة الأخيرة . مصطنى البابى الحلمى وأولاده بمصر .
- ۱۳۹ مناقب الشافعي للإمام فخر الدين محمد بن عمر الرازى . المطبعة العلامية بالصنادقية . القاهرة .
- ١٤٠ الموطأ للإمام مالك تصحيح وترقيم وتخريج وتعليق فؤاد
   عبد الباقى دار الشعب بالقاهرة .
- 1٤١ مختصر الصواعق المرسلة على الجهمية والمعطلة لابن قيم الجوزية اختصار الشيخ محمد بن الموصلي .
- ١٤٢ مقدمة الأحكام . في أصول الأحكام للآمدى لشيخنا العلامة عبد الرازق عفيفي مطبعة موسسة النور بالرياض .
- ١٤٣ المغنى فى الضعفاء للذهبى تحقيق نور الدين عتر نشر دار المعارف بالقاهرة .
- ۱۱۲ المدخل للفقه الإسلامی للدکتور محمد سلام مدکور . نشر دار
   القومیة للطباعة و النشر بالقاهرة سنة ۱۳۸۶ ه ۱۹۶۶ م .
  - ١٤٥ المنخول للغزالي .
- ۱٤٦ الموافقات فى أصول الأحكام لأبى إسحاق إبر اهيم بن موسى الشاطبى بتحقيق محمد محيى الدين عبد الحميد . نشر مكتبة محمد على صبيح وطبع مطبعة المدنى بالقاهرة .
  - ١٤٧ المبسوط للسرخسي مطبعة السعادة . بمصر .
  - ١٤٨ مدارج السالكين لابن القيم ــ مطبعة المنار بالقاهرة .
- ۱٤٩ المصلحة فى التشريع الإسلامى للدكتور مصطفى زيد دار الفكر العربى بالقاهرة.

- مراتب الإجماع لابن حزم مع محاسن الإسلام للبخارى . ونقد مراتب الإجماع لابن تيمية . نشر مكتبة القدس بالقاهرة سنة ١٣٥٧ ه .
- ۱۰۱ مختصر سنن أبى داود للمنذرى مع السنن للخطابى وتهذيب السنن لابن القيم . مطبعة السنة المحمدية بالقاهرة سنة ١٣٦٩ هـ ١٩٥٠ م.
- المدخل إلى مذهب الإمام أحمد بن حنبل ــ لا بن بدران الدمشقى المطبعة المنبرية بالقاهرة .
- ۱۰۳ مجموعة فتاوى شيخ الإسلام تقى الدين بن تيمية ــ مطبعة كر دستان العلمية ــ بالقاهرة سنة ١٣٢٦ ه .
  - ١٥٤ مالك. لأبي زهرة دار الثقافة العربية للطباعة سنة ١٩٥١م.
- المغنى الأبى محمد عبد الله بن قدامة المقدسي مطبعة العاصمة بالقاهرة .

#### ن

- ۱۵۶ نقد مراتب الإجماع لابن تيمية نشر مكتبة القدس بالقاهرة سنة ۱۳۵۷ ه.
- ۱۵۷ نماية السول فى شرح منهاج الوصول للقاضى البيضاوى ــ تأليف حمال الدين الأسنوى . الناشر حمعية نشر الكتب العربية بالقاهرة سنة ١٣٤٣ ه طبع المطبعة السلفية بالقاهرة .
- ۱۵۸ نیل الأوطار شرح منتقی الأخبار من حدیث سید الأخیار للشوكانی الطبعة الآخیرة . مصطفی البایی الحلمی . وأولاده بمصر .
- 104 نصب الراية لأحاديث الهداية . للعلامة حمال الدين أبي محمد عبد الله بن يوسف الحنفي الزيلعي مع حاشيته بغية الألمعي في تخريج الزيلعي الطبعة الأولى سنة ١٣٥٧ هـ ١٩٣٨ م مطبعة دار المأمون بالقاهرة .
- 17° فرهة الحاطر العاطر شرح روضة الناظر في أصول الفقــه لابن بدران الدومي الدمشقي ــ المطبعة السلفية بالقاهرة سنة ١٣٤٢هـ.

وفيات الأعيان وأنباء الزمان – لأحمد بن محمد بن أبى بكر ابن خليكان – تحقيق الدكتور إحسان عباس – مطبعة دار القسلم ببيروت سنة ١٩٧١ م – ونسخة أخرى بتحقيق محمد محيى الدبن عبد الحميد – مكتبة الهضة المصرية سنة ١٩٤٩ م .

ونسخة أخرى عليها حواشى وهى : فوات الوفيات للصلاح الكتبى ، وحاشية الشقائق النعانية فى علماء الدولة العمانية ، وحاشية العقد المنظوم فى ذكر أفاضل الروم . طبع بالمطبعة الميمنية بمصر سنة ١٣١٠ه .

ونسخة أخـــرى طبع دار الطباعة المنيرية المصرية ـــ سنة ١٢٧٥هـ.

الوسيط فى أصول الفقه الإسلامى للدكتور وهبة الزحيلي ــ المطبعة العلمية بدمشق ــ الطبعة الثانية ــ سنة ١٣٨٨ ه سنة ١٩٦٩ م .

الوسيط فى أصول الفقه الحنفية ــ لأحمد فهمى أبى سنة ــ مطبعة ــ دار التأليف بالقاهرة سنة ١٣٧٤ هـ ١٩٥٥ م .

( 🌣 )

هدية العارفين فى أسماء المؤلفين وآثار المصنفين لإسماعيل البغدادى طبع استانبول سنة ١٩٥٥ م .

174.

174



# ه، موضوعات الرسانية

| الصفخا |                                                         |
|--------|---------------------------------------------------------|
| ٧      | المقدمة                                                 |
|        | الدافع لاختيار هذا الموضوع بالذات .                     |
|        | خطة البحث .                                             |
| 14     | التمهيد                                                 |
|        | نشأة عـلم أصول الفقه وأطواره التي مر بها .              |
| 71     | أول من صنف في أصول الفقه                                |
| 40     | إشكال وجوابه                                            |
| **     | منهج الشافعي – رحمه الله تعالى – في الرسالة             |
| 74     | أصول الفقه بعد الإمام الشافعي                           |
| ٣٣     | نموذج من أصول الكرخي .                                  |
|        | التدوين لأصول الفقه من نهاية القرن الرابع إلى آخر القرن |
| 48     | الرابع عشر الرابع عشر                                   |
| فی ه   | منزلة أبى بكر الباقلائى والقاضى عبد الجبار الهمدانى     |
|        |                                                         |
|        | حركة التأليف الأصولى .                                  |
| ۳۷     | تأسيسِ النظر امتداد لمـا كتبه الكرخي والجصاص .          |
| ٣٨ . ٩ | مسلك الغزالى وتلميذه إمام الحرمين فى الكتابة الأصوليا   |
|        | طريقة المتكلمين في التأليف في الأصول – وأشهر الكتب      |
| 44     | المؤلفة فيها المؤلفة فيها                               |
|        |                                                         |

| 44  | خصائص هذه الطريقة هذه الطريقة                                   |
|-----|-----------------------------------------------------------------|
|     | من أبرز المؤلفات التي ألفت على هذه الطريقة .                    |
| ,   | التأليف الذي روعي أن يكون عليه التأليف .                        |
| ٤٤  | طريقة الحنفية وموالفاتها ومميزاتها                              |
|     | أشهر المؤلفين على هذه الطريقة وكتبهم .                          |
|     | لم يكن التأليف في الأصول على طريقة الفقهاء قاصراً على الحنفية . |
| 14  | لكتب التي جمعت بين طريقة الفقهاء والمتكلمين                     |
|     | شهر المؤلفات التي جمعت بين طريقة الفقهاء والمتكلمين .           |
|     | هداف المؤلفين على هذه الطريقة ــ هو العرض الذهبي التقليدي .     |
|     | كانة كتاب الموافقات للشاطبي في علم الأصول .                     |
|     | طريقة الشوكانى فى كتابه إرشاد الفحول .                          |
|     | حركة التأليف فى القرن الرابع عشر الهجرى .                       |
| 00  | الباب الأول الباب الأول                                         |
| 00  | حياة ابن تيمية                                                  |
| ٥٧. | الفصل الأول الفصل الأول                                         |
| 04  | ىن هو ابن تيمية مولده ونشأته                                    |
|     | لفنون التي درسها ابن تيمية و برز فيها .                         |
|     | لأسباب الى جعلت كثيراً من علماء عصره يحملون عليه وينالون        |
|     | ىن عرضه .                                                       |
|     | ما فى حملات خصومه وحساده من الخير للإسلام والمسلمين .           |
|     | سبب سجنه الأخير ــ رحمه الله تعالى .                            |
|     | تحريف خصومه مذهب ابن تيمية في الزيارة .                         |

موقف ابن تيمية من هذا السجن .

نشاطه العلمي في السجن و إقباله على الله تعالى .

منعه من التأليف و تأثر ه بذلك .

سبب مرضه.

و فاته ـــ رحمه الله تعالى .

مدى تأثر الناس عوته .

تحليله لمن أساء إليه .

تشييع جنازته .

البيئة التي نشأ فيها ابن تيمية وأثر ذلك في حياة ابن تيمية العلمية (أو شخصية ابن تيمية العلمية).

مكانة أبيه وجده وأسرته العلمية .

البيئة الاجتماعية والسياسية في عهده .

آثار التتر السدئة.

وصف ابن الأثير للفجائع العظيمة والمصائب الكبيرة التي أصابت الأمة الإسلامية والعربية والمسلمين من التتر .

رأى المستشرق جولد زيهر في آثار التخريب المغولي .

٧٦ تخصصه بعلم الكلام وتبريزه فيه . وموقفه عن علماء المتكلمين
 وكتبهم .

موقفه من الرافضة .

|            | وقفه من المسيحيين ومو نقامهم ،                                                                            |
|------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|            | شهادة العلماء من خصومه و غير هم له بالعــلم والفضل .                                                      |
| ۸٠         | مشائخه مشائخه                                                                                             |
| ۸•         | نبدة من حياة ابن عبد القوى وياة ابن عبد القوى                                                             |
| ۸۱         | نبذة من حياة أبن عبد الدائم                                                                               |
| <b>A Y</b> | نبذة من حياة المنجأ بن عثمان التنوخي                                                                      |
| ٨٢         | نبذة من حياة على بن أحمد بن عبد الواحد                                                                    |
|            | نبذة من حياة عبد الرحيم بن محمد بن أحمد بن أحمد بن فارس                                                   |
| ۸۳         | ابن راضی ابن الزجاج العلنی ابن راضی                                                                       |
| ٨٣         | نبذة من حياة عبد الرحمن بن محمد بن أحمد بن قدامة المقدسي »                                                |
|            | نبذة من حياة محمد بن إسماعيل بن أبي سعد بن على بن المنصور                                                 |
|            | ان محمد بن حسين الشيباني الآمدي ثم المصرى شمس الدين أبو عبد الله بن الصاحب الكبير شرف الدين بن أبي الفداء |
|            | أبو عبد الله بن الصاحب الكبير شرف الدين بن أبي الفداء                                                     |
| 45         | ابن البني ابن البني                                                                                       |
| ٨٥         | تلاميـذه الميـذه                                                                                          |
| ٨٥         | ابن القيم ابن القيم                                                                                       |
| ٨٥         | نبذة من حياة الحافظ الذهبي وياة الحافظ الذهبي                                                             |
| ለካ         | نبذة من حياة ابن كثير نبذة من حياة ابن كثير                                                               |
| ۸٧         | نبذة من حياة ابن عبد الهادى ٠٠٠ ٠٠٠ ٠٠٠                                                                   |
| ۸۹         | نبذة من حياة قاضي الجبل ونادة من حياة قاضي الجبل                                                          |
| 19         | نبذة من حیاة ابن الوردی سات ا                                                                             |
| 4 +        | نبذة من حياة زين الدين الحواني ٠٠٠ ٠٠٠ ٠٠٠ ٠٠٠                                                            |
| 4.         | نبذة من حياة عبادة بن عبد الغبي بن منصور بن عبادة الحراني                                                 |
|            |                                                                                                           |

| 91         | - lå 121                                                      |
|------------|---------------------------------------------------------------|
|            | نبذة من حياة ابن مفلح ونبذة من حياة ابن مفلح                  |
| 97         | نبذة من حياة شرف الدين بن المنجأ س                            |
| 97         | نبذة من حياة سراج الدين بن أبي حفص عمر بن على بن موسى ٠٠٠     |
| 94         | نهذة من حياة بهاء الدين أبو الثنائي محمود بن على              |
| 94         | نبذة من حياة أبي العباس أحمد بن الحسن                         |
| 98         | نبذة من حياة زين الدين أبي الفرج البعلي                       |
| 40         | نبذة من حياة سراج الدين عمر بالقدس                            |
| 90         | الحافظ فتح الدين أبو الفتح بن سيد الناس البصرى المصرى         |
| 90         | أبو العباس أحمد بن إبر اهيم الواسطى                           |
| 47         | علم الدين البرزاني                                            |
| 97         | نماذج من مناظرات ابن تيمية من مناظرات ابن تيمية               |
| 97         | المناظرة الأولى المناظرة الأولى                               |
|            | في العقيدة الواسطية .                                         |
|            | الدافع لابن تيمية على كتابة العقيدة الواسطية .                |
|            | ما جرى على ابن تيمية بسببها .                                 |
|            | في الدافع لابن تيمية على تسطير هذه المناظرة .                 |
| <u>4</u> A | أخبار ابن تيمية عن علمه بالمذاهب وقيامه بالدين وحده فى زمانه  |
|            | لما تخلي عنه الناس .                                          |
| 1          | جواب ابن تيمية عن ما اعترض عليه في قوله ( ولا تحريف ) ·       |
| ١٠٠        | سبب عدول ابن تيمي <u>ة عن لفظ النأويل إلى لفظ التحري</u> ف .  |
| ١.,        | سبب عدول إبن تَيْمُية عن لفظ التشبيه والتجسيم إلى لفظ التكييف |
| ,          | والتمثيه لي أ                                                 |
| Λζο        | ( م ه ۵ - أسول الفقه ۲                                        |
|            |                                                               |

|    |     | ì |
|----|-----|---|
| 4- | اصف | ١ |
|    |     |   |

سبب تسمية الإمام أحمد إمام أهل السنة .

جواب ابن تيمية للأمير لمـا طلب منه الكلام فى مسألة الحرف والصوت .

لم يقل أحمد أن صوت القارئين ومداد المصاحف قديم .

مسألة اللفظ بالقرآن وهل هو حرف وصوت ؟

ذم ابن تيمية لابن الوكيل وبيانه كثرة تناقضه وسعيه في إيجاد م ١٠٥ الفرقة .

منازعتهم للشيخ فى كون القرآن بدأ من الله وإليه يعود . المحسوم لكثير مما فى الواسطية .

خلاصة اعتر اضات المنازعين لمـا أكملت قراءة العقيدة .

جواب الشيخ عن الاعتراضات الأربعة التي أوردها المنازعون . مناظرتهم له في تسميته المعتزلة معتزلة والمتكلمين متكلمين . جواب ابن تيمية عن قول أحد المناظرين قد انتسب إلى أحمد أناس ابتدعوا أشياء ومنهم حشوية ومشهة .

نسب ابن الحطيب إلى أهل السنة القول بأن الله لا يرى وأن القرآن القديم . . . إلخ .

اعتراف مخالفي الشيخ له بالصواب .

بحث فى لفظ الوجود \_ هل هو مقول على الخالق والمخلوق ١٢١ بطريق الاشتر اك؟ . وهل وجود كل شيء عين ماهيته : أوقدر زائد على ما هيته ؟ .

حد الأسماء المتو اطئة و التمثيل لهما .

جواب الشيخ عن طعنهم في حديث الأوعال .

رده على من زعم أن قوله تعالى : « فَتُم وجه الله » من آيات الصفات وأن السلف تأولوها .

174

140

المناظرة الثانية بين ابن تيمية وابن المرحل ... ... ... ... المناظرة الثانية بين ابن تيمية وابن المرحل ... ... نقل ابن المرحل مذهب أهل السنة والخوارج بما يكون به الشكر .

تحطئة ابن تيمية لابن المرحل فيها نسبه لأهل السنة .

القول الصحيح عن أهل السنة في ذلك .

الكتاب والسنة دلا على أن الشكر يكون بالاعتقاد والقول والعمل. النقل نوعان أحدهما أن ينقل ما سمع أو رأى والثانى ما ينقل باجتماد واستنباط.

قول القائل مذهب فلان كذا أو مذهب أهل السنة كذا قد يكون نسبه إليه لاعتقاده أن هذا مقتضى أصوله . وإن لم يكن فلان قال ذلك ومثل هذا يدخله الخطأ كثيراً .

قد یقال مذهب الشافعی أو غیره کذا ویکون منصوصه بخلافه . عذرهم فی ذلك .

أهل السنة لايكفرون بالمعاصى . والخوارج يكفرون بها .

التكفير نوعان .

هل يسمى الفاسق كافراً للنعمة ومنافقاً ؟ .

الأسماء المتواطئة والمشتركة والمشككة .

المناظرة الثالثة بين ابن تيمية والبطائحية (الرفاعية) ... ... ... ١٣٤ حقيقة حال البطائحية وطريقهم وطريق أحمد الرفاعي وحاله .

الدافع لا ن تيمية على كتابة المناظرة .

من تروج عليه مخاريقهم ؟

طلب الشيخ أن يدخل معهم النار بشرط غسل أجسامهم .

الأحوال الشيطانية لا تدل على الولاية .

نهى ابن تيمية للبطائحية عن اتخاذ لباس الحديد أو غيره من المباحات ديناً وقربة .

حكم العهود على النزام طريقة شيخ معين أو على أمور مبتدعة ، وهل فيها كفارة . مبدأ المناظرة وكيف جرت على يد الأمير . وأن أهل الشرع لايقدرون زعمهم أن لهم أحوالا يدخلون بها النار . وأن أهل الشرع لايقدرون

ر ههم ال علم المواد يد علوه اله العار . وان المن العمر على يعدرون على ذلك .

ليس لأحد الحروج عن كتاب الله وسنة رسوله صلى الله عليه وسلم أيا كان .

الحيل التي تمنع من اشتعال النار في أجسامهم.

كشف حيلتهم للناس وعجزهم عن مسايرة ابن تيمية .

عبث الرفاعية و تلاعهم بالصلاة .

البدع.

البدعة شر من المعصية وبيان كيف كان ذلك .

أمثلة ذلك .

مشامهة الرفاعية للصابئة والرافضة .

إلزام الأمير لهم بالاستقامة على الصراط الستقيم وتهديده لهم .

| 100 | ••• | • • • | ••• | ••• | •••   | ••• | ••• | ••• | نماذج من مؤلفاته            |
|-----|-----|-------|-----|-----|-------|-----|-----|-----|-----------------------------|
| 14. | ••• | • • • | ••• | ••• | • • • | ••• | ••• | ••• | مهج ابن تيمية الأصولي       |
| 14. |     |       |     |     |       |     |     |     | أقسام السنة عند ابن تيمية   |
|     |     |       |     |     |       |     |     | . ق | المراد بالتواتر عند ابن تيم |

الصفات التي تجعل الحمر يفيد العـلم .

هل يفيد الحبر بنفسه العملم .

موقفه ممن يعطل بعض الأحاديث لمخالفتها ظاهر القرآن ويقدم علما الاجتهاد والقياس.

رأيه فى أفعال الرسول صلى الله عليه وسلم .

|     | بيان أن الإحماع لاينعقد إلا عن نص وأنه لايوجد مسألة مجمع     |
|-----|--------------------------------------------------------------|
|     | عليها إلا وفيها نص .                                         |
|     | موقف ابن تيمية من الذين يذكرون مسائل فيها إجماع بلا نص .     |
|     | موقفه من قول بعض المتأخرين الذين يقولون يبدأ المحتهد أولا    |
|     | بالبحث عن الإحماع فإن و جده لم يلتفت إلى غير ه وإن و جد نصاً |
|     | خالفه اعتقد أنه منسوخ بنص لم يبلغه أو نسخه الإجماع .         |
|     | رأيه في أن الإحماع وحده لاينسخ النصوص . وما يلزم من البطلان  |
|     | من القول بأن الإحماع وحده ينسخ النصوص .                      |
|     | موقف ابن تيمية من القائلين بأن الإجماع مستند معظم الشريعة .  |
|     | موقف ابن تيمية من اشتراط انقراض العصر في الإحماع .           |
|     | موقفه من التابعي الذي بلغ رتبة الاجتهاد قبل إحماع الصحابة .  |
|     | أقسام الإحماع .                                              |
|     | <u> </u>                                                     |
|     | المراد بالإحماع القطعي .                                     |
|     | المراد بالإجماع الظني .                                      |
|     | الحكم فيما إذا نقل عالم الإجماع ونقل آخر النزاع .            |
| *   | الأمور التي أيد بها ابن تيمية عدم قبول قول مدعى الإجماع مني  |
|     | نقل عالم الإحماع ونقل آخر النزاع .                           |
| 197 | حكم منكر الإجماع                                             |
| 197 | موقف ابن تيمية من إجماع أهل المدينة                          |
|     |                                                              |
| 197 | مراتب الإجماع وعمل أهل المدينة                               |
|     | حكم عمل أهل المدينة فيما يجرى مجرى النقل .                   |
|     | حكم عمل أهل المدينة قبل مقتل عمان ن عفان .                   |
|     |                                                              |

مرتبة الإجماع عند ابن تيمية وموقفه منه

| الصفحة |                                                               |
|--------|---------------------------------------------------------------|
|        | الحكم فيما إذا تعارض فى المسألة دليلان كحديثين أو قياسين      |
|        | جهل أيهما أرجح وأحدهما يعمل به أهل المدينة .                  |
| 197    | حكم العمل المتأخر بالمدينة                                    |
|        | موقف ابن تيمية من قول الصحابي إذا انتشر ولم يخالفه أحد من     |
| 197    | الصحابة ولا عرف نص مخالفه                                     |
|        | الإحماع الإقرارى في نظر ابن تيمية .                           |
|        | موقف ابن تيمية من قول الصحابى إذا لم يشتهر ولم يعرف أن        |
|        | أحداً قال مخلافه .                                            |
| 198    | موقف ابن تيمية من القياس                                      |
|        | القياس الصحيح في نظر ابن تيمية .                              |
|        | موقف ابن تيمية ممن أسرف فى القياس ورد به بعض النصوص           |
|        | و استعمل القياس الفاسد .                                      |
|        | موقف ابن تيمية من خلاف العلماء فى تعليل الحكم بعلتين .        |
|        | المراد بالعلمة عند ابن تيمية .                                |
|        | تعليل الأحكام .                                               |
| 199    | موقف ابن تيمية من الاستصحاب الستصحاب                          |
| 199    | موقف ان تيمية من المصلحة المرسلة                              |
|        | موقف ابن تيمية من المصالح المرعومة التي تصادم نصاً .          |
|        | ارتباط المصالح الحقيقية بأدلة الشرع . تناول المصلحة للضروريات |
|        | الحمس بدفع المضار عنها وجلب المصالح لهـا .                    |
|        | موقف ابن تيمية من الذرائع .                                   |
| Y      | تقدير ابن تيمية                                               |
| Y•V    | الأصول الني اعتمد عليها ابن تيمية في الاستنباط                |
| ¥.4    | الأما الأمل الكتاب                                            |

| 411         | مكانة الكتاب                                                         |
|-------------|----------------------------------------------------------------------|
|             | موقف ابن تيمية من الزيادة على النص . ومراتب الزيادة على              |
| 414         | النص النص                                                            |
| 710         | أدلة الجمهور على أن الزيادة على النص ليست نسخاً                      |
| 410         | أدلة الحنفية على مذهبهم من أن الزيادة على النص نسخ                   |
| 713         | القول المختار فى ذلك                                                 |
|             | جوابنا على أدلة الحنفية .                                            |
| <b>Y1</b> A | شبه الحنفية                                                          |
| 414         | جواب ابن القيم عن هذه الشبه                                          |
|             | إلزام الحنفية في كل موضع تركوا فيه الحديث لزيادته على                |
|             | القرآن في زعمهم نظير قبولهم السنة الواردة بعدم توريث القاتل          |
|             | والكافر والرقيق مع زيادته على القرآن .                               |
|             | بيان أنه لايبطل الحكم المزيد عليه من إيجاب أو حرمة أو إباحة          |
|             | وأنه لايلزم من كون الزيادة نسخاً بالمعنى العام أن يكون نسخاً         |
|             | بالمعنى الحاص إذ الحكم السابق موجود مع وجود الزيادة .                |
|             | نسخ القرآن بالسنة .                                                  |
| 4 Y E       | مذهب ابن نيمية في نسخ القرآن بالسنة . و دليله على مذهبه              |
| 377         | أوجه الاستدلال التي استنبطها ابن تيمية من قوله تعالى: ﴿ مَا نَفْسُخُ |
|             | من آية أو ننسها نأت بخير منها أوْ مثلها ﴾ .                          |
| 777         | نسخالقرآ ن بأخبار الآحاد . وخلاف العلماء في وقوعه                    |
| ***         | أدلة المانعين                                                        |
| 779         | أدلة المحوزين النسخ بأخمار الآحاد النسخ                              |
| 449         | جواب المحوزين على أدلة المـانعين                                     |
| ۲۲.         | جواب المانعين على أدلة المجوزين                                      |
| 471         | القول المختار في نظرنا و توجيهه                                      |
| 744         | هل تنسخ النصوص بالإجماع ؟                                            |

|               | مذهب ابن تيمية من نسخ النصوص بالإحماع                     |
|---------------|-----------------------------------------------------------|
|               | رأى ابن تيمية فيما إذا وجد نص انعقد الإحماع على خلافه .   |
|               | موقفه ممـا نقل عن عيسي بن أبان وغيره من أهل الكلام والرأى |
|               | والمعتزلة وغيرهم .                                        |
|               | موقف ابن تيمية من ظن القائلين أن ترك عمر إعطاء الموالفة   |
|               | قلوبهم نسخ لما ورد فى القرآن من إعطائهم .                 |
| 747           |                                                           |
|               | الأصل الثانى: السنة                                       |
| 747           | المراد بالسنة المراد بالسنة                               |
|               | وجوب طاعة الرسول صلى الله عليه وسلم .                     |
| 727           | مرتبة السنة بالنسبة للكتاب عند ابن تيمية                  |
| 454           | أنواع السند عند ابن تيمية و السند عند ابن تيمية           |
| 710           | موقف الحنفية من أحاديث الآحاد متى خالفت عموم القرآن .     |
| Y <b>\$</b> Y | موقف الإمام مالك ــ رحمه الله ــ من حديث الآحاد وعموم     |
|               | القرآنِ .                                                 |
| 719           | أنواعُ السنة من حيث السند وما يفيده كل نوع                |
|               | المتواتر لغة واصطلاحاً ونوع العلم الذى يفيد               |
|               | الآحاد                                                    |
|               | تعريفه .                                                  |
|               | خلاف العلماء فيما يفيده خبر الآحاد .                      |
|               | المراد بالتواتر عند ابن تيمية .                           |
|               | ما يحصل به العلم عند ابن تيمية .                          |
|               | ملخص رأى ابن تيمية بالنسبة للأخبار .                      |
|               | رأى ابن تيمية في الصفات التي تجعل الحبر يفيد العـلم .     |
| 24            | أفعال الرسول عليه الصلاة والسلام عند ابن تيمية            |
|               | مدى طاعة الناسي لدلاة الأمود                              |

|                                                | خلاف العلماء فى أمور فعلها الرسول صلى الله عليه وسلم .     |
|------------------------------------------------|------------------------------------------------------------|
| 771                                            | الأصل الثالث - الإجماع أن                                  |
| 777                                            | نعريف الإجماع                                              |
|                                                | لاعتر اضات الواردة على بعض تعاريف الإجماع .                |
| 77.                                            | إمكان الإجماع أ الإجماع المستحدد                           |
|                                                | حلاف الأصوليين فى إمكان انعقاد الإجماع ودليل كل .          |
| <b>**</b>                                      | لعـلم بالإحـاع                                             |
| <b>*</b> • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | خلاف العلماء في إمكان العلم بالإجماع و دليل كل من من من من |
|                                                | القول المحتسار .                                           |
|                                                | رأى الشوكانى فى إمكان الاطلاع على الإحماع .                |
|                                                | اعتر اض و جوابه .                                          |
| <b>۲</b> ۷3                                    | ابن تيمية ووجود الإجماع                                    |
| <b>7</b>                                       | حجية الإجماع                                               |
|                                                | أدلة من قال بحجية الإجماع .                                |
|                                                | اعتر اضات المخالف على أدلة من قال بحجية الإجماع .          |
|                                                | أجوبة القائلين بحجية الإجماع على اعتر اضات مخالفيهم .      |
| 14                                             | ان تيمية وحجية الإحماع                                     |
|                                                | أدلته على حجية الإحماع .                                   |
|                                                | توجهه الاستدلال بقوله تعالى : « ومن يشاقق الرسول من بعد    |
|                                                | ما تبين له الهدى » الآية .                                 |
| 44                                             | وقفة أخيرة مع العلماء وأدلة الإجماع                        |
| • 4                                            | مستند الإجاع                                               |
|                                                | خلاف العلماء في ضرورة استناد الإحماع إلى دليل .            |
|                                                | أدلة من قال بضر ورة استناد الإحماع إلى دليل .              |

|       | القول الحق في نظرنا .                                             |
|-------|-------------------------------------------------------------------|
|       | • ¢                                                               |
|       | الآثر المشهور عن عمر في المضاربة .                                |
| 14    | نوع الدليل الذي يصلح مستنداً للإجماع                              |
| 10    | حكم منـكـر الإجماع                                                |
|       | موقف ابن تيمية ممن أنكر تحريم شيء من المحرمات المتواترة           |
|       | كالخمر والميتة ، أو جحد بعض الواجبات الظاهرة المتواترة .          |
|       | جواب ابن تيمية على من يقول المرأة إذا وقع بها الطلاق الثلاث       |
|       | تباح بدون نكاح ثان للذى طلقها ثلاثاً .                            |
|       | توجيه ابن تيمية حديث أبي هريرة في الرجل الذي لم يعمل حسنة         |
|       | قط ، وقد أو صي أهله بأنَّ يحرقوه إذا مات إلخ .                    |
|       | توجيه ابن تيمية لحديث عائشة في جهلها علم الله بما يكتمه الناس     |
|       | قبل أن يُبين لهــا الرسول صلى الله عليه وسلم أنه مهما يكتمه الناس |
|       | يعلمه الله .                                                      |
| 119   | اشتراط انقراض العصر في الإجماع                                    |
|       | خلاف العلماء في ذلك .                                             |
|       | أدلة القائلين باشتر اط انقر اض العصر .                            |
|       | أدلة القائلين بعدم اشتراط انقراض العصر .                          |
|       | الراجح في نظرنا .                                                 |
|       | الجواب عن أدلة القائلين باشتر اط انقر اض العصر .                  |
|       |                                                                   |
| MAN - | موقف ابن تيمية من خلاف الثابعي إذا بلغ رتبة الاجتهاد في عصر       |
| 440   | الصحابة لإجماع الصحابة الصحابة لإجماع الصحابة                     |
| 441   | أقسام الإجماع أقسام الإجماع                                       |
|       | AVE                                                               |

جواب القائلين بضرورة استناد الإجماع إلى دليل على أدلة مخالفيهم.

أدلة المحالفين .

|    | •  | - 11 |
|----|----|------|
| 42 | ہف | 2)1  |

447

|     | حكم ابن تيمية فيمن سلك هذا المسلك .                                                                                   |
|-----|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 444 | هل الإجماع ينسخ النصوص؟                                                                                               |
|     | موقف ابن تيمية من ذلك .                                                                                               |
| 44. | موقف ابن تيمية من القائلين إن الإجماع مستند معظم الشريعة                                                              |
| 44. | موقف ابن تيمية فيما إذا نقل عالم الإحماع ونقل آخر النزاع                                                              |
|     | ما يلزم المحتهد في ذلك .                                                                                              |
|     | الحكم فيما إذا اختلف الصحابة أو غيرهم في مسألة ثم أجمع من                                                             |
|     | الحكم فيما إذا اختلف الصحابة أو غيرهم فى مسألة ثم أجمع من<br>بعدهم على أحد القولين فهل يرتفع خلافهم بإجماع من بعدهم . |
|     | موقف ابن تيمية من ذلك .                                                                                               |
|     | رأينــا فى ذلك .                                                                                                      |
| 445 | إجماع أهل المدينة                                                                                                     |
|     | خلاف الناس في المراد من قول الإمام مالك إجماع أهل المدينة حجة.                                                        |
|     | دليل كل فيما ذهب إليه من ذلك .                                                                                        |
|     | جو اب العلماء على هذه الأدلة .                                                                                        |
|     | موقف الإمام الغز الى ممــا روى عن الإمام مالك .                                                                       |
|     | رأينا فيما نسب إلى الإمام مالك رحمه الله .                                                                            |
|     | الإمام مالك لايريد بقوله : إجماع أهل المدينة حجة الإجماع                                                              |
|     | الملزم . توجيه ذلك .                                                                                                  |
|     | عمل قدماء أهل المدينة في نظر الإمام الشافعي رحمه الله .                                                               |

مرتبة الإجماع بالنسبة للنصوص ... ...

موقف ابن تيمية من ذلك و دليله .

هل يقدم الإجماع على الكتاب والسنة والقياس ؟

مذهب عيسي بن أبان وغيره من أهل الكلام والرأى .

| -  |       | t.  |
|----|-------|-----|
| 4- | -4-4  | 2]] |
| ~  | 4.0.4 | _ ` |

|     | •                                                               |
|-----|-----------------------------------------------------------------|
|     | موقف الإمام أحمد فيما إذا روىأهل المدينة حديثاً وعملوا به .     |
| ٣٤٠ | ابن تيمية وإجماع أهل المدينة                                    |
|     | موقف العلماء فيما نقل عن أهل المدينة ممــا يجرى مجرى النقل .    |
|     | موقف العلماء من عمل أهل المدينة قبل مقتل عثمان .                |
|     | موقف العلماء فيما إذا تعارض فى المسألة دليلان كحديثين أوقياسين  |
|     | جهل أيهما أرجح وأحدهما يعمل به أهل المدينة .                    |
|     | مكانة أهل المدينة عند الإمام أحمد .                             |
|     | موَّقف العلماء من العمل المتأخر بالمدينة .                      |
|     | مكانة رواية وأحاديث أهل المدينة بالنسبة لرواية وأحاديث غير هم . |
|     | أحاديث أهل الشام بالنسبة لأحاديث أهل المدينة والكوفة .          |
|     | مكانة أحاديث أهل الكوفة بالنسبة لأحاديث أهل المدينة والشام .    |
|     | موقف الإمام مالك ــ رحمه الله ــ ممــا برويه أهل العراق .       |
| 400 | الأصل الرابع. قول الصحابي                                       |
|     | موقف ابن تيمية ـــ رحمه الله ـــ من قول الصحابى .               |
|     | ب                                                               |
|     | الصحيح في نظر ابن تيمية .                                       |
| 404 | الأصل الحامس . القياس الأصل الحامس . القياس                     |
| ۳7. | تعريف القياس لغة و اصطلاحاً                                     |
| 421 | تعريف القياس عند ابن تيمية                                      |
| 411 | حاجة الناس إلى القياس الناس إلى القياس                          |
| 414 | أمثلة القياس أمثلة القياس                                       |
| 475 | حجية القياس والتعبد بالقياس                                     |
|     | خلاف العدَّاء في التعبد بالقياس                                 |

|            | أدلة ابن تيمية على حجية القياس .                                 |
|------------|------------------------------------------------------------------|
|            | القول المختار .                                                  |
|            | أدلة الاحتجاج بالقياس .                                          |
|            | الفطرة تدل على حجية العمل بالقياس .                              |
|            | العقل يدل على الاحتجاج بالقياس .                                 |
| 444        | أركان القياس أ                                                   |
|            | المراد بالأصل عند كل من الفقهاء والمتكلمين ومثاله .              |
|            | المراد بالفرع ومثاله .                                           |
|            | المراد بالعلة ومثالها .                                          |
|            | المراد محكم الأصل ومثاله .                                       |
| <b>۴۸۰</b> | تعريفالعلة                                                       |
|            | ·                                                                |
| 471        | الاجتهاد فيها الاجتهاد فيها                                      |
|            | أضرب العملة .                                                    |
|            | أنواع تحقيق المناط ومثال كل نوع .                                |
|            | تنقيح المناط .                                                   |
|            | تعريف ابن تيمية لتنقيح المناط .                                  |
|            | الاستدراك على تعريف ان تيمية .                                   |
|            | تخریج المناط .                                                   |
|            | سبب الغلط فيه .                                                  |
| 470        | تعليل الحكم بعاتين فأكثر الحكم بعاتين فأكثر                      |
|            | خلاف العلماء فى ذلك .                                            |
|            |                                                                  |
|            | الحلاف يرجع إلى نزاع تنوع ونزاع فى العبارة وليس بنزاع<br>تناقض . |
|            |                                                                  |

|              | موقف ابن تيمية فيما جاء من أحكام الشرع محالفاً للقياس في نظر                         |
|--------------|--------------------------------------------------------------------------------------|
| <b>"</b> ለለ  | بعض الفقهاء بعض الفقهاء                                                              |
| ۳۸۹          | أساس القياس عند الحنفية .                                                            |
| *A4          | الذي حمل الحنفية على اعتبار الوصف دون الحكمة .                                       |
| <b>'Λ٩</b> . | بيان كيف كانت الإجارة مخالفة للقياس فى نظر الحنفية ومن<br>سلك مسلكهم .               |
| <b>41</b> .  | بيان كيف كانت الإجارة موافقة للقياس في نظر ابن تيمية .                               |
| ۳۹+          | رمنشأ غلط من قال إن إجارة الظئر على خلاف القياس فى نظر<br>ابن تيمية .                |
| <b>*</b> * * | بيان كيف كان السلم مخالفاً للقياس فى نظر الحنفية ومن ساك<br>مسلكهم .                 |
| <b>{</b> • j | بيان كيف كان السلم موافقاً للقياس في نظر ابن تيمية .                                 |
| ξ • γ        | بيان كيف كانت الحوالة مخالفة للقياس في نظر كثير من الفقهاء .                         |
| ٤٠٢          | بيان كينم كانت الحوالة موافقة للقياس في نظَّر ابن تيمية .                            |
| ٤٠٣          | بيان كيف كان القرض مخالفاً للقياس في نظر كثير من الفقهاء .                           |
| ٤٠٤          | بيان كيف كان القرض مو افقاً للقياس في نظر ابن تيمية .                                |
| ٤٠٥          | ربيان كيف كانت مكاتبة الرقيق موافقة للقياس في نظر ابن تيمية .                        |
| ξ; o ,       | ربيان كيف كان حمل العاقلة الدية عن القاتل خطأ موافقاً للقياس<br>فى نظر ابن تيمية .   |
| ٤٠٧          | تعريف المضاربة و المزارعة و المساقاة .                                               |
| ٤٠٨          | بيان كيف كانت المضاربة والمزارعة والمساقاة مخالفاً للقياس<br>فى نظر كثير من الفقهاء. |
|              | شبه الذين قالوا أن المضاربة والمزارعة والمساقاة مخالفة للقياس .                      |
| ٤٠٨          | بيان كيف كانت المضاربة والمزارعة والمساقاة موافقة للقياس<br>فى نظر ابن تيمية .       |

| الصفحة |                                                               |
|--------|---------------------------------------------------------------|
| 113    | بِيان كيف كانت المصراة مخالفة للقياس في نظر كثير من الفقهاء . |
|        | شُبه القائلين ان المصراة مخالفة للقياس .                      |
| 814    | ربيان كيف كانت المصراة موافقة للقياس فى نظر ابن تيمية .       |
|        | انتفاع المرتمن بالمركوب والمحلوب .                            |
| ٤١٤    | شبه القائلين بمخالفته للقياس                                  |
| 210    | بيان كيفٌ كان ذلك محص القياس في نظر ابن تيمية .               |
| 213    | بيان كيف كان ما ذهب إليه ابن تيمية فى ذلك هو الحق .           |
| ٤١٨    | الحكم فيمن وقع على جارية امرأته .                             |
| ٤١٨    | شبه القائلين برد حديث الرجل الذي وقع على جارية امرأته .       |
| £14    | موقف ابن تيمية من ذلك .                                       |
|        | بيان مو افقته للقياس متى صبح فى نظر ابن تيمية .               |
| 274    | إزالة النجاسة والنكاح .                                       |
| ٤٢٣    | بيان شبهة من قال إن إزالة النجاسة والنكاح مخالفان للقياس .    |
| £ 77°  | بيان كيف كانت إزالة النجاسة والنكاح موافقين للقياس فى نظر     |
|        | ابن تيمية .                                                   |
| ٤٣٨    | تطهير الماء .                                                 |
| ٤٢٨    | بيان كيف كان تطهير المـاء موافقاً للقياس في نظر ابن تيمية .   |
| £ 7'9  | التوضوء من لحوم الإبل .                                       |
| 2 7 9  | شهة من قال إن التوضُّو من لحوم الإبل على خلاف القياس .        |
| 279    | بيان كيف كان التوضو من لحوم الإبل موافقاً للقياس في نظر       |
|        | أبن تيمية                                                     |
|        |                                                               |

| الفطر من الحجامة .                                            |
|---------------------------------------------------------------|
| شبهة من قال إن الفطر بالحجامة مخالف للقياس.                   |
| بيان كيف كان الفطر بالحجامة موافقاً للقياس فى نظر ابن تيمية . |
| التيمم .                                                      |
| شهة من قال إن التيمم على خلاف القياس.                         |
| بيان كيف كان التيمم موافقاً للقياس في نظر ابن تيمية           |
| المضي في الحج الفاسد .                                        |
| بيان كيف كان المضى فى الحج الفاسد موافقاً للقياس فى نظر       |
| ان تيمية .                                                    |
| إعادة المصلى الصلاة إذا صلى وحده خلف الصف .                   |
| شهة من قال بأن إعادة المصلى الصلاة متى صلى وحده خَافَ         |
| الصف على خلاف القياس .                                        |
| بيان كيف كانت إعادة المصلى صلاته منى صلى وحده خلف             |
| الصف على وفق القياس فى نظر ابن تيمية .                        |
| ئمرة القول بمخالفة القياس .                                   |
| الأصل السادس الاستصحاب المنادس الاستصحاب                      |
| تعريفه لغة واصطلاحاً                                          |
| مكانة الاستصحاب وفائدته                                       |
| أنواع الاستصحاب بن بن الستصحاب                                |
| دليل النوع الأول .                                            |
| دليل النوع الثانى .                                           |
| موقف الحنفية من هذا النوع .                                   |
| نماذج من فروع هذا اثنوع .                                     |
|                                                               |

|                                                                             | الصفح         |
|-----------------------------------------------------------------------------|---------------|
| ينبني على الأصل الأول من القواعد الفقهية .                                  | ٤٧            |
| ع الثانى من أنواع الاستصحاب ,                                               | ٤٨            |
| قف الحنفية من هذا النوع ,                                                   | £A .          |
| ع الثالث من أنواع الاستصحاب وهل هو حجة ؟                                    | <b>\$</b> A   |
| ن أن الفقهاء لم يتنازعوا في هذا النوع وإنما تنازعوا في بعض                  |               |
| کامه .                                                                      | <b>4</b> 9 '  |
| قف الحنفية من هذا الأصل .                                                   | 4             |
| رع الرابع من أنواع الاستصحاب .                                              | £ 9           |
| ال هذا النوع .                                                              | ٤٩            |
| (ف العلماء في هذه المسألة .                                                 | ٥٠            |
| ن ما ينبني على خلافهم في هذه المسألة .                                      | •             |
| قف ابن القيم من استصحاب حكم الإجماع في مجل النزاع<br>ليله على ما ذهب إليه . | · 1           |
| قف الشوكاني ممـا ذهب إليه إن القيم .                                        | <b>&gt;</b> \ |
| قف ابن تيمية من الاستصحاب و و و. و. و. و. و. و. و. و.                       | <b>)</b> Y    |
| قفه من الحنفية القائلين بعدم جواز النمسك به في نني الجكم                    |               |
| يجوز التمسك به في دفع الجصم ومنعه .                                         |               |
| قف أهل الظاهر من الاستصحاب .                                                |               |
| صل السابع . المصلحة المرسلة ب ب                                             | <b>S</b> O    |
| يفها ب. بي بي بي بي بي بي بي بي بي                                          | ٥٧            |
| اعاة الشارع المصالح في تشريعاته المصالح في تشريعاته                         | ٥٧            |
| سام المصالح حسب دلالة الشرع عليها ومثال كل قسم وحكمه                        | ٥٨            |
| (م ٥٦ - أصول الفقة )                                                        | ۸۸۱           |

|   | ٠   | 110 |
|---|-----|-----|
| 2 | بدي | انه |

| ٤٦٠                 | المصلحة ومعارضة النصوص أ                                       |
|---------------------|----------------------------------------------------------------|
|                     | خلاف العلماء فى العمل بالمصلحة المرسلة إذا عارضتها نصوص        |
|                     | لشارع .                                                        |
|                     | وقف الطوفى من المصلحة المرسلة إذا عار ضتها نصوص الشارع .       |
|                     | دلة الطوفى على تقديمه المصلحة على نصوص الشارع .                |
|                     | الجواب على أدلة الطوفى وتفنيد شبهه .                           |
| 171                 | ابن تيمية والمصلحة المرسلة                                     |
|                     | الأسباب التي جعلت ابن تيمية يتر دد في العمل بالمصاحة المرسلة . |
| 179                 | هل المصلحة المرسلة أصل من أصول التشريع                         |
| 174                 | نماذج من المصالح المرسلة أن المصالح المرسلة                    |
| <b>£VV</b>          | الأصل الثامن سد الذر ائع الأصل الثامن سد الذر ائع              |
| 244                 | تمهيد                                                          |
| 144                 | جملة من تعريفات الذرائع الذرائع                                |
|                     | موقفنا من هذه التعاريف التي أوردناها .                         |
|                     | الثعريف المختــار .                                            |
| ٤٨١                 | مكانة الذريعة من الإسلام ب. الذريعة من الإسلام                 |
| <b>£</b> A <b>Y</b> | موقف العلماء من سد الذرائع                                     |
|                     | الجواب عن ما نقل بعض العلماء من أن الذرائع مما الحتص به        |
|                     | الإمام مالك .                                                  |
| EAY                 | تقسيم ابن القيم للذرائع بالنسبة لما تؤدى إليه من المفاسد       |
| £ \                 | مأخذ بعض المتأخرين على ابن القيم من جعله القسيم الأول بن       |
|                     | الذرائع .                                                      |
| £A£                 | موقفنا من هذا المأخذ .                                         |

| الصفحة |                                                           |
|--------|-----------------------------------------------------------|
| ٨٥     | ما لوحظ على ان القيم .                                    |
| 11     | الاعتذار لابن القيم .                                     |
| ٤٨٦    | تقسيم الشاطبي للذرائع الشاطبي للذرائع                     |
| ٤٨٧    | تقسيم القرافى للذرائع                                     |
|        | تحرير محل النزاع .                                        |
| ٤٩٠    | ابن تيمية والذرائع والذرائع                               |
| ٤٩٠    | الفرق بين السبب والذريعة والذريعة                         |
| 193    | الفرق بين الذرائع والحيل ب بير والحيل                     |
|        | تقسيم الذرائع عند ابن تيمية .                             |
|        | خلاصة الفرق بين الحيل والذرائع .                          |
|        | حجة من قال بسد الذرائع ، والأدلة التي ساقها ابن تيمية على |
| 190    | مراعاة الشارع لسد الذرائع بين بين بين بين                 |
| ٧٠٠    | المختسار .                                                |
| ٥٠٦.   | أمثلة لفتح الذرائع                                        |
| ٥٠٦    | أمثلة لسد الذرائع أمثلة لسد الذرائع                       |
| ٠٩     | الأصل التاسع العرف والعادة أن ي                           |
| >11    | بيه بيه يبه بيه بيه بيه د د ليود                          |
| 11     | تعریف العرف و بدر بدر بدر بدر بدر بدر                     |
| 710    | الفرق بين العرف والعـادة ب ب ب وب.                        |
| 317    | الفرق بين العرف والإجماع ﴿                                |
| ENY    | أدلة ثبوت العرف 🔐 المجانب العرف                           |
| 10     | مكانة العرف الشرعية وموقف العلماء منه                     |
|        |                                                           |

| الصفحة         |                                                            |
|----------------|------------------------------------------------------------|
| ٥١٩            | ابن تيمية والعرف                                           |
| 915            | نجَمَا لاَجٍ مِن أَمثلة العرف أَمَا لاَجٍ مِن أَمثلة العرف |
| • ۲۹           | هل العرف دليل شرعى يوجب أو بحرم أو يسن إلخ .               |
| 071            | الفصل الثاني الفصل الثاني                                  |
| 041            | المسائل الأصولية التي خالف فيها ابن تيمية بعض العلماء      |
| ٥٣٣            | نسخ القرآن بالسنة                                          |
| 3 mm           | موقف ابن تيمية من نسخ القرآن بالسنة .                      |
| 045            | استدلال ابن تيمية على عدم جواز نسخ القرآن بالسنة .         |
| 77             | أدلة من قال بهذا القول غير ابن تيمية .                     |
| <b>&gt;</b> 49 | أدلة المجوزين لنسخ القرآن بالسنة .                         |
| ०७९            | إجابة المجوزين على أدلة المانعين .                         |
| 0 2 7          | أعتر اضات المانعين وجواب المحبوزين عليها .                 |
| 0 { V          | المختــار .                                                |
| 200            | خلاف العلماء فيها يغيده خبر الواحد ودليل كال               |
| 170            | القول المحتار في نظرنا                                     |
| 079            | خلاف العلماء في مستند الإجماع وهليل كيل منهم               |
| ٥٧١            | جواب المانعين علي أدلة المجوزين                            |
|                | حواب المجوزين على أدلة المانعين .                          |
|                | موقف ابن تيمية من استناد الإجماع إلى خبر الآحاد والقيــاس  |
| <b>0</b> \\$   | والاجتهاد والاجتهاد                                        |
| ٥٧٦            | المختار في نظرنا                                           |
|                |                                                            |

| 42 | الصا |
|----|------|
|    |      |

| إشكال وجوابه                                                                           | ۸۳    |
|----------------------------------------------------------------------------------------|-------|
| خلاف العلماء في المراد بالعلة                                                          | 04.   |
| المختار المختار                                                                        | 641   |
| ابن تيمية وخلاف العلماء في العمل بالمصلحة المرسلة                                      | 041   |
| المصلحة المرسلة عند الحنابلة                                                           | ٥٩٥   |
| ابن تيمية والمصالح المرسلة                                                             | 097   |
| المختسار المختسار                                                                      | 7     |
| منينه                                                                                  | 7 • £ |
| الفصل الثالث                                                                           |       |
| ُهاذج من تطبيقات ابن تيمية المسائل الأصولية على مسائل فرعية                            | 7.4   |
| كيف يصلى العريان ومن عليه نجاسة فى بدنه أو ثوبه فى نظر                                 | 1.7   |
| ابن تيمية .                                                                            |       |
| موقف ابن تيمية ممن استيقظ آخر وقت الفجر وعليه غسل و خاف<br>إذا اغتسل طلوع الشمس .      | ٧٠٢   |
| جواب ابن تيمية في النية حينها سئل عن محلها وحكم التلفظ بها<br>عند الدخول في العبادات . | 1 • 9 |
| موقف ابن تيمية من قراءة المأموم الفاتحة في الصلاة الجهرية .                            | ٤١٢   |
| موقف ابن تيمية من فعل الصلوات ذوات الأسباب في أو قات النهي.                            | 710   |
| موقف أبن تيمية من الحشيشة .                                                            | ٦١٨.  |
| موقف أبن تيمية من إخراج صدقة الفطر من غير الأصناف الواردة                              | 77.   |
| بالنص.                                                                                 |       |
| موقف ابن تيمية من التأسى بالرسول صلى الله عليه وسلم وأصحابه                            |       |
| بلبس الإزار والرداء .                                                                  | 177   |

| الصفحة            |                                                               |   |
|-------------------|---------------------------------------------------------------|---|
| -74 P             | موقف ابن تيمية من المسح على الجوربين .                        |   |
| 777               | فتوى ابن تيمية في جواز المسح على الخفين أكثر من المدة المحددة |   |
|                   | شرعاً إذا خاف بنزع خفه وغسل قدميه انقطاع رفقته أو حبسهم       |   |
|                   | على و جه يتضررون بالوقوف لانتظاره .                           |   |
| 774               | فتوی ابن تیمیة بطهوریة الماء الذی تغیر بوقو ع طاهر فیه .      |   |
| 778               | جوابه على من قال إن المتغير لا يدخل في اسم الماء .            |   |
| 770               | جوابه عِلى قول القائل إن هذا تغبر في محل الاستعمال فلا يوثر   |   |
| :                 | تغريق بُوَ صف غيرٍ موثر لا في اللغة و لا في الشرع إلخ .       |   |
| . 770             | جوابه على احتمال قول : إن ذلك التغير كان يسبر آ .             |   |
| 777               | أقوال العلماء في الماء إذا وقعت فيه نجاسة ولم يتغير بها .     |   |
| 77A               | موقف ابن تيمية من ذلك .                                       |   |
| 74.               | موقف ان تيمية من إزالة النجاسة بغبر المـاء وجوابه على شبه     |   |
| g se <sup>e</sup> | مخالفيه .                                                     |   |
| 748               | موقفه ـــ رحمه الله ـــ من قراءة القرآن للحائض .              |   |
|                   | موقف ابن تيمية من قول كثير من العلماء ان العفو عمن أكل ناسياً |   |
| 78.               | فى نهار رمضان على خلاف القياس .                               |   |
|                   | موقف ابن تيمية من قول من قال بمخالفة عمر في امرأة المفقود     |   |
| 1284              | للقياس .                                                      |   |
|                   | بیان کیفِ ألحق این تیمیة ــ رحمه الله تعالی ــ بالحمر         | ı |
| ٦٤٨               | و الميسر اللذين نص عليهما الله . كل مسكر أياً كان وكل أخذ مال |   |
|                   | للإنسان بلا مقابل على وجه الغرر كبيوع الغرر .                 |   |
| 789               | خلاف العلماء في مناط الإجبار في تزويج الأب ابنته البكر .      |   |
| 7 £ 9             | مناط الإجبار في نظر ابن تيمية .                               |   |

|                                                                    | الصفحة |
|--------------------------------------------------------------------|--------|
| موقف ابن تيمية من تعزير المتهم في السرقة وقطع الطريق               |        |
| و نحو ذلك .                                                        | 707    |
| أصناف الناس بالنسبة للتهم في نظر ابن تيمية .                       | 707    |
| موقف ابن تیمیة فی اقتضاء النہی الفساد و ردہ قول العلماء و تفصیلهم  |        |
| في ذلك .                                                           | 700    |
| الباب الثالث                                                       |        |
| الفصل الأول                                                        |        |
| مقارنة عامة بين أصول ابن تيمية وأصول غيره                          | 770    |
| نبذة عن حياة الإمام أحمد بن حنبل الإمام أحمد بن حنبل               | 777    |
| المقارنة بين أصول ابن تيمية وأصول أحمد بن حنبل                     | 177    |
| الفصل الثانى                                                       |        |
| فى المقارنة بين أصول ابن تيمية وبين غيره من آل تيمية               | 779    |
| نبذة عن حياة المجد جد شيخ الإسلام ابن تيمية ــ رحمهما الله تعالى ـ | 779    |
| نبذة عن حياة والد ابن تيمية ــ رحمهما الله تعالى ــ                | 7.7.7  |
| مقارنة بين أصول ابن تيمية وآل تيمية                                | 774    |
| الفصل الثالث                                                       | ,      |
| نبذة عن حياة ابن القيم الله عن حياة ابن القيم                      | 190    |
| المقارنة بين أصول ابن تيمية وتلميذه ابن القيم ــ رحمهما الله       |        |
| تعالى ــ تعالى ــ                                                  | ٧٠١    |
| نماذج من أدلة ابن القيم على القياس الم                             | V•£    |
| أقسام القيا <i>س و</i> مثال كل قسم                                 | ٧٠٥    |
|                                                                    |        |

| الصفحة              |                                                                              |
|---------------------|------------------------------------------------------------------------------|
| V • V               | تُعريف قياس الدلالة ومثاله .                                                 |
| V17                 | بيان أن الناس في القياس ظرفان ووسط .                                         |
| ۷۱۳                 | الطرف الأول عند أبن القيم نفاة القياس . وقد أخطأوا من أربعة                  |
|                     |                                                                              |
| ٧١٤                 | الطرف الثانى وخطوهم في نظر ابن القيم .                                       |
| <b>V</b> \ 0        | القول الوسط وموقف أبن القيم منه .                                            |
| ۷۱٦                 | موقف ابن القيم مماجاء من أحكام الشرع مخالفاً للقياس في نظر                   |
| •                   | كثير من الفقهاء .                                                            |
|                     | أمثلة لذلك غير ما تقدم عند ابن تيمية .                                       |
| <b>777</b>          | تقسيم ان القيم للاستصحاب                                                     |
| 774                 | ابن القيم وسد الذرائع                                                        |
| <b>YY£</b>          | تقسيم ابن القيم للذرائع الذرائع                                              |
| <b>777</b>          | ابن القيم والعرف                                                             |
| <b>YYY</b>          | مراتب الدعاوى عند ابن القيم                                                  |
|                     | خانمية                                                                       |
| ٧٣١                 | فى أثر ابن تيمية فى الفقه الحنبلي خاصة والفقه الإسلامى عامة                  |
| V <b>T</b> 1        | تماذج من العوامل التي منعت انتشار المذهب الحنبلي قبل بروز نجم<br>ابن تيمية . |
| ٧٣٢                 | السبب في ميل ابن تيمية إلى مذهب أحمد وموافقته له .                           |
| <b>V</b> ۳ <b>T</b> | تصريح ابن تيمية بكمال أحمد بن حنبل وعلو مكانته العلمية .                     |
| ۲۳۳ <u>.</u>        | السبب في كون الحنابلة أقل الطوائف تنازعاً وافتراقاً في نظر                   |
|                     | این تیمیة .                                                                  |

| الصفحة        |                                                                  |
|---------------|------------------------------------------------------------------|
| ٧٣٤           | ابن تيمية ليس مُقلداً للحنابلة .                                 |
| \ <b>\</b> \  | نماذج من اختيارات ابن تيمية .                                    |
| 40)           | أقسام المياه عند ابن تيمية وموقفه من الذين قسموه إلى ثلا         |
| \ <b>Y</b> \7 | أقسام .                                                          |
| ٧٣٨           | الأصل في الدم الذي تراه المرأة .                                 |
| ٧٣٨           | موقف ابن تيمية من تحديد الفقهاء أقل الحيض وأكثره .               |
| 744           | موقف أبن تيمية من قول من قال أن المبتدئة تغسل بعد يوم            |
|               | وليلة .                                                          |
| <b>٧٣٩</b>    | موقف ابن تيمية من المرأة المتنقل دمها .                          |
| ٧٣٩           | موقف ابن تيمية من الدم الذي تراه الحامل .                        |
| 744           | ما تر د إليه المستحاضة في جلوسها للحيض .                         |
| ٧٤٠           | موقف ابن تيمية من تحديد مدة النفاس .                             |
| V & 1         | موقف أبن تيمية فيما عدا الخارج من السبيلين بالنسبة لنقض الوضوء . |
| V             | موقف أبن تيمية من لمس المرأة بشهوة بالنسبة لنقض الوضوء .         |
| V <b> </b>    | موقف ابن تيمية من نقض لحم الجزور للوضوء .                        |
| ٧٥٤           | موقف ابن تيمية من اشتر اط الطهارة في الطواف .                    |
| ٧٨٥           | موقف ان تيمية من الطلاق بلفظ واحد أو ألفاظ متعددة سواء           |
|               | كانت في مجلس وآحد أو مجالس في طهر واحد أو أطهار قبل              |
|               | الرجعة أو العقد .                                                |
| ۷۸٥           | وبيان منى يعتبر الطلاق الثلاث فى نظر ان تيمية .                  |
|               | بيان أن كل طلاق شرعه الله في القرآن في المدخول بها إنما هو       |
| . <b>.</b>    | الطلاق الرجعي .                                                  |
| VYY           | الشهة التي فرضها ابن تيمية في حديث ركانة وجوابه عليها .          |
|               |                                                                  |

ŧ

الصفحة موقفه من الذين محملون ُحديث ركانة بأنه طلقها أليتة . 794 أدلة من قال بلزوم الثلاث والجواب علما . V9 & بيان هل الإلزام بالثلاث فعله من فعله من الصحابة لأنه شرع لازم من النبي صلى الله عليه وسلم . أو فعله عقوبة ظهور المنكر وکثرته. 490 موقف ابن تيمية من ذلك. 490 موقف ابن تيمية من الطلاق إذا صدر من الإنسان على جهة **V9**A الحلف ، وقصد به الحث والمنع دون إيقاع الطلاق . حصر ابن تيمية الكلام الجارى على ألسنة الناس بلفظ الطلاق . أقوال العلماء في الحلف بالطلاق . 791 الآثار السيئة الناتجة من إلزام الناس بالطلاق الثلاث . **A • Y**, حاجة الناس اليوم إلى التسهيل والتيسير الموجود في محسر علوم ۸۰۳ اىن تىمىة . اعتذار للقراء. ۸٠٤ نداء لقادة العالم الإسلامي. ۸۰۳

ختام الرسالة .

## تبسب لتدارحم الرحيم

## « المؤلف في سطور »

هو صالح بن عبد العزيز بن إبراهيم آل منصور . ولد في مدينة بريدة بالقصيم وحصل على الليسانس من كلية الشريعة بالرياض عام ١٣٧٩ هجرية بتقدير جيد جداً .

وحصل على الماجستير عام ١٣٨٨ ـ ١٣٨٩ هجرية بتقدير جيد جداً . من المعهد العالى للقضاء بالرياض .

عين مدرساً بالمعاهد العلمية عام ١٣٨٠ هجرية ثم مدرساً بكلية الشريعة بالرياض .

وحصل على درجَة الدكتوراه من كلية الشريعة بجامعة الأزهر بالقاهرة بتقدر ممتاز . مع مرتبة الشرف الأولى عام ١٣٩٦ هجرية .

وهذا المؤلف هو موضوع الرسالة . وقد أوصت اللجنة بطباعتها وتبادلها مع الجامعات الأخرى .

وقد عين المؤلف عميداً لكلية الشريعة واللغة العربية بالقصيم عام ١٣٩٦ هجرية . وما زال يعمل فيها حتى كتابة هذه السطور .

وفقنا الله وإياه للعلم النافع والعمل الصالح ونفع به الإسلام والمسلمين . وأمد الله في حياته وخم له بالسعادة وإيانا آمين وصلى الله على نبينا محمد وآله وسلم .

محمود هندی آل جنادی

رةم الإيداع ٢٨٥٧ / ١٩٨٠ / ١٩٨٠ |

\